1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

Modernisation autoritaire en Turquie et en Iran sous la direction de Semih VANER.
L’Harmattan, Paris, 1991. 16 x 24 cm, 192 p. (index).

Cette publication dirigée par Semih Vaner est le résultat du travail d’une équipe de
recherche sur la Turquie et P’Iran contemporains, une équipe informeile du Centre d’études
et de recherches internationales de la Fondation nationale des sciences politiques. Semih Vaner
est, entre autres, le directeur des Cahiers d’Etudes sur la Méditerranée Orientale et du Monde
Turco-Iranien (CEMOTI); il est auteur de plusieurs articles dont un remarquable « Laicité
et monde musulman » . La majorité des articles a été présentée lors d’un colloque organisé
par le CERI en 19882 Les contributions se répartissent comme suit : quatre articles sont
consacrés a la Turquie (44 p.), trois a I'Iran (70 p.), un au monde arabe (15 p.). et un a
I’Afghanistan (10 p.).

Dans la ligne des Cahiers, les travaux dirigés par S. Vaner illustrent parfaitement 1’émer-
gence en France de nouvelles unités de recherche qui permettent d’associer des chercheurs
confirmés a de jeunes chercheurs « free lance » et & des universitaires étrangers. Leur production
est digne d’intérét & plusieurs égards. Pour la présente publication, bien que le probleme de
I’influence du kémalisme dans le monde musulman ait déja éié abordé ?, il reste que la Turquie
et I’Iran méritent une approche comparée plus approfondie, tant ces deux Etats ont suivi une
évolution en bien des points comparable depuis le milieu du x1x® siécle jusqu’a la deuxiéme
guerre mondiale.

Ces équipes contribuent a rééquilibrer la recherche sur I’histoire contemporaine, qui, dans
la décennie précédente, s’était focalisée sur l’islamisme, le plus spectaculaire des derniers
développements du monde musulman, quitte & négliger son enracinement historique. On connait
bien maintenant les différents aspects de la mouvance islamiste au Maghreb, dans le monde
iranien, en Turquie et ailleurs : il est temps de revenir sur la période moderniste dont 1’idéo-
logie demeure, dans bien des cas, bien que moins médiatisée, le discours le plus représentatif
de la majorité silencieuse; enfin, entre ces deux voies qu’on a trop tendance a opposer d’une
maniére manichéenne, de multiples ponts existent, comme le montre la contribution de N. Yavari
d’Hellencourt, qui est une analyse comparée de trois discours modernistes dans 1’Tran révolution-
naire. Cette publication comble par conséquent en partie cette lacune, d’autant plus qu’elle
englobe P’analyse des conditions qui ont permis a la modernisation autoritaire de se réaliser.

En ce qui concerne I’appareil critique, chaque auteur a été laissé libre; le résultat est par

1. Vaner, Semih, « Laicité et monde musul-
man », Encyclopaedia Universalis, Universalia,
1991, p. 104-110.

2. Dans une certaine mesure, cette publication
compléte celle dirigée par A. Kazancigil et
E. Ozbudun sur Aratiirk, fondateur de la Turquie
moderne, Masson, 1984 (trad. de I’anglais, 1981),
269 p. Faisant suite 4 la commémoration du
centenaire de la naissance d’Atatiirk, elle compor-
tait un article qui analysait la modernisation en

BCAl en ligne

Turquie et au Japon (T. Hayashi, « La moderni-
sation au Japon et en Turquie», p. 211-223),
question abordée par ailleurs par Robert Ward &
Rustow Dankwart (éd.), in Political Develop-
ment in Japan and Turkey, Princeton, Princeton
University Press, 1964,

3. Voir le numéro spécial des Cahiers du
Groupe d’Etudes sur la Turquie contemporaine,
Kémalisme et monde musulman, n°® 3, automne
1987, Maison de¢s Sciences de I’Homme, Paris.

BCAI 10 (1993) S. Vaner (dir.): Modernisation autoritaire en Turquie et en Iran, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 10

conséquent assez inégal : une secule contribution propose une bibliographie, mais il est vrai que
les notes jouent ce rdle ailleurs. L’index (6 p.) privilégie les noms de personnes au détriment
des notions, ce qui est regrettable puisque le sujet 1eléve en partie de I’histoire des
idées. On notera d’autre part que le nom dont les occurrences sont les plus nombreuses, en
dehors des auteurs faisant 1’objet d’un article et aprés Atatiitk (25), est celui de... Bertrand
Badie (12).

L’utilisation méme du terme « modernisation » dans le titre indique clairement le choix
des auteurs : plutét que de poursuivre une modernité introuvable, il est plus avisé de s’en tenir
aux faits. Le concept de « modernisation autoritaire » est significatif du renouvellement problé-
matique qui impose d’analyser a la fois I’autorité productrice de la modernisation, et les réponses
apportées a cette modernisation. Ce concept permet aux auteurs d’analyser les réactions des
difféients acteurs sociaux face aux multiples formes prises par le phénoméne : soit c’est la
société dans son ensemble qui est envisagée (I : 1, 2), soit certaines entités particuliéres (I: 4,11 :
2, 3, II : 1), soit la modernisation est vue a travers un agent spécifique (I : 2,3, II : 1, TIT : 2).

Quoi qu’il en soit, la disparité des articles indique bien la complexité du phénoméne de
modernisation, ce qui permet de relativiser I'idée qui veut que la modernisation en Turquie
et en Iran ait été absolue, brutale et irrémédiable. La diversité des réponses et résistances
indique d’autre part combien la réaction religieuse actuelle, dans ces deux pays, s’inscrit dans
une logique contre-moderniste, mais la question est alors de savoir si le contre-modernisme
ne peut pas constituer la base d’une autre modernité. Dans son introduction, S. Vaner écrit
a ce sujet : « Du point de vue de notre problématique, il est utile de rappeler que dans un
nombre croissant de pays, parce que le développement apparait comme venant du dehors,
traumatisant et destructeur, il suscite des réactions qui ne sont pas nécessairement antimoder-
nistes, mais presque toujours antimodernisatrices » (p. 11).

La premiére partie, consacrée a la Turquie, s’ouvre sur une contribution d’Ali Kazancigil.
L’auteur analyse le passage de la modernité octroyée par I’Etat 4 la modernité engendrée par
la société; il reprend ainsi la problématique centrale de cet ouvrage collectif. Dans un premier
temps, il démontre la continuité de la modernisation ottomane et de la modernisation kémaliste,
tout en soulignant la diversité de la réaction des millet dans la phase ottomane. Le deuxiéme
volet indique comment face & la modernité imposée par I’Etat, a pris naissance une contre-
modernité dans les lieux d’exclusion (tarikats, Alevis, etc.).

Les deux contributions qui suivent sont consacrées I’une, de Miimtaz Soysal, a 1’inter-
prétation sociale de 1’évolution constitutionnelle, 1’autre, de Faruk Bilici, 4 la réislamisation
de la république turque par le biais de 1’éducation religicuse. La contribution suivante concerne
exclusivement les réponses kurdes & la « modernisation autoritaire », sous la forme tribale,
confrérique ou intellectuelle. Hamit Bozarslan y montre que les régions kurdes furent les seules
a résister massivement a la modernisation kémaliste : alors ce phénoméne de résistance doit-il
étre ramené a l’irrédentisme kurde? On regrettera qu’aucune contribution ne soit consacrée
aux Alevis, qui sont mentionnés a plusieurs reprises dans ’ouvrage.

La deuxiéme partie, consacrée a I’Iran, s’ouvre sur une contribution de N. Yavari
d’Hellencourt, consacrée a la dialectique de 1’identité et de la modernité dans I’'Iran révolution-
naire, a travers trois auteurs : Al-e Ahmad, Shari‘ati et Motahhari. L’auteur poursuit ici avec

BCAI 10 (1993) S. Vaner (dir.): Modernisation autoritaire en Turquie et en Iran, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

succes son incursion dans 1’histoire des idées *; malgré les difficultés inhérentes 3 une approche
comparatiste, il a préféré montrer A la fois la diversité des discours, et leur convergence; ce
choix se justifie, il est vrai, par le fait que cette diversité et le rapport que ces discours entre-
tiennent avec la modernité a été délaissé jusqu’aujourd’hui, en dehors du cadre strict de
I’idéologie officielle.

Les deux autres contributions consacrées a I’Iran portent sur les foules et le bazar. La
premiére, de Marcel Ahano, démontre 3 la fois la permanence des foules comme acteur de
premiére importance dans I’histoire de I’Iran contemporain, mais aussi la difficulté de saisir
et de définir les foules en tant qu’acteur politique. La seconde, de Soussan Moubasser, est
consacrée au bazar; il en ressort que ce lieu de rencontre constitue un véritable microcosme
dans lequel solidarités et espaces divers (/uti, hoseyniye...) apparaissent comme autant de foyers
pour I’activisme politique.

Elizabeth Picard, dans son analyse de 1’écho de I’expérience kémaliste dans le monde
arabe, tire une conclusion qui peut s’appliquer a tous les schémas de modernisation autoritaire
¢voqués dans D’ouvrage : si cette modernisation a été un échec, affirme-t-elle, c’est avant tout
parce qu’elle était indissociable de I’oppression exercée par les régimes « modernisateurs ».
En ce qui concerne 1’Afghanistan, Michel Barry attribue ’échec de la modernisation du roi
Amanollah & la convergence de trois facteurs : I’hostilité du clergé, sa propre maladresse dans
la réforme administrative, et enfin le jeu des puissances. Enfin, dans sa « conclusion provisoire »,
Semih Vaner invite & procéder a un certain nombre de dissociations qui seules peuvent rendre
compte de la diversité des modernisations et de leurs réponses, a savoir : sunnisme et shi‘isme,
armées et intellectuels, multipartisme turc et absolutisme iranien.

Cet ouvrage, en dépit de ses faiblesses, contribue donc a renouveler la problématique
de la modernité en milieu musulman. 1l propose plusieurs pistes de recherche qui illustrent
Paspect protéiforme de la modernisation, et qui soulignent le fait que la contestation de cette
modernisation n’est pas contradictoire avec I’émergence d’une modernité. Enfin, il témoigne
que la modernité n’a pas été rejetée en tant que telle; car il est clair que méme si elle a pu
parfois prendre des formes déroutantes, les enjeux inhérents a la question de la modernité sont
loin d’étre caducs, en Turquie et en Iran.

Michel BorviN
(Université de Lyon IIT)

4. L’A. a traduit avec F. Hamed un recueil shi‘ite de “Ali Shari‘ati» in Radicalismes isla-
de textes de Shari'ati « Histoire et destinée », miques. Tome I Iran, Liban, Turquie, L’Harmattan,
textes présentés par J. Berque, Sindbad, 1982, 1985, p. 83-118.

140 p., puis publiés sous le titre : « Le radicalisme

BCAI 10 (1993) S. Vaner (dir.): Modernisation autoritaire en Turquie et en Iran, recensé par M. Boivin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Sachiko MURATA, The Tao of Islam. SUNY Press, Albany, 1992. 18 x 25cm, 400 p.

Ce titre singulier, qui pourrait laisser craindre un syncrétisme aventureux, ne doit pas
écarter des esprits soucieux de rigueur : 'ouvrage de M™¢ S.M. constitue, sur un sujet important,
une subtile et érudite contribution a la recherche islamologique. L’histoire intellectuelle de
son auteur, évoquée dans les premicres pages, permet d’ailleurs de comprendre a la fois la
genése du livre et la référence inattendue a une tradition extréme-orientale. Aprés des études
d’arabe et de persan, et un Ph.D. obtenu pour un travail sur le rdéle des femmes dans une
cuvre de Nizami, M™°® S.M. — aujourd’hui professeur de science des religions & la State
University of New York — a regu a Téhéran, sur les bancs de la faculté de théologie, un
enseignement de figh et rédigé une thése sur le mariage mut‘a. Parallélement elle a, pendant
plusieurs années, suivi les cours du P* Toshihiko Izutsu sur Ibn “Arabi et... sur le Yi-king :
association moins surprenante qu’il n’y parait si ’on se souvient qu’on doit & ce savant
chercheur japonais un ouvrage, désormais classique, qui s’intitule Sufism and Taoism. Une
bourse destinée a financer une recherche sur «le principe féminin en islam» a finalement
permis a I'auteur d’entreprendre une synthése des travaux qu’elle avait commencés de longue
date sur ce théme.

En dépit du titre, c’est bien de ’islam et de l’islam seul qu’il s’agit dans ce dense volume,
imprimé sur deux colonnes et trés copieusement annoté et indexé. La référence au Tao (terme
dont les équivalents arabes seraient, selon qu’on 1’envisage comme « principe» ou comme
« voie », les mots hagq et islam — ce dernier étant entendu dans le sens général de « soumission »)
se raméne essentiellement & ’emploi d’une notion qui y joue un réle fondamental, celle de
polarité. Les catégories de yin et de yang sont, conséquemment, appliquées dans ce livre a
tout ce qui, a quelque niveau que ce soit — métaphysique, cosmologique ou anthropologique —
présente un caractére « féminin» et passif ou un caractére « masculin» et actif. Dés lors
gu’on ne s’interdit pas de recourir, pour rendre la terminologie des auteurs musulmans, au
vocabulaire de la scolastique chrétienne, pourquoi ne pas admettre, en effet, 'utilisation d’un
lexique un peu plus exotique? On s’accoutume rapidement & ce procédé qui, aprés tout, ne
requiert pas du lecteur un apprentissage prolongé de la langue chinoise. Il dispense de longues
périphrases et neutralise les connotations qui s’attachent aux expressions habituelles de la
différenciation sexuelle.

La polarité est donc successivement identifiée a tous les degrés et dans toutes les formes
de la réalité universelle. « Dieu est yang relativement au cosmos en raison de sa priorité
ontologique » (p. 77). Mais, dés qu’on le considére autrement que sous le rapport de son Essence,
dont 'unitude exclut toute détermination, il est légitime d’envisager en lui des couples d’aspects
opposés et complémentaires : les « noms de Miséricorde » sont yin face aux « noms de Rigueur »
qui sont yang. La «similitude divine», le tasbih, est yin au regard de I'incomparabilité, le
tanzih, qui est vang. Cette polarité se retrouve, par exemple, dans le symbolisme des « Deux
Mains » de Dieu, et dont ’interprétation par divers auteurs est minutieusement analysée (p. 80-
114).

Bien que ces distinctions soient parfaitement traditionnelles et scripturairement fondées
elles peuvent, formulées de cette maniére, conduire & 1’affirmation d’une dualité en Dieu si ’on

BCAI 10 (1993) S. Vaner (dir.): Modernisation autoritaire en Turquie et en Iran, recensé par M. Boivin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



