54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

droit malékite. On enregistre enfin 1’émergence des droits de l’enfant : dans le cadre de la
tutelle et de la garde, voire de I’adoption, bien des changements prennent désormais en compte
les intéréts matériels et moraux de P’enfant. L’égalité sociale et culturelle (kaf@’a) se voit méme
retenue un peu partout, a I'instar de ce qu’exigerait le droit hanafite 4 ce sujet.

Le chapitre 11 (p. 152-188) traite plus particulierement des autres modifications ayant trait a
la filiation et ’invalidité du contrat de mariage. Intéressantes sont ici les conclusions de I’A.
qui insiste sur la présomption (élargie) de paternité et sur les formes renouvelées (et inattendues)
de la reconnaissance de paternité dans les systémes actuels. Elle n’oublie pas, d’ailleurs, de
prendre en compte les formes classiques ou modernes de désaveu de paternité (surtout par
le biais du /i‘gn) tel qu’il est organisé par les codes contemporains.

Cet excellent bilan de la situation actuelle du droit de la famille dans les pays arabes
est enrichi de bibliographies, de notes et de glossaires que requiert toute recherche scienti-
fique. On s’étonnera alors de ce que I’A. n’ait pas cru devoir y insérer un chapitre qui traite
de la succession et du testament, matiéres qui relévent d’ordinaire du statut personnel musulman.
On aurait surtout aimé un chapitre qui retragit la dynamique des réformes, les périodes
d’évolution et les époques de stagnation : & bien suivre le processus de modernisation du droit
de la famille en pays arabes, on est bien obligé de constater que les récentes codifications de
I’Algérie, de la Libye et du Kuweit (toutes de 1984) se montrent plus conservatrices que leurs
devanciéres : il y aurait donc eu inversion de tendance ou méme involution. Certains experts
ont méme peur de voir le projet d’unification du statut personnel des pays arabes s’aligner
sur les textes les plus conservateurs, voire sur les traditions des pays qui ne 1’ont pas encore
codifié, au risque d’oublier qu’il existe des citoyens arabes qui ne sont pas musulmans mais
chrétiens ou juifs. Ce bilan est donc des plus utiles pour qui voudrait en analyser I’application
sur le terrain A travers 1’étude des jurisprudences, mais on se heurte malheureusement ici a
un manque de publicité des arréts, et pour qui entendrait mesurer les dimensions exactes des
conflits de droit international privé entre pays européens et pays arabes. Bien des études
monographiques restent & faire en ces deux domaines privilégiés de la sociologie juridique.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

June STARR, Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice. State
University of New York Press, Albany, 1992, 243 p.

L’ouvrage de June Starr pose, parmi d’autres, trois questions importantes: selon quels
cheminements un systéme juridique, que ’auteur présente comme étant aujourd’hui trés large-
ment laicisé, a-t-il émergé et s’est-il ancré en Turquie, au détriment d’une culture islamique
qui constituait jusqu’a la fin du siécle dernier un référent central? L’apparition récente d’un
mouvement islamique en Turquie remet-elle radicalement en cause cet acquis ou bien s’inscrit-
elle dans une perspective différente, en dépit d’une manipulation des symboles islamiques
comparables a ce qui peut étre observé ailleurs, et d’abord dans le monde arabe? Enfin, comment

BCAI 10 (1993) J. Starr: Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 55

les chercheurs en sciences sociales, et spécialement les anthropologues du droit, devraient-ils
rendre compte de ces changements en particulier pour ce qui concerne la relation entre le droit
islamique, y compris dans ses variantes locales, et le droit des Etats-nations contemporains?

Cette derniére question résulte de ’histoire méme de la recherche de J. Starr menée en
Turquie pendant plus de vingt ans, comme elle s’en explique, notamment dans la préface et
Pintroduction de son livre. Elle a effectué ses enquétes de terrain initiales & Bodrum, site de
I’antique Halicarnasse, en Anatolie occidentale, de 1966 a 1968, puis les a reprises en 1985
et 1987 et complétées en 1989 par une étude globale du systéme juridique turc a 1’occasion
d’un séjour a Ankara. Au cours de cette période, elle fut amenée a davantage intégier, comme
variables, la durée et I’espace. La durée : le coup d’Etat militaire de 1980 a mis fin en Tuirquie
a une période de plusieurs années d’affrontements politiques, mais c’était pour faire place
a une société sinon différente du moins incertaine. Cette société d’avant 1980, en dépit
des deux coups d’Etat de 1960 et 1971, impliquait, localement et au niveau national,
«des temps stables » et I’existence d’une « nation relativement démocratique » (p. xxir). Les
changements de 1980 et la suspension de la Constitution montraient que la société ne pouvait
plus étre simplement « décrite » dans les termes des années soixante, mais demandait a
&tre « comprise » et restituée pour ce faire dans un développement privilégiant sa dimension
ottomane. L’auteur faisait le choix, comme d’autres anthropologues revenant aprés une inter-
ruption sur leur premier terrain, de « se tourner vers ’histoire » et d’abandonner le paradigme
du fonctionnalisme structural initié par Malinovski et illustré pour le droit par des anthro-
pologues comme Pospisil, Nader ou Bohannan. Se référant a la définition de la culture donnée
par Geertz!, J. Starr considére le droit, élément de cette culture, comme un discours se
modifiant en fonction d’événements situés dans le temps; ou comme un processus fait de
multiples petits changements inscrits dans la durée, suivant en cela certains travaux récents
de I’anthropologie juridique, tels que ceux de Sally Falk Moore et de Comaroff et Roberts *
a I’égard desquels PPauteur reconnait sa dette.

L’espace ensuite, c’est-a-dire D’espace national turc : le cas de Bodrum dans les années
soixante montrait que les acquis de la révolution ataturkiste en ce qui concerne notamment la sé-
cularisation des institutions politico-administratives et judiciaires avaient été appropriés, au fil de
plusieurs générations, par cette population d’Anatolie occidentale, qui avait ainsi développé
une « conscience juridique rurale » particuliére (p. xvi). S’il en était ainsi pour la Turquie
dans son ensemble, comment le résultat de l'interaction permanente entre les hommes et les
« structures » — en s’inspirant des travaux de Sahlins et Giddens ® — pouvait-elle étre mesurée?
Outre I’attention portée a 1’histoire, c’est le politique que Starr interroge aussi en mettant en
avant le rble des élifes dans ’affirmation d’une conscience juridique nationale qui s’impose

1. Clifford Geertz, Interpretation of Cultures, Context, Chicago, 1981.
New York, 1973. 3. Marshall Sahlins, Historical Metaphors and
2. Sally Falk Moore, Law as Process. An Mythical Realities, 1981; A. Giddens, Central
Anthropological  Approach, Londres, 1978; Problems in Social Theory : Action, Structure
Comaroff and Roberts, Rules and Processes. and Contradiction in Social Analysis, Berkeley,
The Cultural Logic of Disputes in an African 1983.

BCAI 10 (1993) J. Starr: Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

aux régions rurales, démographiquement majoritaites. Dans ce processus, le droit certes change,
globalement et localement, mais il ne peut €tre seulement analysé, ni comme le moteur direct,
ni comme le résultat principal de ce changement. Il en explique surtout les modalités et c’est
pourquoi — d’ou le titre de I"ouvrage — il est pris comme une méfaphore de nature a faire
comprendre les enjeux sur lesquels s’affrontent les élites, des Jeunes Ottomans aux nationalistes
turcs, dans leur quéte du pouvoir et de ’interprétation, face aux oulémas.

Ces préalables méthodologiques ne doivent cependant pas reléguer au second plan I'intérét
et la variété des faits examinés. Dans les deux premiers chapitres, J. Starr expose comment
les élites ottomanes puis turques ont créé un nouveau systéme éducatif et de références culturelles,
destiné & promouvoir une nouvelle société; comment le droit, a travers les tribunaux, est devenu
I’enjeu métaphorique de leur lutte pour le pouvoir. Les chapitres 111 & v montrent ensuite en quoi
la nature des relations sociales a changé, en particulier a travers les réformes fonciéres (chap. 1),
comment cela s’est traduit dans le district de Bodrum (chap. 1v) et quels en ont été les effets
sur les relations entre les hommes et femmes et sur la structure familiale, évoluant vets la famille
nucléaire (chap. v). Les procés exposés dans les chapitres viI et vil rendent compte de la margi-
nalisation de la culture islamique dans les tribunaux et de la pratique du juge dans un systéme
a bien des égards sans équivalent dans le monde musulman. Le chap. vil enfin, revient su1 le
processus au cours duquel le systéme juridique se construit dans I’interaction entre les hommes
et les structures. Ces développements sont illustrés de tableaux statistiques instructifs notamment
sur la répartition des affaires traitées en justice ainsi que d’analyses détaillées de cas (cf. en
particulier p. 99 sq. sur deux affaires de divorce & [’initiative de femmes; p. 127 a 138 sur les
résolutions non judiciaires des conflits, ou encore, p. 159 a 167, sur la construction de la
décision du juge dans les séances de tribunaux de district. D’utiles annexes (chronologie,
glossaire...) complétent par ailleurs cet ensemble.

Méme s’ils sont assez bien connus, les faits évoqués dans la partie historique de I’ouvrage
sont mis en perspective de fagon & montrer comment se développe, initialement en concurrence
avec le pouvoir détenu par les oulémas et les notables traditionnels, une organisation juridique
paralléle au droit islamique et qui deviendra exclusive de ce droit. Elle prend appui sur le ganiin
(droit positif) ottoman antérieur au x1x° siécle et se traduit en codifications et juridictions nouvelles:
tribunaux nizamiyye avec une école de juges dés 1849, codes foncier, pénal (qui supprime les hudid
islamiques) et surtout civil : la mecelle (1867-1876), premiére codification du droit islamique
des obligations (hanéfite) dont 'importance est justement soulignée (p. 33 & 37). Mais c’est
le droit de la famille qui est la pierte angulaire de cette sécularisation progressive, de cette
avancée de la citoyenneté sous la pression de I’Etat; si les réformateurs ottomans y ont peu
touché (une timide réforme en 1876), il est revenu aux Jeunes Turcs de conclure leurs années
de gouvernement par l'importante codification de 1917, réglementant le divorce judiciaire et
I’enregistrement obligatoire des situations matrimoniales (p. 38 et sq.). Ce code sera imité dans
I’ensemble du monde arabe, & commencer par I’Egypte en 1920 et 1929; mais, alors que les
sociétés arabes s’en sont pour la plupart tenues la, la Turquie est allée beaucoup plus loin en
publiant, sur le modéle suisse, le code civil unifié de 1926, qui interdisait des pratiques reconnues
jusque-la par le droit islamique classique : polygamie, répudiation, ou inégalité des sexes devant
I’héritage.

BCAI 10 (1993) J. Starr: Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 57

Le poids du droit dans cette sécularisation « par le haut » est manifeste, mais cela appelle
plusieurs remarques. Quant au rble des juridictions dans ce processus (cf. le sous-titre de
I’ouvrage), J. Starr énonce (p. 32) les trois critéres qui font « I’essence » d’un systéme judiciaire
laic. C’est un systtme qui s’impose dans la durée, dans lequel les décisions du juge sont
susceptibles d’appel, et qui enfin est autonome vis-a-vis de P’autorité Iégislative. S’il est vrai
que rien ne s’affirme hors de la duiée, le critére de ’appel est un indice plus faible : les
décisions du gadi musulman étaient sans doute définitives, mais un droit d’origine religieuse
n’implique pas en général et ipso facto I’absence de tout recours contre une décision. Quant a
Pinscription de la fonction judiciaire dans la trilogie des « pouvoirs » de Montesquieu, on sera
plus réservé : la rupture est située en 1868, lorsque le Meclis-i Vala se scinde en un. conseil d’Etat
(Iégislatif) et une cour d’appel. Or, d’une part, ce conseil n’est pas autonome puisqu’il référe
directement au sultan et, d’autre part, les gadis comme d’ailleurs les juges nizamiyye dépendent
encore des oulémas, puisqu’ils continuent d’étre appointés par le shaykhu-l-islam, comme du
reste ’auteur le précise (p. 33). En revanche, la rupture paraitra beaucoup plus radicale a
partir de 1924 (suppression des juridictions religieuses).

C’est un fait que le kémalisme rompt avec le droit islamique, mais on se demande si cela
vaut a ce point pour la culture juridique islamique. La raréfaction des prestations de serment
sur des symboles islamiques (p. 154 notamment) n’implique pas que ce mode d’identification
soit tombé en désuétude alors qu’il est couramment pratiqué dans les systémes les plus laicisés .
On notera aussi I'implantation tardive des avocats en milieu rural : le barreau turc a été organisé
a partir de 1878 et en 1968, il n’y avait pas d’avocats & Bodrum, les avocats extérieurs ne
plaidant en outre qu’en matiére pénale (p. 81). Restent les vekils (wakils), ces intermédiaires
reconnus par le droit islamique et spécialement par la mecelle. Cette organisation de la procédure
et spécialement la fagon dont le juge est amené a prendre sa décision (chap. viI en particulier),
jouant sur les témoignages, les reports d’audience et cherchant a obtenir, quand 1’affaire n’est
pas trop grave, une solution négociée entre les parties : ces éléments ne sont pas étrangers a
ce qu’était le gadi, recherchant a partir de différentes sources islamiques et coutumiéres a
¢tablir Ie droit, c’est-a-dire le vrai, le juste et le bon. Cette présence de la culture islamique,
méme médiatisée par la coutume et le droit positif (les solutions locales ne valent toutefois
que tant qu’elles ne sont pas infirmées par la hiérarchie judiciaire en appel), rendrait moins
« improbable » ce qui eut lieu a partir de la réintroduction en 1946 d’un multipartisme relatif,
par exemple le poids d’un «vote religieux » dans les campagnes (p. 17) ou, a partir des
années cinquante, la réouverture d’écoles religieuses en Turquie, et aujourd’hui la réhabilitation
des confréries, la réutilisation des vakif et I’efficacité du recours aux symboles islamiques par
les militants de différents partis ®.

Le revivalisme islamique est-il 2 mettre au compte de valeurs «inhérentes a 1’islam »,
partagées par les « basses classes », les « villageois » ou les « gens 4gés », valeurs correspondant
par ailleurs au fonctionnement d’une société patriarcale et réprimées tout au long du processus

4. Cf. Raymond Verdier, Le serment, Paris, « Nouvelles tendances a la réislamisation »,
CNRS, 1991 (ouvrage collectif). Critique, 543 sq., 1992, p. 670-677.
5. Cf. Vincent Cauche et Bruno Etienne,

BCAI 10 (1993) J. Starr: Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

de laicisation analysé? A cette hypothése que suggérent certaines remarques du livre, on
préférera cette autre question de I'auteur (p. 18) : les écoles religicuses réouvertes dans les
années cinquante produiront-elles des diplomés qui seront a la fois de « bons musulmans» et des
« musulmans éclairés »? Quoi qu’il en soit, le lecteur ne manquera pas de s’interroger sur
I’interprétation des rapports que ces changements donnent a voir entre culture islamique,
pratiques sociales « coutumiéres » et acquis de la modernité obtenus autant des écoles républi-
caines que de D’évolution de la famille élargie vers une famille nucléaire générée par le
bouleversement des structures fonciéres, 1’émergence de nouvelles catégories d’activités et
d’acteurs économiques ainsi que par 'importation de modéles de comportement exogénes a
la faveur de ’émigration et du tourisme (voir notamment le chap. 1v : « Bodrum, cent ans de
solitude »). Un important élément de la démonstration de J. Starr tient aux profondes modi-
fications du réle des femmes dans ce contexte. Un indice parmi d’autres en est 1’apprentissage
par les femmes turques, depuis plus d’un demi-siécle, de "accés a la justice comme le montrent
les tableaux 6, 7 et 11 et les commentaires qui les accompagnent. Ce qui est montré, c’est un
« processus subtil et informel » (p. 103) qui se traduit par une « prise de conscience ». Les femmes
ont appris que la loi et le réformisme de la Haute Cour (cour d’appel) les protégeaient, mais
elles ont aussi bénéficié en cela des politiques publiques visant I’éducation ou la limitation des
naissances., Quant a leurs droits, cette prise de conscience résulte autant d’une action « par
Ie haut » que d’une information caractérisant I’émergence d’une société civile longtemps absente
et qui se révéle a la faveur des contacts pris a 1’occasion des fétes, de 1’expérience de la justice
ou de l’action des partis politiques sur le terrain.

Ce tableau quelque peu optimiste, mais convaincant a plusieurs égards, ouvre différents
débats. On est tout d’abord confirmé dans la « force du droit », droit de I’Etat laic, qui crée
un cadre a P’intérieur duquel des stratégies modernistes ont pu se développer, d’autant plus
facilement peut-€tre que, la Turquie n’ayant pas été colonisée, le pays n’a pas eu a protéger,
comme ce fut le cas ailleurs, des systémes coutumiers fonctionnant comme des enclaves (p. 179).
Mais n’est-ce pas aussi la force du droit islamique qui, méme occulté par ’autorité politique,
est pergu comme source de culture? Si les cas de polygamie se sont raréfiés, qu’en est-il des
mariages dits « coutumiers », de I’hypothése de mariages mixtes et autres questions ou ce droit
intervient? Le mouvement pendulaire — sur lequel se conclut cet ouvrage (p. 183 et sq.) —
observé dans I’histoire politique de la Turquie depuis prés de deux siécles, entre ’action des
élites réformatrices puis laicistes et celle des « groupes islamiques » (aujourd’hui le revivalisme)
est-il destiné a se¢ poursuivre en dépit de D’affirmation selon laquelle la normativité de la culture
islamique a été grandement dévaluée au cours de cette période? Outre ’abondance des faits
rapportés et la qualité de leur mise en perspective historique, politique et sociale, telle est bien
I’une des questions, paradoxale, qui fait 'intérét de ce livre.

Bernard BOTIVEAU
(IREMAM, Aix-en-Provence)

BCAI 10 (1993) J. Starr: Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 59

Modernisation autoritaire en Turquie et en Iran sous la direction de Semih VANER.
L’Harmattan, Paris, 1991. 16 x 24 cm, 192 p. (index).

Cette publication dirigée par Semih Vaner est le résultat du travail d’une équipe de
recherche sur la Turquie et P’Iran contemporains, une équipe informeile du Centre d’études
et de recherches internationales de la Fondation nationale des sciences politiques. Semih Vaner
est, entre autres, le directeur des Cahiers d’Etudes sur la Méditerranée Orientale et du Monde
Turco-Iranien (CEMOTI); il est auteur de plusieurs articles dont un remarquable « Laicité
et monde musulman » . La majorité des articles a été présentée lors d’un colloque organisé
par le CERI en 19882 Les contributions se répartissent comme suit : quatre articles sont
consacrés a la Turquie (44 p.), trois a I'Iran (70 p.), un au monde arabe (15 p.). et un a
I’Afghanistan (10 p.).

Dans la ligne des Cahiers, les travaux dirigés par S. Vaner illustrent parfaitement 1’émer-
gence en France de nouvelles unités de recherche qui permettent d’associer des chercheurs
confirmés a de jeunes chercheurs « free lance » et & des universitaires étrangers. Leur production
est digne d’intérét & plusieurs égards. Pour la présente publication, bien que le probleme de
I’influence du kémalisme dans le monde musulman ait déja éié abordé ?, il reste que la Turquie
et I’Iran méritent une approche comparée plus approfondie, tant ces deux Etats ont suivi une
évolution en bien des points comparable depuis le milieu du x1x® siécle jusqu’a la deuxiéme
guerre mondiale.

Ces équipes contribuent a rééquilibrer la recherche sur I’histoire contemporaine, qui, dans
la décennie précédente, s’était focalisée sur l’islamisme, le plus spectaculaire des derniers
développements du monde musulman, quitte & négliger son enracinement historique. On connait
bien maintenant les différents aspects de la mouvance islamiste au Maghreb, dans le monde
iranien, en Turquie et ailleurs : il est temps de revenir sur la période moderniste dont 1’idéo-
logie demeure, dans bien des cas, bien que moins médiatisée, le discours le plus représentatif
de la majorité silencieuse; enfin, entre ces deux voies qu’on a trop tendance a opposer d’une
maniére manichéenne, de multiples ponts existent, comme le montre la contribution de N. Yavari
d’Hellencourt, qui est une analyse comparée de trois discours modernistes dans 1’Tran révolution-
naire. Cette publication comble par conséquent en partie cette lacune, d’autant plus qu’elle
englobe P’analyse des conditions qui ont permis a la modernisation autoritaire de se réaliser.

En ce qui concerne I’appareil critique, chaque auteur a été laissé libre; le résultat est par

1. Vaner, Semih, « Laicité et monde musul-
man », Encyclopaedia Universalis, Universalia,
1991, p. 104-110.

2. Dans une certaine mesure, cette publication
compléte celle dirigée par A. Kazancigil et
E. Ozbudun sur Aratiirk, fondateur de la Turquie
moderne, Masson, 1984 (trad. de I’anglais, 1981),
269 p. Faisant suite 4 la commémoration du
centenaire de la naissance d’Atatiirk, elle compor-
tait un article qui analysait la modernisation en

BCAl en ligne

Turquie et au Japon (T. Hayashi, « La moderni-
sation au Japon et en Turquie», p. 211-223),
question abordée par ailleurs par Robert Ward &
Rustow Dankwart (éd.), in Political Develop-
ment in Japan and Turkey, Princeton, Princeton
University Press, 1964,

3. Voir le numéro spécial des Cahiers du
Groupe d’Etudes sur la Turquie contemporaine,
Kémalisme et monde musulman, n°® 3, automne
1987, Maison de¢s Sciences de I’Homme, Paris.

BCAI 10 (1993) J. Starr: Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



