52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

méme question lui ayant été posée. Question qui, il faut le préciser, se posait surtout aux
safi‘ites puisque, semble-t-il, il n’y eut que Sifi'i parmi les grands imams pour avoir, parfois,
statué de la sorte.

Dans le K. al-Taglid, Guwayni commence par exposer les différentes définitions ayant été
proposées de cette notion (p. 95-98) et montre que 1’enjeu déterminant le choix de telle
définition plutét que de telle autre réside dans la question de savoir si I’on peut — ou si
I’on veut pouvoir — dire, et si oui dans quelle mesure, que la communauté adopte une attitude
conformiste & I’endroit du Prophéte lorsqu’elle attribue, via ses ‘wlamd’, valeur normative a
la sunna du Prophéte. Baqillani, sur ce point, adoptait une position extréme : le taglid, selon
Iui, n’existait tout simplement jamais (ni le Prophéte suivi par la Communauté, ni le savant
suivi par le profane ne peuvent étre qualifiés de mugallad); Guwayni quant a lui était d’un
avis diamétralement opposé. Viennent ensuite les discussions traditionnelles relatives : 1° aux
matieres ou le taqlid est admissible, 2° a la question de savoir si, en certains cas, il est permis
au mugtahid d’adopter Dlattitude du mugallid, 3° a celle de savoir si les Compagnons du
Prophéte peuvent, a ’instar du Prophéte lui-méme, faire 1’objet d’un taqlid, et 4° aux qualités
que doit réunir le savant pour pouvoir remplir la fonction — essentielle dans la communauté —
de mufti. A nouveau, sur chacun de ces points, Guwayni nous en apprend beaucoup sur les
positions, souvent originales, élaborées par Bagillani.

En bref, sous une forme a la fois plus détaillée et nettement plus accessible que dans le
Burhan, ce texte de Guwayni représente une mine de renseignements 4 propos de la pensée
Iégale de Bagillani et il restera unique a ce titre tant qu’aucun des manuscrits de ses textes
originaux n’aura été retrouvé et édité. Et il faut souhaiter, en attendant une telle découverte,
qu’un chercheur ait le courage d’entreprendre une édition du texte intégral dont est extrait
le K. al-igtihad.

Eric CHAUMONT
(CNRS, Aix-en-Provence)

Roberta ALUFFI BECK-PECCOZ, La modernizzazione del diritto di famiglia nei paesi arabi.
Dott. A. Giuffré ed., Milano, 1990. 17 x 24 cm, 226 p.

Disciple du professeur Castro Francesco, « cattedratico» du droit des pays arabes a
’Universita Roma II (Tor Vergata), I’A. entreprend ici un premier bilan des codes de statut
peisonnel des pays arabes. Dans la ligne des Anderson, Colomer, Coulson, Linant de Belle-
fonds, Roussier et Schacht, elle entend faire la mise au point actuelle de la modernisation du
droit de la famille dans 1’aire culturelle arabe. On sait qu’a la suite de la publication des lois
algérienne, libyenne et kuwaitienne de la famille en 1984, des projets d’unification du statut
personnel sont & 1’étude entre les gouvernements arabes. L’A. a déja publié des études mono-
graphiques sur la Loi libyenne n. 10 de 1984, sur la Réforme du droit de la famille en Somalie,
sur les Lois de la famille au Yémen et sur le Projet de Code arabe unifié du Statut Personnel
(Rome, 1989-1990).

BCAI 10 (1993) R. Aluffi Beck-Peccoz: La modernizzazione del diritto di famiglia nei paesi arabi, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 53

L’A. base sa recherche sur la consultation des textes originaux et su1 ’apport de I’abondante
bibliographie (en langues européennes et arabe) fournie en annexe (p. 191-206 et 207-209).
Il y a d’abord, avec le 1°* chapitre, un bilan détaillé de la codification actuelle (p. 1-70), car la
modernisation du droit de la famille s’est trés souvent insérée dans le cadre plus vaste de la
modernisation juridique qu’ont entreprise tous les nouveaux Etats dés leur accés & 1’indépen-
dance, d’ou les étapes significatives qui n’échappent pas a I’attention de 1’observateur averti.
L’A. y présente, a la suite, les codes ou lois de I’Empite ottoman (1917), de I’Egypte et du
Soudan, des pays arabes issus du démembrement de I’Empire ottoman (Transjordanie, 1951;
Syrie, 1953; Irak, 1959), des pays du Maghreb (Tunisie, 1956; Maroc, 1957-1958; Algérie, 1984;
Libye, 1984), du Yémen (Sud, 1974; Nord, 1978), de la Somalie (1975) et du Kuweit (1984),
pour évoquer enfin le projet actuel d’unification du satut personnel des pays arabes (amorcé
en 1988). Dans chaque cas un effort est tenté pour mieux cerner le rapport entre la norme
légale (moderne) et la loi islamique (Sari‘a), lequel s’exprime en des méthodes bien connues :
le prince ou I’Etat élargit ou restreint la compétence du juge religieux (gddi) ou le contenu
des lois qu’il interpréte, le législateur recourt & des opinions minoritaires de la méme école
(madhab) canonique qui régit traditionnellement le pays ou méme a celles d’autres écoles,
orthodoxes elles aussi mais correspondant davantage aux besoins du moment; parfois méme
il n’a pas peur d’innover (bid‘a) en légitimant ses réformes au nom d’un igtikdd (effort
jurisprudentiel) renouvelé et exigé par I’'intérét (maslaha) national.

Bien des changements affectent ainsi les rapports traditionnellement noués entre la
« communauté des croyants » et I’Etat : le droit de la famille s’y révéle-t-il encore « confession-
nel » et donc 1ié & I’appartenance religieuse (lois distinctes pour les « Gens du Livre »), comme
c’est encore le cas au Moyen-Orient, ou y est-il désormais devenu « national » et donc unique
pour tous les citoyens sans distinction d’appartenance religieuse, comme c’est le cas aujourd’hui
au Maghreb? Maintes observations aménent I’A. A reconnaitre que le pluralisme juridique,
en la matiére, ne reléve plus de la diversité des écoles canoniques mais bien plutét des options,
conservatrices ou 1éformistes, des législateurs nationaux. Dans ce cadre, I’A. s’essaie, bien
imparfaitement a notre sens, de faire un bilan des discriminations religieuses maintenues, avant
de préciser enfin quels sont les modéles de droit familial qui sont actuellement en circulation
dans les pays arabes.

Le chapitre 11 (p. 71-148) entend décrire les réformes entreprises, celles qui s’inscrivent dans
le cadre tout naturel de la Sari‘a (accueil plus ou moins large de la coutume (‘urf) et compromis
toujours instable avec la pratique (‘amal) des tribunaux) et celles qui relévent d’une volonté
délibérée de la dépasser ou de la transformer. Quelles en sont donc les grandes lignes? On note
d’abord une émancipation des femmes par rapport aux agnats : la fixation d’un 4ge minimum
habilitant & contracter mariage interdit désormais les mariages précoces et 1’obligation du
consentement de la partie féminine lors de la séance contractuelle tend 3 s’affirmer partout.
On observe aussi une tendance trés nette en faveur d’une égalité des droits et des devoirs entre
conjoints, bien que la situation d’obéissance de 1’épouse soit partout maintenue (ce qui lui
garantit d’autant mieux le droit a la pension alimentaire, nafaqa) : suppression ou réglementation
de la polygamie, abrogation ou limitation de la répudiation, multiplication des motifs de
divorce sur initiative de 1’épouse grice a la généralisation des possibilités que lui offrait déja le

4 A

BCAI 10 (1993) R. Aluffi Beck-Peccoz: La modernizzazione del diritto di famiglia nei paesi arabi, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

droit malékite. On enregistre enfin 1’émergence des droits de l’enfant : dans le cadre de la
tutelle et de la garde, voire de I’adoption, bien des changements prennent désormais en compte
les intéréts matériels et moraux de P’enfant. L’égalité sociale et culturelle (kaf@’a) se voit méme
retenue un peu partout, a I'instar de ce qu’exigerait le droit hanafite 4 ce sujet.

Le chapitre 11 (p. 152-188) traite plus particulierement des autres modifications ayant trait a
la filiation et ’invalidité du contrat de mariage. Intéressantes sont ici les conclusions de I’A.
qui insiste sur la présomption (élargie) de paternité et sur les formes renouvelées (et inattendues)
de la reconnaissance de paternité dans les systémes actuels. Elle n’oublie pas, d’ailleurs, de
prendre en compte les formes classiques ou modernes de désaveu de paternité (surtout par
le biais du /i‘gn) tel qu’il est organisé par les codes contemporains.

Cet excellent bilan de la situation actuelle du droit de la famille dans les pays arabes
est enrichi de bibliographies, de notes et de glossaires que requiert toute recherche scienti-
fique. On s’étonnera alors de ce que I’A. n’ait pas cru devoir y insérer un chapitre qui traite
de la succession et du testament, matiéres qui relévent d’ordinaire du statut personnel musulman.
On aurait surtout aimé un chapitre qui retragit la dynamique des réformes, les périodes
d’évolution et les époques de stagnation : & bien suivre le processus de modernisation du droit
de la famille en pays arabes, on est bien obligé de constater que les récentes codifications de
I’Algérie, de la Libye et du Kuweit (toutes de 1984) se montrent plus conservatrices que leurs
devanciéres : il y aurait donc eu inversion de tendance ou méme involution. Certains experts
ont méme peur de voir le projet d’unification du statut personnel des pays arabes s’aligner
sur les textes les plus conservateurs, voire sur les traditions des pays qui ne 1’ont pas encore
codifié, au risque d’oublier qu’il existe des citoyens arabes qui ne sont pas musulmans mais
chrétiens ou juifs. Ce bilan est donc des plus utiles pour qui voudrait en analyser I’application
sur le terrain A travers 1’étude des jurisprudences, mais on se heurte malheureusement ici a
un manque de publicité des arréts, et pour qui entendrait mesurer les dimensions exactes des
conflits de droit international privé entre pays européens et pays arabes. Bien des études
monographiques restent & faire en ces deux domaines privilégiés de la sociologie juridique.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

June STARR, Law as Metaphor. From Islamic Courts to the Palace of Justice. State
University of New York Press, Albany, 1992, 243 p.

L’ouvrage de June Starr pose, parmi d’autres, trois questions importantes: selon quels
cheminements un systéme juridique, que ’auteur présente comme étant aujourd’hui trés large-
ment laicisé, a-t-il émergé et s’est-il ancré en Turquie, au détriment d’une culture islamique
qui constituait jusqu’a la fin du siécle dernier un référent central? L’apparition récente d’un
mouvement islamique en Turquie remet-elle radicalement en cause cet acquis ou bien s’inscrit-
elle dans une perspective différente, en dépit d’une manipulation des symboles islamiques
comparables a ce qui peut étre observé ailleurs, et d’abord dans le monde arabe? Enfin, comment

BCAI 10 (1993) R. Aluffi Beck-Peccoz: La modernizzazione del diritto di famiglia nei paesi arabi, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



