1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

part, de suggérer une hypothése, et, d’autre part, d’en confirmer une autre. La premiére est
qu’Abl Ya'la a probablement été chercher son modéle ailleurs que dans la littérature déja
existante de son madhab : disposant d’un fond propre peu important et non systématisé, il s’est
sans doute directement inspizé, et laissé influencer — Ibn Taymiyya n’avait pas tort —, par
les traités alors en circulation & Bagdad, soit les ceuvres des Gassas, Bagillini, Ibn Firak, ‘Abd
al-Gabbar, Basri, etc. Cela expliquerait I’absence de personnalité bien définie des usiil al-figh
hanbalites tels qu’ils se manifestent dans la ‘Udda et dans le Tamhid. Secondement, ce n’est
sans doute pas un hasard si c’est & I’époque d’Abii Ya‘'la que les hanbalites ont estimé
nécessaire de s’équiper de véritables wusil : I’on sait qu’entre le moment ot Safi'i (m. 204/819)
rédigea, durant la second moitié du n® siécle de I’hégire, la Risala — soit le premier traité
d’usil al-figh — et Papparition des grands traités classiques de cette science, plus de deux
siécles se sont écoulés durant lesquels les wusiil al-figh ont, semble-t-il d’aprés la littérature des
Tabagqat, été relativement peu pratiqués. La naissance des usiil al-figh hanbalites ne seraient
donc pas tellement plus tardive que celle de la prise de conscience, par ’ensemble des savants
de la communauté, de I’importance de cette discipline.

Eric CHAUMONT
(CNRS, Aix-en-Provence)

Abil I-Ma‘ali “Abd al-Malik b. “Abd Alldh b. Yasuf aL.-GUWAYNI (imdm al-Haramayn),
Kitab al-igtihad (min Kitab al-talpis), éd. D* *Abd al-Hamid Abli Zunayd. Dar
al-qalam/Dar al-‘ulim wa l-taqafa, Damas/Beyrouth, 1987/1408. 20 p. (Introduc-
tion) 4 111 p. (Texte) + 18 p. (Index et Bibliographie).

11 y a une dizaine d’années, le DT Dib, spécialiste de Guwayni (m. 478/1086) qu’il contribua
grandement 4 mieux faire connaitre, proposait la premiére édition du principal traité d’usil
al-figh de ’imam al-Haramayn. Texte aussi original que difficile — a 1’inverse de ses minuscules
et beaucoup mieux connus Waragdt —, le Burhan fi usil al-figh ne laissait aucun doute & propos
des principales références de Guwayni en matiére d’usiil al-figh : d’une part, et trés logiquement
pour le $afiite qu’il était, I’ceuvre de Safi'i lui-méme, et, d’autre part, celle, plus proche de lui,
de ’af‘arite malikite Bagqillini (m. 403/1012). Ce dernier, tout comme d’ailleurs Guwayni,
reste, formellement, mieux connu, aux cotés d’Aba Ishaq al-Isfara‘ini (m. 418/1027) et d’Ibn
Furak (m. (406/1015), comme I’'un des grands théologiens a§‘arites de son temps. Mais
Bagqillani fut également I’auteur d’une ceuvre importante et volumineuse dans le domaine de
la science des wsiil al-figh, I’auteur, principalement, d’al-Taqrib wa l-ir3ad fi tartib turuq al-igtihad
(en douze volumes d’aprés Ibn al-Subki) dont il proposa lui-méme deux résumés (I’Iriad
al-mutawassit et 1’'Ir§ad al-sagir). Y’ai essayé, ailleurs ', de montrer combien l’influence de la
pensée légale de Baqillani avait été déterminante sur le développement de la science des wsil

1. E. Chaumont, Bagillani, théologien ash'arite nauté, a paraitre dans la prochaine livraison de
et usiliste mdlikite, contre les fuqahd’ a propos Studia Islamica LXXVII [1993].
de 'Igtihad er de I’Accord unanime de la Commu-

4

BCAI 10 (1993) Abu al-Ma‘alt aI—GuwaynT: Kitab al-igtihad (min Kitab al-talhis), éd. ‘A.H. AbQ Zunayd, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10
al-figh en tant qu’il fut vraisemblablement ’'un des fondateurs de /a Voie dite des théologiens
(tarigat al-mutakallimin) en ugil al-figh.

Jusqu’a présent, aucun manuscrit d’aucune des trois versions du Tagrib wa l-ir§ad n’a été
retrouvé, de sorte que la seule source disponible pour la connaissance de la pensée légale de
Bagillani est la littérature postérieure d’usiil al-figh, et, plus particuliérement, d’une part, la
littérature malikite (U'Jhkam al-fusiil de Bagi notamment), et, d’autre part, les grands traités
d’auteurs non malikites, souvent des AS‘arites, s’inscrivant néanmoins de maniére plus ou moins
affirmée dans la lignée de Bagqillani. Parmi ces derniers auteurs, Guwayni était déja, avec le
Burhan, le plus précieux.

Si Guwayni connaissait aussi bien la pensée 1égale de Bagillani, c’est en réalité parce que
c’est directement sous son patronage qu’il entama sa carriere d’écrivain en wusil al-figh (sous
I’influence de son maitre, I’as‘arite al-Iskaf?) en entreprenant la rédaction d’un résumé critique
du Tagrib-wa-l-ir§ad. 1l était, a I’époque, commun de commencer de la sorte, de manicre en réalité
moins impersonnelle qu’il ne semble de prime abord, une carriére d’écrivain; un peu plus tard,
Gazali fera de méme en rédigeant le Manhiill min ta'ligat al-usiil en s’inspirant trés directement
de... Guwayni.

C’est une partie, la derniére — le Kitab al-igtihad —, de ce résumé, intitulé al-Talpis, dont
Je Df ‘Abd al-Hamid Abia Zunayd 2, professeur associé a la faculté de Sari‘a et d’usil al-din
de P’université de Qasim en Arabie Séoudite, propose une premiére édition suivie de quelques
index (p. 135-140 : hélas, pas d’index des termes technigues).

Avant d’en venir 3 1’édition elle-méme, quelques mots a propos de I'introduction qui la
précéde (p. 5-20). Celle-ci, assurément, ne révolutionnera pas les connaissances, ni bio-
bibliographiques, ni relatives A sa pensée, déja acquises sur Guwayni depuis belle lurette :
inutile dés lors de s’attarder sur ce que I’A. nous rappelle bri¢vement — d’aprés Ibn ‘Asakir,
Ibn al-Subki, Ibn al-Gawzi, etc. — de la naissance de Guwayni (p. 9 sq.), de sa personne (p. 10-
12), de ses maftres (p. 12-14), de sa bibliographie (p. 15 sq.), etc. En ces matiéres, comme
souvent, le lecteur a tout avantage a se référer directement aux sources qu’il lira de maniére
plus critique.

Dans cette méme introduction, I’A. donne également (p. 16) une description des deux
manuscrits qu’il a utilisés, aborde la question, en I’occurrence non problématique, de ’authen-
ticité de 1’attribution de ce texte 3 Guwayni (p. 16-18) et s’explique sur son édition (p. 18-20).

Les manuscrits consultés sont au nombre de deux : 1) Maktabat gami* al-Muzaffar (Yémen),
n°® 314 (non daté et I’A. ne propose aucune datation), et 2) Maktabat Ahmad al-talit (Turquie),
n°® 1237, daté de 540 H. Le premier manuscrit, un unicum de qualité médiocre, reproduit sur
211 folios le texte intégral du Talhis alors que le second ne contient que la derniére partie du
texte, soit le K. al-mugtahidin. Le Dt Ablu Zunayd parait ignorer 1’existence de : 1) Oriental
Public Library (Bankipore), n® 1558 attribué a Guwayni et daté de 730 H. portant le titre

2. Parmi les travaux récents du D* Abi Zunayd, Maktabat al-ma‘arif, al-Riyad, 1983/1403, et

il faut signaler deux fort bonnes éditions de
textes anciens d’usil al-figh : 1. Al-Wusil ila
l-usiil du Zafi'ite transfuge du hanbalisme et
disciple de Gazali, ibn Barhan (m. 518/1124),

BCAl en ligne

2. Al-Tahsil min al-mahsil, le commentaire du
Mahsal de Razi par le §afiite Sirdg al-Din
al-Armawi (m. 682/1283), Mu’assasat al-risdla,
Beyrouth, 1988/1408.

BCAI 10 (1993) Abu al-Ma‘alt aI—GuwaynT: Kitab al-igtihad (min Kitab al-talhis), éd. ‘A.H. AbQ Zunayd, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 IT. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

d’al-Kitab al-gami* fi l-igtihad wa-I-fatwa wa-I-taqlid (cf. Catalogue of the Arabic and Persian
Manuscripts in the..., vol. XIX, part I [Arabic MSS.], p. 57 sq.) qui, au vu de la table des
matiéres qu’en donne l'auteur du Catalogue, reproduit sans aucun doute le méme texte que
celui qu’édite le D' Abli Zunayd, et 2) la Risala fi-I-taglid wa-l-igtihad signalée par Brockelmann
(cf. Geschichte, Erster Suppl., p. 673) qui, a mon avis, risque fort d’&tre un quatriéme manuscrit
du méme texte.

On peut regretter que le D™ Abl Zunayd ait choisi de n’éditer que le K. al-igtihdad du Talhis,
mais, en réalité, ce choix est doublement justifi¢. D’abord, pour des raisons pratiques :
unicum du Yémen est, semble-t-il, en fort mauvaise condition (cf. p. 7). Secondement, comme
I’attestent les manuscrits, le K. al-igtihdad s’est, depuis longtemps, libéré de la tutelle du reste
du Talhis pour devenir de facto un livre a part entiére. La chose n’est guére étonnante puisque
son objet m&éme — soit la problématique de 1’igtihad, et, dans une moindre mesure, celle du
taglid — était, & 1’époque, devenu quasi indépendant du reste des matiéres de la science des
usiil al-figh 3.

L’édition du D" Abii Zunayd, raisonnablement annotée, m’a paru fort bonne. S’agit-il,
p. 25, 1. 3-4, d’une coquille?, mais il faut certainement lire : al-wugub la yatbut illa Sar* ", et
non : al-wugid la yarbut illa Sar*™ qui est un contresens manifeste. De plus, p. 48, 1. 9,
il me semble qu’il faudrait lire : al-tahlil, plutdt qu’al-hall. Je comprends mal, par ailleurs,
la présence non expliquée p. 30 sq. et p. 98 sq. de longues séries de points dans le corps du
texte donnant a penser qu’il v a 1& des lacunes dans les manuscrits alors que le texte parait
complet,

Le texte, que Guwayni écrivit dans un style infiniment plus simple que celui qui devint
le sien dans le Burhin, est divisé en deux parties, la premiére (p. 23-94) traitant de 1’igrihad
et la seconde (p. 95-132) du taglid. La premiére débute par un exposé trés fouillé de la question
classique de 1'isabat al-igtihad (p. 23-72), a savoir : Tout mugtahid dit-il juste?, d’une part
(p. 26 sq.), en matiére dogmatique (et, plus particuliérement, en matiére d’usal al-din), et,
d’autre part (p. 27-72), en matiére légale (fi-I-furii’). Cet exposé, dans lequel Guwayni reste
toujours critique a ’endroit de Bagqillani, est probablement le meilleur sur la question dont
nous disposons actuellement. Les éclaircissements, notamment, qu’il apporte a propos du gawl!
bi-l-asbah (p. 65-70) — une théorie défendue en la matiére par de nombreux hanafites — sont,
4 ma connaissance, uniques.

Ensuite (p. 73-85), Guwayni aborde la question non moins classique de Uigtihdd du
Prophéte et de I’igtihad pratiqué en sa présence. L’exposé est moins original et n’apporte pas
grand-chose que nous ne savions déja grace a d’autres textes. Et il en va de méme pour
I’exposé qui le suit (p. 85-94) et qui concerne la question de savoir s’il est admissible qu’en
certaines occurrences un mugtahid apporte simultanément deux réponses différentes a une

3. En matiére d’usil al-figh, il existe par ailleurs En m’excusant de renvoyer a nouveau a mes
toute une littérature portant exclusivement sur propres travaux, voir, a propos de la relative
I’igtihad; ainsi, par exemple, le K. al-Radd ‘ald indépendance de la problématique de 1’igtihdd,
man ahlada ila l-ard wa gahila anna l-igtihad fi E. Chaumont, La Problématique classique de
kull “agr fard de Suyuti ou le plus récent al-Qawl ligtihad er la question de I'igtihad du Prophete
al-mufid fi adillat al-igtihdd wal-taglid de Sawkani. dans Studia Islamica LXXV [1992], p. 105-139.

BCAI 10 (1993) Abu al-Ma‘alt aI—GuwaynT: Kitab al-igtihad (min Kitab al-talhis), éd. ‘A.H. AbQ Zunayd, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

méme question lui ayant été posée. Question qui, il faut le préciser, se posait surtout aux
safi‘ites puisque, semble-t-il, il n’y eut que Sifi'i parmi les grands imams pour avoir, parfois,
statué de la sorte.

Dans le K. al-Taglid, Guwayni commence par exposer les différentes définitions ayant été
proposées de cette notion (p. 95-98) et montre que 1’enjeu déterminant le choix de telle
définition plutét que de telle autre réside dans la question de savoir si I’on peut — ou si
I’on veut pouvoir — dire, et si oui dans quelle mesure, que la communauté adopte une attitude
conformiste & I’endroit du Prophéte lorsqu’elle attribue, via ses ‘wlamd’, valeur normative a
la sunna du Prophéte. Baqillani, sur ce point, adoptait une position extréme : le taglid, selon
Iui, n’existait tout simplement jamais (ni le Prophéte suivi par la Communauté, ni le savant
suivi par le profane ne peuvent étre qualifiés de mugallad); Guwayni quant a lui était d’un
avis diamétralement opposé. Viennent ensuite les discussions traditionnelles relatives : 1° aux
matieres ou le taqlid est admissible, 2° a la question de savoir si, en certains cas, il est permis
au mugtahid d’adopter Dlattitude du mugallid, 3° a celle de savoir si les Compagnons du
Prophéte peuvent, a ’instar du Prophéte lui-méme, faire 1’objet d’un taqlid, et 4° aux qualités
que doit réunir le savant pour pouvoir remplir la fonction — essentielle dans la communauté —
de mufti. A nouveau, sur chacun de ces points, Guwayni nous en apprend beaucoup sur les
positions, souvent originales, élaborées par Bagillani.

En bref, sous une forme a la fois plus détaillée et nettement plus accessible que dans le
Burhan, ce texte de Guwayni représente une mine de renseignements 4 propos de la pensée
Iégale de Bagillani et il restera unique a ce titre tant qu’aucun des manuscrits de ses textes
originaux n’aura été retrouvé et édité. Et il faut souhaiter, en attendant une telle découverte,
qu’un chercheur ait le courage d’entreprendre une édition du texte intégral dont est extrait
le K. al-igtihad.

Eric CHAUMONT
(CNRS, Aix-en-Provence)

Roberta ALUFFI BECK-PECCOZ, La modernizzazione del diritto di famiglia nei paesi arabi.
Dott. A. Giuffré ed., Milano, 1990. 17 x 24 cm, 226 p.

Disciple du professeur Castro Francesco, « cattedratico» du droit des pays arabes a
’Universita Roma II (Tor Vergata), I’A. entreprend ici un premier bilan des codes de statut
peisonnel des pays arabes. Dans la ligne des Anderson, Colomer, Coulson, Linant de Belle-
fonds, Roussier et Schacht, elle entend faire la mise au point actuelle de la modernisation du
droit de la famille dans 1’aire culturelle arabe. On sait qu’a la suite de la publication des lois
algérienne, libyenne et kuwaitienne de la famille en 1984, des projets d’unification du statut
personnel sont & 1’étude entre les gouvernements arabes. L’A. a déja publié des études mono-
graphiques sur la Loi libyenne n. 10 de 1984, sur la Réforme du droit de la famille en Somalie,
sur les Lois de la famille au Yémen et sur le Projet de Code arabe unifié du Statut Personnel
(Rome, 1989-1990).

BCAI 10 (1993) Abu al-Ma‘alt aI—GuwaynT: Kitab al-igtihad (min Kitab al-talhis), éd. ‘A.H. AbQ Zunayd, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



