1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 43

Ibn “Uyayna et Muslim b. Halid, disciple d’Ibn Gurayg. Peu aprés, I’école mecquoise proprement
dite disparait.

Quant a la méthodologie mise en ccuvre & ces ages primitifs, H.M. aboutit en gros aux
conclusions suivantes. La chronologie proposée par Schacht, selon laquelle les références aux
Successeurs auraient précédé, dans le temps, celles faites aux Compagnons et celles-ci, celles
faites au Prophéte, ne tient pas. Dés ‘Ata’, des traditions prophétiques circulaient, de méme
que des traditions remontant aux Compagnons. Ce qui est vrai, ¢’est que les références au
Prophéte étaient peu nombreuses, surtout aux temps les plus reculés. Ibn ‘Abbas, pour sa part,
ne faisait état d’aucune tradition d’aucune sorte: ses avis — tels, du moins, qu’on les rapporte
— n’ont jamais d’autre fondement que son ra’y. ‘Atd’, lui aussi, se contente majoritairement
d’énoncer son propre point de vue; s’il invoque une autorité, ¢’est avant tout le Coran
(contrairement, la encore, & ce que pensait Schacht), ou bien son maitre Ibn ‘Abbas. C’est par
la suite que progressivement, avec ‘Amr b. Dinir, puis, plus encore, Ibn Gurayg et Ibn ‘Uyayna,
le recours aux traditions prendra de I’ampleur (encore que les hadits prophétiques y restent
trés minoritaires).

Je n’ai pas réellement compétence pour apprécier a sa juste valeur le travail de H.M.;
d’autres, mieux armés, y découvriront peut-&tre des faiblesses. Il m’a, quant a moi, pour le
moment, tout a fait convaincu. C’est de toute fagon, incontestablement, un livre important,
¢t dont le sérieux, la rigueur, I’érudition sont au-dessus de tout éloge.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

I. Al-Imam Abi ‘Abd Alldh al-Hasan 18BN HAMID al-Warraq al-Hanbali (m. 403/1012),
Tahdib al-agwiba, éd. Subhi al-Badri al-Simarrd’i. “Alam al-kutub/Maktabat al-nahda
al-‘arabiyya, Beyrouth, 1408/1988. 16 p. (Introduction) + 199 p. (Texte) 4 16 p.
(Bibliographie et Index).

1I. Al-Qadi ABO YA'LA Muhammad b. al-Husayn al-Farrd’ al-Bagdadi al-Hanbali
(m. 458/1066), al-"Udda fi usil al-figh, éd. D* Ahmad b. “Ali al-Mubaraki; vol. I,
II et III : Mu’assasat al-risdla, Beyrouth, 1400/1980; vol. IV et V : sans nom de
maison d’édition, Al-Riyad, 1410/1990. 5 vol. : 1879 p. (pagination continue des
5 vol.) dont 64 d’introduction (vol. I) et 240 d’index et de bibliographie (vol. V).

ItI. Mahfiz b. Ahmad b. al-Hasan ABU L-HATTAB AL-KALWADANI al-Hanbali
(m. 510/1116), al-Tamhid fi usal al-figh, éd. D* Mufid Muhammad Abu ‘AmSa
(t. T et II) et D* Muhammad °Ali Ibrahim (t. TIT et IV). Publication du Markaz
al-“ilmi wa ihyd’ al-turdt al-islami de 1’universitt Umm al-Qura (La Mecque),
Dar al-madani, Jeddah, 1406/1985. 4 wvol.: 383 p. (dont 127 d’introduction)
+ 523 p. (dont 92 d’index) + 467 p. + 491 p. (dont 66 d’index).

Jusqu’a une date récente, les usiil al-figh hanbalites faisaient figure de parents pauvres de
I’édition de textes arabes anciens — le traité d’usii/ le plus ancien dont nous disposons étajt
le Rawdat al-nazir ’Ibn Qudama —, 'une des causes en ¢tant peut-¢tre la vénération excessive

BCAI 10 (1993) Abd I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usl al-figh, éd. M.M. AbG ‘Amé&a et M.‘A. Ibrdhim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N¢ 10

entourant la figure d’Ibn Taymiyya auprés de certaines « élites » arabo-musulmanes qui le
canonisérent rapidement au titre de plus grand des savants qu’ait connu le hanbalisme. Avec
le résultat, prévisible, que, parallélement a une avalanche d’éditions de textes d’Ibn Taymiyya
et d’études lui étant consacrées, les ceuvres des représentants du hanbalisme « prétaymien »
restérent, a quelques exceptions prés, relativement peu éditées; celles, surtout, de ces hanbalites
représentant un courant différent au sein du madhab de celui dont Ibn Taymiyya se voulait
Ihéritier et qui, & ce titre, firent parfois ’objet de I'un ou l'autre de ses fréquents accés dc
colére (le cas, par exemple, d’Abii Ya‘'la & qui Ibn Taymiyya reprochait ses trop grandes
affinités avec le Safi'isme et 1’a‘arisme).

Les choses ont heureusement évolué et cela nous vaut, notamment, 1’édition de trois
ouvrages d’usil al-figh hanbalites également précicux pour I’historien de la pensée islamique.
Si j’ai cru bon de les réunir en un seul C.R., c’est que ces trois ouvrages sont, d’une part,
apparentés — les deux derniers surtout — et que, d’autre part, 'auteur du premier, Ibn
Hamid (m. 403/1012), fut le maitre de celui du second, Abli Ya'la (m. 458/1066), qui fut
le maitre de celui du troisiéme, Kalwadani (m. 510/1116).

I. C’est sur base d’un unicum conservé a Berlin (n° 1387, non daté) que le savant irakien
Subhi al-Samarra’i a entrepris d’éditer le Tahdib al-agwiba d’Ibn Hamid. Les quelques pages
que I’éditeur a rédigées en guise d’introduction (p. 7-13) ne ressemblent & rien et n’apprennent
rien, ni sur cet imam peu connu, ni sur la discipline, encore plus mal connue, 4 laquelle ressortit
le Tahdib al-agwiba, a savoir la science des usil al-madhab.

Le juriste, usiliste et théologien Abd ‘Abd Allah al-Hasan b. Hamid al-Hanbali — sur-
nommé al-Warrdg parce qu’il était copiste de profession —, était, en son temps, la principale
figure du hanbalisme & Bagdad. Eléve notamment de Gulam al-Hallal (m. 363/973), Ibn Hamid
était enseignant et mufti dans une mosquée située 4 Bab al-Sa‘ir. Refusant de se méler 2 la vie
politique de la Cité, connu pour ses tendances ascétiques et son rigotisme — le parfait savant
hanbalite en somme —, il trouva la mort, en 403/1012 (la méme année que Bagillani), assassiné
par des pillards, au retour de I’un des nombreux fagg-s qu’il effectua. Les biographes rapportent
qu’avant son départ pour cet ultime pélerinage, il désigna expressément Abi Ya‘la, alors dgé d’une
vingtaine d’années, pour le remplacer durant son absence, ce qui valut a son jeune éléve de lui
succéder définitivement (pour plus de détails sur Ibn Hamid, cf. H. Laoust, EI2, TII, p. 807 sq.).

L’ensemble de son ceuvre, relativement peu abondante, semble aujourd’hui perdu a l’ex-
ception du Tahdib al-agwiba qui, il faut le souligner, ne lui est attribué que par Ibn Satti,
soit un biographe trés récent. L’éditeur n’a pas, pour autant, cru nécessaire de soulever la
question de I’authenticité du texte mais il est vrai, par ailleurs, que le copiste, inconnu, du
manuscrit attribue expressément & 1’imam Abi ‘Abd Alldh al-Hasan b. Hamid.

Celui-ci nous apprend, dés les premiéres lignes (p. 17 sq.), que ce qui le motive a rédiger
cet ouvrage — relativement court mais difficile — est, en substance, la question de savoir si
un juriste hanbalite de son temps doit, loisqu’il est amené a statuer sur tel cas, recourir soit
a ligtihdd, soit au taqlid. S’agit-il de se référer aux preuves légales elles-mémes ou bien faut-il
plutét se référer a la doctrine d’Ibn Hanbal comme telle et se contenter de la répéter (certains
allant, précise Ibn Hamid, jusqu’a refuser de statuer lorsqu’aucun précédent ne leur était connu?)

BCAI 10 (1993) Abd I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usl al-figh, éd. M.M. AbG ‘Amé&a et M.‘A. Ibrdhim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 45

Contre certains de ses condisciples, Ibn Hamid adopte le premier point de vue. Soit, mais
que peut encore signifier alors le fait d’étre ou de se dire « hanbalite »? Ibn Hanbal fut un
Jaqih et si €tre hanbalite ne signific pas adopter son figh, qu’est-ce d’autre? Le probléme,
en I’occurrence, est qu’Ibn Hanbal, a la différence de Safi'i, n’a pas donné la théorie de son
figh, il n’a pas laissé d’usil al-figh. Or, si étre membre du madhab hanbalite ne signific pas
simplement répéter le figh d’Ibn Hanbal, cela ne peut plus rien signifier d’autre qu’adopter,
au moins, la méthode et les principes qu’il a suivis pour élaborer sa doctrine, son madhab.

D’ou la science des usii! al-madhab qui, précisément, a pour objet, d’une part, de dégager
ces usitl non expressément évoqués par Ibn Hanbal — toujours appelé soit Abi ‘Abd Allah,
soit « notre imdam » dans le texte — mais qui paraissent 1’avoir guidé dans I’élaboration de
sa doctrine en droit positif : par ex. (p. 189-194), la question de savoir si Ibn Hanbal était
partisan de la validité de I’argument de type «implicite a contrario » (dalil al-hitab) abordée
par la considération de différents cas de droit positif. Et, d’autre part, de déterminer ce que
Ion est en droit d’« attribuer » (nasaba) comme point de doctrine & Ibn Hanbal, soit, par
ex. (p. 36-41) : un statut mis au jour par voie analogique sur la base d’un point de doctrine
défendu par Ibn Hanbal peut-il étre considéré comme relevant directement de son madhab?

La matiére abordée n’est en réalité, et c’est logique, pas bien différente de celle des plus
classiques wsii/ al-figh mais la maniére, moins systématique, de ’aborder et de 1’exposer ’est.
A ce titre, le Tahdib al-agwiba est aussi le plus ancien document d’usiil al-figh hanbalites dont
nous disposions a ce jour.

L’intérét de P'ouvrage réside également dans le fait que, focalisé autour de la figure de
I’imam Ahmad, il permet de micux cerner le rdle et la place que les hanbalites reconnaissaient
a leur imdm (question qui, en ce qui regarde I’islam sunnite, mériterait assurément une étude
approfondie par I’étude de textes comme celui-ci et de la littérature des Managib). Il m’a semblé
qu’lbn Hamid voyait en Ibn Hanbal comme un intermédiaire intégralement fiable entre la
Communauté et la Loi; en quoi la fonction d’imam apparait de facto comme particllement
concurrencer, et méme doubler, celle du Prophéte (ce qui est un comble au vu de ce que I’on
sait, ou croit savoir, du hanbalisme). J’ai, par exemple, été tout a fait étonné de voir Ibn Hamid
poser a P’endroit d’Ibn Hanbal des questions qui, plus fréquemment, se posent en relation
avec le Prophéte; celle, notamment (p. 45 sq.), de savoit si les actes accomplis par Ibn Hanbal
font partie de son madhab ou non (tout comme, question traditionnelle, I’on se demande en
usil al-figh, si les actes du Prophéte ont force de loi pour la communautg).

En bref, un texte certainement trés intéressant et apportant de 1’inédit mais paresseusement
¢dité (index des versets coraniques, du fhadit et table des matiéres seulement : p. 219-231) et
trés pauvrement introduit.

II. Il en va tout autrement de I’édition remarquable d’al-'Udda fi usitl al-figh du gadi Abi
Ya'la proposée par le D" Ahmad b. “Ali al-Mubaraki et qu’il réalisa a titre de deuxiéme partie
d’une thése de doctorat défendue en 1397/1977 A I’université d’al-Azhar.

L’introduction proposée (I, p. 7-60) n’est pas particuliérement intéressante en ce sens que
la pensée légale d’Abl Ya'la — et son éventuelle originalité par rapport, d’une part, & ses
condisciples, et, d’autre part, aux usilistes des autres madhab-s (1’objet de la premiére partie

BCAI 10 (1993) AbQ I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usdl al-figh, éd. M.M. Abl ‘Amsa et M.‘A. Ibrahim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

de la thése de I’A.?7) — n’y est jamais abordée alors qu’elle le mériterait trés certainement.
Ce que I’A. nous apprend d’Abi Ya'la (p. 15-30) est simplement tiré des ouvrages des biographes.
Au risque de me répéter : il est grand temps que ces sources, évidemment incontournables,
soient lues de maniére plus critique. C’est un lieu commun de remarquer que le biographe
musulman est souvent un propagandiste et il conviendrait de le lire comme tel. Bien plus
digne d’intérét par contre est la partie de I'introduction (p. 31-56) consacrée aux sources, soit
avouées soit tues, d’Ablt Ya'la dans la “Udda.

L’édition elle-méme se fonde sur un unicum non daté conservé au Ddr al-kutub al-misriyya
(Le Caire) sous la cote wusil al-figh 76. Trés richement annoté, parfois trop et de maniére peu
pertinente — quel sens, par ex. (t. I, p. 82, note 2), y a-t-il & faire remarquer qu’Abu Ya'la
ne distingue pas entre plusieurs types d’«ignorance » (gahl) alors que la distinction évoquée
est I’ceuvre d’auteurs bien plus tardifs? — le texte d’al-"Udda s’étale sur plus de quinze cents
pages (on comprend qu’Abi Ya‘la en ait également composé un résumé). C’est dire que
[’auteur de ces lignes n’a pas eu le loisir de le lire en long et en large.

La ‘Udda se rattache a la tradition des grands traités d’usi/ al-figh tels qu’on en connait déja
plusieurs — le Mu'tamad fi usil al-figh de Basri, le Sarh al-luma® de Sirazi, le Burhan de Guwayni, ...
— datant de ce méme v°/X1° siécle. Tout est conjoncture (ou presque) en la matiére, mais il
n’est pas impossible que ce traité d’Abl Ya'la soit le premier du genre réalisé par un hanbalite;
c’est, en toute hypothése, le plus ancien que nous connaissions et dont nous disposions.

Ce qui, en réalité, frappe immédiatement en parcourant la *Udda, c’est combien, a 1’époque,
les usiil al-figh hanbalites — ceux d’Abil Ya'ld tout au moins, mais n’était-il pas le principal
représentant du hanbalisme de son temps? — différent finalement peu de ceux de ses collégues
bagdadi-s contemporains se rattachant a d’autres madhab-s : si 1’on devait gommer le nom
des autorités dont se réclame Abii Ya'la (soit celui de ses maitres hanbalites et d’Ibn Hanbal
lui-méme) et n’estimer ["ouvrage qu’en fonction des doctrines s’y trouvant adoptées, on aurait
bien du mal, je pense, & déterminer 1’obédience de 1’auteur de ce traité et, personnellement,
i’y aurais plutdt reconnu I’ceuvre d’un as‘arite (I'influence de Bagillani est manifeste), peut-étre
Safi‘ite, peut-&tre malikite, peut-Etie hanbalite, influencé tantdt pai la mu‘tazila et tant6t par le
hanafisme... Mais a vrai dire, la méme chose ne pourrait-elle pas étre affirmée des traités de
la plupart des grands usilistes de I’époque? En réalité, ne nous représentons-nous pas
aujourd’hui ces différentes obédiences comme beaucoup plus homogeénes, bien plus impermé-
ables et beaucoup plus contraignantes qu’elles ne 1’étaient? Manifestement, nous avons affaire,
avec Abi Ya'la, 4 un homme ayant poussé sa curiosité et ses intéréts bien au-deld d’hypothé-
tiques limites — en un mot : & un mugtahid — et, a cet égard, le fait qu’il était issu d’une
famille de savants hanafites (son pére fut éléve du fameux Abii Bakr al-Gassas) et que c’est
un peu par hasard, orphelin de pére, qu’il se retrouvera trés jeune (a dix ans) mélé au
hanbalisme pour se retrouver ensuite lui-méme hanbalite, formé par Ibn Hamid «le copiste »,
n’est sans doute pas indifférent.

En toute hypothése, le traité d’Abl Ya'la vient confirmer le fait qu’en matiére d’usi/ al-figh,
au ve/x1° siécle, ce qui, auparavant, avait constitué des lignes de démarcation trés nettes entre
les différents madhab-s s’est progressivement effacé, pas totalement bien siir, au bénéfice de
I’adoption, dans tous les madhab-s, de doctrines beaucoup plus nuancées (le cas du zahirisme

BCAI 10 (1993) Abd I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usl al-figh, éd. M.M. AbG ‘Amé&a et M.‘A. Ibrdhim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

cst différent, de méme que celui, dans une moindre mesure, du hanafisme). Aucune trace,
par ex., chez Abl Ya'la, d’une quelconque hostilité en ce qui regarde le recours au giyds, ni
en matiére [égale, ni en matiére de dogme; ni d’aucun engouement particulier pour la sunna.
Et il me semble que la quasi-synthése qui se formait a 1’époque peut, a bien des égards, étre
considérée comme [l’aboutissement, enrichi d’apports extéricurs et débarrassé des scories, de
la Risala de Safii.

L’édition de ce traité, dont il est impossible d’évoquer toutes les richesses, est certainement
excellente, compte tenu du fait que I’éditeur ne disposait que d’un seul manuscrit. J’ai quand
méme repéré au passage différentes erreurs, soit de lecture, soit du manuscrit lui-méme, mais
qui, assez évidentes, n’auraient pas dii figurer dans le texte. Ainsi, t. III, p. 977, 1. 13, il faut
lire : wa huwa yasma‘'u, et non : fa-lam yasma'; t. 1V, p. 1126, 1. 9, lire : lam yagib ‘alayhi
al-igtihad, et non : lam yakun ‘alayhi al-igtihad; t. V, p. 1521, 1. 4, lire : qiydas® ‘ala salat
al-subh, et non : qiyas™ ‘ala salat al-sabi. Enfin, dernier reproche, trés peu gloricuses
sont les notes 2 et 3 de la p. 841, t. III ol al-Mubaraki nous explique doctement que les
sumaniyya et les barahima — soit les bouddhistes et les brahmanes — constituent des
« sectes égarées » ( firga dalla) et il parait que 1’on manque trop souvent de respect & I’endroit
de I'islam et des musulmans...

Cette somme s’achéve sur dix index (t. V, p. 1643-1792 : index coranique, du hadit, des
atar, des ai‘ar, des amyal, des questions juridiques, des personnes, etc.), une copieuse biblio-
graphie (t. V, p. 1793-1849 : 419 titres!) et une table récapitulative des matiéres des cing
volumes de I’édition (chaque volume comprenant une table de ses matiéres).

11I. Grand maitre du hanbalisme bagdadi de son temps, Abii Ya‘la eut un nombre
considérable de disciples parmi lesquels on compte, notamment, le §arif Abia Ga‘far (m. 470/
1077) — grand censeur des mceurs et de la pensée de son temps —, Abl [-Wafa b. “Agqil
(m. 513/1119) et Abh 1-Hattab al-Kalwadani (m. 510/1116). Ces deux derniers, a I’instar
d’Abu Ya'la, ont laissé de volumineux traités d’usit! al-figh qui, 'un et 1’autre, sont arrivés
jusqu’a nous : le Tamhid fi usil al-figh de Kalwadani est aujourd’hui remarquablement édité
et le Wadih fi usil al-figh d’Tbn “Aqil devrait prochainement I’étre par les soins de G. Makdisi
(déja éditeur de son petit Kitab al-gadal).

L’édition du Tamhid a été conjointement réalisée par le D* Mufid Muhammad Abii ‘“AmSa
et le D* Muhammad ‘Ali Ibrahim : Pintroduction (t. I, p. 5-127) est signée par les deux
auteurs, 1’édition de la premiére partie du Tamhid (de la Muqgaddima jusqu’a la fin du chapitre
concernant les «actes du Prophéte», soit t. I, p. 3-382 — nouvelle pagination apres
Pintroduction — et t. I, p. 5-425) par le premier, et celle de la seconde partie (depuis le bab
al-kalam fi l-ahbar jusqu’a la fin, soit t. I, p. 9-466 et t. IV, p. 5-421) par le second. Dans
la mesure ou les deux chercheurs ont travaillé de maniére identique, il n’en résulte aucun
inconvénient en ce qui concerne la lecture du texte. Mais quelle absurdité d’avoir réalisé des
index séparés pour chacune des deux parties de I’édition ! Le t. II s’achéve ainsi par, d’une
part, des index couvrant la premiére partic du texte, et, d’autre part, une bibliographie de plus
de vingt pages et le t. TV par les index correspondants pour la seconde partie de 1’édition
et une seconde bibliographie ! Cela ne facilite bien entendu pas la consultation de ces index,

BCAI 10 (1993) Abd I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usl al-figh, éd. M.M. AbG ‘Amé&a et M.‘A. Ibrdhim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

L’¢édition se fonde sur trois manuscrits (Médine, Damas et Riyad) dont I’un, le premier,
est daté de 601 et un autre, le troisiéme, a été copié, bien plus tard — en 1353 H. — sur
le premier. Le second, celui de Damas, aurait, d’aprés une indication du copiste, été copié
sur I’exemplaire d’Ibn Qudama.

L’introduction, copicuse, se compose d’une premiére partie, bien faite quoique peu
originale, consacrée 4 KalwadanI et a son milicu (situation politique, état des sciences 1égales,
situation du hanbalisme, maitres et disciples de Kalwadani, anthologie des textes poétiques
de Kalwadani, etc. : t. I, p. 17-66) et d’une seconde partie, plus intéressante, dédiée a la
présentation du Tamhid (t. I, p. 67-100). Les A. ont notamment cherché a déterminer les
principales sources de Kalwadani (t. I, p. 77-84) et ils mettent a cet égard deux textes en
évidence : d’une part et principalement, la ‘Udda d’Abu Ya'la, et, d’autre part, le Mu‘tamad
ST usil al-figh du mutazilite hanafite al-Basri (m. 436/1044) dans lequel, montrent les A.,
Kalwadani a largement puisé sans, souvent, citer sa source (il n’est pas impossible, soit dit
en passant, qu’il ait en réalité cru se référer & Abli Ya'la puisque le Mu‘tamad était déja 'une
des sources principales de la “Udda). Et il est assez caractéristique de voir les A. chercher,
quelques siccles aprés Subki, a disculper Kalwiadani de 1'usage de cette source mu‘tazilite...
pour aboutir 4 des conclusions pontifiantes du genre : « Peut-étre [Kalwadani] ne voyait-il
pas d’obstacle a tirer profit des vues de la Mu‘tazila qui s’accordaient avec celles des Akl
al-sunna » (t. 1, p. 83). N’aurait-il pas été plus intéressant de chercher a mettre en évidence
les éléments susceptibles d’expliquer pourquoi et comment un dialogue entre hanbalisme et
mu'tazilisme fut, a D’époque, rendu possible en matiére d’usisl al-figh? Dialogue fructueux
puisqu’on lui doit, en partie tout au moins, les ceuvres d’Abh Ya'la, de Kalwadani ou encore
d’Ibn ‘Aqil.

Un peu plus loin (t. I, p. 95-100), les A. dressent une liste des divergences entre Kalwadani
et son maitre Abll Ya'la et il apparait que Kalwadani s’oppose & son maitre, en tout et pour
tout, a propos de dix-neuf questions. Ce qui, en clair, signific qu’en ce qui regarde les centaines
d’autres questions qui font 'objet des usiil al-figh, Kalwadani se contente de facto de répéter
ce que dit déja Abl Ya'la dans la ‘Udda. Et pourtant, il a estimé utile, malgré 1’existence de
fa “Udda, de rédiger son Tamhid qui, comme son modéle, est une véritable somme de plusieurs
centaines de pages. Ce fait, qu’il ne conviendrait pas d’interpréter trop rapidement de maniére
négative, mériterait d’étre étudié de plus preés. C’est dire aussi qu’il est ici tout a fait inutile
de présenter le contenu du Tamhid : il est, a dix-neuf questions prés, identique, a tous les
égards (plan et contenu), a la ‘Udda.

Un mot plutét dés lors sur ce que les trois ouvrages dont il a ici été question apprennent,
pris ensemble, relativement aux wusil al-figh hanbalites. Le Tahdib al-agwiba parait indiquer que
dans la seconde moitié du 1ve siécle de 1’hégire, il n’existait tout simplement pas encore
d’usil al-figh chez les hanbalites; I’entreprise, sinon, d’Ibn Hamid paraitrait sans objet (pour-
quoi chercher a retrouver les wusil du madhab d’Ibn Hanbal si, par ailleurs, ses wusil al-figh
sont déja connus et ont déja été codifiés?). Par ailleurs, le traité d’Abl Ya‘la — dont, avec
son éditeur, je crois qu’il est légitime de penser qu’il est le premier du genre chez les
hanbalites — se présente comme une ceuvre parfaitement structurée et en tout point achevée
et il en va de méme, et pour cause, du traité de Kalwadani. Cela me parait permettre, d’unc

BCAI 10 (1993) Abd I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usl al-figh, éd. M.M. AbG ‘Amé&a et M.‘A. Ibrdhim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

part, de suggérer une hypothése, et, d’autre part, d’en confirmer une autre. La premiére est
qu’Abl Ya'la a probablement été chercher son modéle ailleurs que dans la littérature déja
existante de son madhab : disposant d’un fond propre peu important et non systématisé, il s’est
sans doute directement inspizé, et laissé influencer — Ibn Taymiyya n’avait pas tort —, par
les traités alors en circulation & Bagdad, soit les ceuvres des Gassas, Bagillini, Ibn Firak, ‘Abd
al-Gabbar, Basri, etc. Cela expliquerait I’absence de personnalité bien définie des usiil al-figh
hanbalites tels qu’ils se manifestent dans la ‘Udda et dans le Tamhid. Secondement, ce n’est
sans doute pas un hasard si c’est & I’époque d’Abii Ya‘'la que les hanbalites ont estimé
nécessaire de s’équiper de véritables wusil : I’on sait qu’entre le moment ot Safi'i (m. 204/819)
rédigea, durant la second moitié du n® siécle de I’hégire, la Risala — soit le premier traité
d’usil al-figh — et Papparition des grands traités classiques de cette science, plus de deux
siécles se sont écoulés durant lesquels les wusiil al-figh ont, semble-t-il d’aprés la littérature des
Tabagqat, été relativement peu pratiqués. La naissance des usiil al-figh hanbalites ne seraient
donc pas tellement plus tardive que celle de la prise de conscience, par ’ensemble des savants
de la communauté, de I’importance de cette discipline.

Eric CHAUMONT
(CNRS, Aix-en-Provence)

Abil I-Ma‘ali “Abd al-Malik b. “Abd Alldh b. Yasuf aL.-GUWAYNI (imdm al-Haramayn),
Kitab al-igtihad (min Kitab al-talpis), éd. D* *Abd al-Hamid Abli Zunayd. Dar
al-qalam/Dar al-‘ulim wa l-taqafa, Damas/Beyrouth, 1987/1408. 20 p. (Introduc-
tion) 4 111 p. (Texte) + 18 p. (Index et Bibliographie).

11 y a une dizaine d’années, le DT Dib, spécialiste de Guwayni (m. 478/1086) qu’il contribua
grandement 4 mieux faire connaitre, proposait la premiére édition du principal traité d’usil
al-figh de ’imam al-Haramayn. Texte aussi original que difficile — a 1’inverse de ses minuscules
et beaucoup mieux connus Waragdt —, le Burhan fi usil al-figh ne laissait aucun doute & propos
des principales références de Guwayni en matiére d’usiil al-figh : d’une part, et trés logiquement
pour le $afiite qu’il était, I’ceuvre de Safi'i lui-méme, et, d’autre part, celle, plus proche de lui,
de ’af‘arite malikite Bagqillini (m. 403/1012). Ce dernier, tout comme d’ailleurs Guwayni,
reste, formellement, mieux connu, aux cotés d’Aba Ishaq al-Isfara‘ini (m. 418/1027) et d’Ibn
Furak (m. (406/1015), comme I’'un des grands théologiens a§‘arites de son temps. Mais
Bagqillani fut également I’auteur d’une ceuvre importante et volumineuse dans le domaine de
la science des wsiil al-figh, I’auteur, principalement, d’al-Taqrib wa l-ir3ad fi tartib turuq al-igtihad
(en douze volumes d’aprés Ibn al-Subki) dont il proposa lui-méme deux résumés (I’Iriad
al-mutawassit et 1’'Ir§ad al-sagir). Y’ai essayé, ailleurs ', de montrer combien l’influence de la
pensée légale de Baqillani avait été déterminante sur le développement de la science des wsil

1. E. Chaumont, Bagillani, théologien ash'arite nauté, a paraitre dans la prochaine livraison de
et usiliste mdlikite, contre les fuqahd’ a propos Studia Islamica LXXVII [1993].
de 'Igtihad er de I’Accord unanime de la Commu-

4

BCAI 10 (1993) Abd I-Hattab al-Kalwadant al-Hanbali: al-Tamhid fi usl al-figh, éd. M.M. AbG ‘Amé&a et M.‘A. Ibrdhim, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



