40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

Harald Motzk1, Die Anfinge der islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka
bis zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts. Deutsche morgenlindische Gesellschaft,
Kommissionsverlag Franz Steiner, Stuttgart, 1991. 14,5 x 22 cm, X -+ 292 p. (dont
18 d’index).

Peut-étre s’en sera-t-on douté, a voir le parallélisme des titres : cette étude sur « les débuts
de la jurisprudence islamique » est, fondamentalement, une réfutation en régle du célébre
ouvrage de Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford, 1950).

La position de Schacht — grandement inspirée de celle de Goldziher — peut étre trés
grossiérement résumée de la fagon suivante: 1) le schéma classique selon lequel le droit
musulman se serait progressivement constitué, dans 1’ordre chronologique, a partir du Coran,
puis, a défaut, de la sunna du Prophéte, puis du consensus des Compagnons, puis, en dernier
ressort, du jugement personnel (ra’y), n’a pas de réalité historique. C’est au ra’y, et lui seul,
qu’on a eu d’abord, et pendant longtemps, recours; c’est de lui qu’est issue la pratique juridique
des premieres écoles de droit, a Kifa et Médine notamment; 2) cette pratique juridique,
création anonyme, s’est cherché rétrospectivement des garants, et cela au rebours de ’ordre
chronologique : d’abord parmi les « Successeurs» (Ibrahim al-Naha‘i & Kifa, les «sept
juristes » a Médine), puis parmi les Compagnons (3 Kiifa Ibn Mas‘id, 3 Médine ‘Umar et son
fils “Abd Allah, a la Mecque Ibn ‘Abbas), enfin, en dernier lieu, sous I’influence des Tradition-
nistes, en la personne du Prophéte lui-méme. De toutes les traditions invoquées en matiére
juridique, celles imputées au Prophéte sont les plus tardives; 3) dans leur quasi-totalité, ces
traditions sont apocryphes, inventées pour les besoins de la cause. « Toute tradition de caractére
juridique attribuée au Prophéte doit étre comprise (. . .) comme I’expression fictive d’une doctrine
juridique formulée a une date ultérieure » (Origins 149). De méme les traditions censées remonter
aux Compagnons, ou aux Successeurs (ibid. 150-151); 4) pareillement sujettes a4 caution sont
les sources biographiques; ce qu’elles nous disent concernant les personnages du 1°* siécle de
I’hégire est probablement, en grande partie, légendaire. Les seules conclusions certaines sont
celles que I'on peut tirer de I’étude des plus anciens traités de droit (le Muwatta’ de Malik,
les Atar d’Abi Yisuf, le K. al-Umm de Safi'i); elles ne permettent guére de remonter plus haut,
a Kifa, que Hammad b. Abi Sulayman (m. 120), et, & Médine, qu’al-Zuhri (m. 124).

Tous ces points — a I’exception, peut-&tre, du premier — sont contestés par H.M. Selon
lui, une histoire de la jurisprudence islamique au 1°F siécle de I’hégire n’est aucunement hors de
portée, et cela grace a de nouvelles sources (inconnues, du moins, du temps de Schacht, mais
déja exploitées, entre autres, par J. van Ess), & savoir les deux musannafs de ‘Abd al-Razziq
al-San‘ani (m. 211) et d’Ibn Abi Sayba (m. 235). On désigne par musannaf, rappelons-le,
une compilation de hadits rangée selon 1’ordre des matiéres, comme c’est le cas, exemplaire-
ment, des deux Sahihs de Buhari et Muslim; sauf qu’en ce qui concerne ‘Abd al-Razziq et
Ibn Abi Sayba, leurs compilations ne se limitent pas aux hadits du Prophéte — qui n’en
constituent qu’une petite partiec — mais rapportent les dires ou les comportements de toutes
les générations de savants jusqu’a eux. Ces deux musannafs sont, pour I’heure, les plus anciens
— dans leur genre — qui nous soient connus. Pour sa démonstration — qu’il présente comme
une « étude-pilote » (67) —, H.M. a choisi le plus ancien des deux, celui de ‘Abd al-Razziq

BCAI 10 (1993) H. Motzki: Die Anfange dar islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka biszur Mitte des 2./8. Jahrhundorts, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 41

(11 vol., Beyrouth, 1972). 1l en a retenu — car ’ouvrage est considérable — les deux livres
traitant du droit matrimonial (une spécialité de H.M. jusqu’ici), et en se bornant — parce que,
jusqu’a maintenant, I’école mecquoise demeurait la plus mal connue — a ce que “Abd al-Razzaq
y rapporte de deux savants de cette école, Ibn Gurayg (m. 150) et Sufyan b. ‘Uyayna (m. 198).

La grande affaire en ’occurrence est, bien siir, de démontrer — contre I’hypothése d’une
falsification, systématiquement mise en avant par Schacht et ses partisans — la fiabilité des
informations contenues dans le Musannaf, et cela a tous les échelons, depuis ‘Abd al-Razzaq
Jusqu’au Prophéte éventuellement. H.M. s’y emploie avec minutie, obstination, et — me semble-
t-il — avec succes.

D’abord ‘Abd al-Razzag (56-59). Qu’il n’est pas lui-méme un faussaire, H.M. en voit une
premiére preuve dans les différences qui séparent les «sources» qu’il utilise, les quatre
principales étant Ma‘mar b. Rasid, Ibn Gurayg, Sufyin al-Tawri et Sufyan b. ‘Uyayna.
Chacune de ces «sources » a un « profil » trés caractéristique : Ma‘mar cite surtout Zuhri et
Qatada, Ibn Gurayg surtout ‘Ata’ b. Abi Rabah, Ibn ‘Uyayna surtout ‘Amr b. Dinar (sans
compter quantit¢ d’autres particularités, que H. M. indique en détail). Il est « peu vraisem-
blable », estime H.M., qu’un faussaire ait imaginé une telle diversité. Il y a aussi — ce qui,
non plus, ne se congoit guére de la part d’un faussaire — le fait que, parfois, ‘Abd al-Razzaq
se dise incertain de I’origine d’une tradition, ou qu’il se contente, 4 1’occasion, de transmetteurs
anonymes au lieu de ses références habituelles.

On passe ensuite aux sources directes de ‘Abd al-Razzaq, et d’abord a Ibn Gurayg,
responsable de 29 77 des traditions rapportées dans le Musannaf (H.M. est un maniaque des
pourcentages). 39 77 de ces traditions concernent ‘Atd’ b. Abi Rabih (m. 115), dont Ibn
Gurayg a été I’éléve. Il faut donc maintenant démontrer que ce dernier n’a pas, lui non plus,
inventé ce qu’il fait dire & “‘Ata’ — ce & quoi H.M. consacre pas moins de dix-sept pages (70-86).
Critéres externes : le nombre considérable de personnages cités par Ibn Gurayg, en plus de
"Ata’ (plus d’une centaine); I'infinie variété des « genres » entre lesquels se répartissent les dires
attribués a celui-ci : d’une part les responsa (réponses & une question), d’autre part les dicta
(simples dires, non précédés d’une question); s’agissant des responsa, la question est posée
tantot par Ibn Gurayg lui-méme, tantdt par quelqu’un d’autre; cet autre est tanté6t nommément
désigné, tantdt anonyme, etc. Critéres internes, comme notamment le fait qu’Ibn Gurayg
mentionne parfois aussi son propre point de vue (au lieu de Dattribuer systématiquement 2
d’autres, comme, par définition, un faussaire le ferait); qu’il lui arrive d’ajouter, aux traditions
rapportées de ‘Atd’, un commentaire, soit a titre de complément, soit pour exprimer un
désaccord; qu’il se dise parfois incertain, quant i savoir ce que ‘Atd’ a exactement dit; qu’il
ne cherche pas non plus a cacher ce que H.M. appelle les « faiblesses » de *Ata’ : ses ignorances
(quand celui-ci dit carrément « je ne sais pas »!), ses changements d’opinion, ses contradictions.

Certes, la démonstration n’a pas valeur apodictique. Il ne peut étre ici question que de
vraisemblance, de probabilité (et on remarquera, dans les propos de H.M., la fréquence des
« wahrscheinlich », « vermutlich », « denkbar », etc.). Pourquoi, aprés tout, ne pas imaginer
un faussaire diaboliquement habile, qui saurait donner a la perfection lillusion du vrai?
Mais enfin ce sont des arguments de bon sens (car aussi pourquoi un faussaire se donnerait-il
tant de mal, sur des questions d’intérét, tout de méme, aussi restreint?). Le bon sens de H.M.,

BCAI 10 (1993) H. Motzki: Die Anfange dar islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka biszur Mitte des 2./8. Jahrhundorts, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

rigoureusement argumenté comme il I’est, emporte beaucoup plus la conviction que I’hyper-
criticisme de Goldziher et Schacht.

Méme démonstration, plus loin, s’agissant de ce qu’Ibn Gurayg rapporte de ‘Amr b.
Dinar (157-161), de telle ou telle de ses autres sources, comme ‘Amr b. Su‘ayb (190), Zuhri
(195-196), Hisam b. ‘Urwa (198), puis de toutes ses sources en général (209-212).

On passe ensuite a 1’échelon supérieur. Une fois établi que “Ata’ a réellement dit ce qu’lbn
Gurayg lui fait dire, la méme démonstration s’impose cette fois quant & ce que ‘Ata’ Jui-méme
fait dire & tel ou tel des personnages dont il est censé rapporter les propos, et qui ne sont
autres, généralement, que d’illustres Compagnons, tels que, notamment, Ibn ‘Abbis, ‘Umar,
‘Ali! Et 13 encore la conclusion est positive! L’autorité de loin la plus citée par ‘Atd’ est
Ibn ‘Abbas (m. 68), dont il a été 1’éléve. Au terme de deux développements paralléles (sur
les responsa : 107-109; sur les dicta : 128-134), H.M. s’estime en droit d’affirmer qu’Ibn “Abbas
a bien réellement tenu les propos que lui préte ‘Atd’. Et de méme en va-t-il de ce que ce
dernier fait dire & ‘Umar, ‘Ali, Abi Hurayra, etc. (134-138). Mé&me démonstration, ensuite,
concernant ‘Amr b. Dinar, quant a ce que celui-ci, a son tour, rapporte d’Ibn “Abbas (170-173),
de ‘Umar (173-175), de ‘Ali (175-177), ou de tel ou tel de ses contemporains comme
Abi 1-Sa‘ta’ ou ‘Ikrima (180-181). Et Zuhri non plus n’a pas inventé ce qu’il rapporte (196),
ni Hifam b. ‘Urwa (198), ni Yahya b. Sa‘id al-Ansari (199).

On peut remonter de la sorte jusqu’au Prophéte. A ce niveau, il est vrai, H.M. est peut-
étre moins affirmatif (sans compter le fait que, comme il le dit plus haut, la proportion de hadits
prophétiques dans le Musannaf, est trés faible). Il estime cependant — contre Schacht — que
la fameuse sentence prétée au Prophéte en matiére de paternité : al-walad li-l-fira$, a au moins
un fondement historique réel (115-120). Et s’agissant de ce qu’on fait dire 2 Muhammad
concernant une certaine Fatima bt Qays — quant au droit de la femme répudiée de quitter
le domicile de son ex-mari avant la fin de sa “idda —, il conclut carrément — contre Schacht,
la encore — que «nous avons affaire ici & un authentique hadit du Prophéte » (151).

Une fois ainsi établie, 4 tous les niveaux, la fiabilité du Musannaf, 1’objectif visé devient
alors accessible : les brumes recouvrant le 1°7 siécle (ainsi que le demi-siécle qui suit) se
dissipent. D’abord au plan des individus. Les sources biographiques (Ibn Sa‘d, Buhari, etc.,
jusqu’a Ibn Hagar), considérées seules, sont certes sujettes a caution. Mais dés lors que leurs
informations coincident avec celles fournies, non intentionnellement, par le Musannaf, on peut,
estime H.M., les tenir pour certaines. D’ou trois substantielles notices consacrées aux trois
représentants majeurs de 1’école mecquoise : ‘Atd’ b. Abi Rabah, "Amr b. Dinar, Ibn Gurayg
(218-256). Puis au plan global : comme annoncé dans le sous-titre du livre, une histoire de
I’évolution de la jurisprudence islamique a la Mecque jusqu’a 150 H. peut étre retracée (256-
261). 1l y a, au départ, Ibn “Abbas, en qui il faut voir non plus un éponyme fictif, comme le
pensait Schacht, mais un véritable maitre, dont les principaux disciples, outre ‘Ata’, ont été
Mugahid et ‘Tkrima. Cette école mecquoise, constituée dés le milieu du 1°* siécle, n’était, du
reste, pas confinée 4 la Mecque; Ibn “Abbas avait aussi des disciples a Bagra, Kafa, San‘a’,
Ta’if. Au début du second siécle, la reléve est assurée par ‘Amr b. Dindr, AbQl 1-Zubayr,
Ibn Abi Nagih, Ibrahim b. Maysara; une a deux générations plus tard, par Ibn Gurayg et
Ibn “Uyayna. Enfin vient... Safi', qui, avant de rencontrer Malik, a d’abord eu pour maitres

BCAI 10 (1993) H. Motzki: Die Anfange dar islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka biszur Mitte des 2./8. Jahrhundorts, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 43

Ibn “Uyayna et Muslim b. Halid, disciple d’Ibn Gurayg. Peu aprés, I’école mecquoise proprement
dite disparait.

Quant a la méthodologie mise en ccuvre & ces ages primitifs, H.M. aboutit en gros aux
conclusions suivantes. La chronologie proposée par Schacht, selon laquelle les références aux
Successeurs auraient précédé, dans le temps, celles faites aux Compagnons et celles-ci, celles
faites au Prophéte, ne tient pas. Dés ‘Ata’, des traditions prophétiques circulaient, de méme
que des traditions remontant aux Compagnons. Ce qui est vrai, ¢’est que les références au
Prophéte étaient peu nombreuses, surtout aux temps les plus reculés. Ibn ‘Abbas, pour sa part,
ne faisait état d’aucune tradition d’aucune sorte: ses avis — tels, du moins, qu’on les rapporte
— n’ont jamais d’autre fondement que son ra’y. ‘Atd’, lui aussi, se contente majoritairement
d’énoncer son propre point de vue; s’il invoque une autorité, ¢’est avant tout le Coran
(contrairement, la encore, & ce que pensait Schacht), ou bien son maitre Ibn ‘Abbas. C’est par
la suite que progressivement, avec ‘Amr b. Dinir, puis, plus encore, Ibn Gurayg et Ibn ‘Uyayna,
le recours aux traditions prendra de I’ampleur (encore que les hadits prophétiques y restent
trés minoritaires).

Je n’ai pas réellement compétence pour apprécier a sa juste valeur le travail de H.M.;
d’autres, mieux armés, y découvriront peut-&tre des faiblesses. Il m’a, quant a moi, pour le
moment, tout a fait convaincu. C’est de toute fagon, incontestablement, un livre important,
¢t dont le sérieux, la rigueur, I’érudition sont au-dessus de tout éloge.

Daniel GIMARET
(EPHE, Paris)

I. Al-Imam Abi ‘Abd Alldh al-Hasan 18BN HAMID al-Warraq al-Hanbali (m. 403/1012),
Tahdib al-agwiba, éd. Subhi al-Badri al-Simarrd’i. “Alam al-kutub/Maktabat al-nahda
al-‘arabiyya, Beyrouth, 1408/1988. 16 p. (Introduction) + 199 p. (Texte) 4 16 p.
(Bibliographie et Index).

1I. Al-Qadi ABO YA'LA Muhammad b. al-Husayn al-Farrd’ al-Bagdadi al-Hanbali
(m. 458/1066), al-"Udda fi usil al-figh, éd. D* Ahmad b. “Ali al-Mubaraki; vol. I,
II et III : Mu’assasat al-risdla, Beyrouth, 1400/1980; vol. IV et V : sans nom de
maison d’édition, Al-Riyad, 1410/1990. 5 vol. : 1879 p. (pagination continue des
5 vol.) dont 64 d’introduction (vol. I) et 240 d’index et de bibliographie (vol. V).

ItI. Mahfiz b. Ahmad b. al-Hasan ABU L-HATTAB AL-KALWADANI al-Hanbali
(m. 510/1116), al-Tamhid fi usal al-figh, éd. D* Mufid Muhammad Abu ‘AmSa
(t. T et II) et D* Muhammad °Ali Ibrahim (t. TIT et IV). Publication du Markaz
al-“ilmi wa ihyd’ al-turdt al-islami de 1’universitt Umm al-Qura (La Mecque),
Dar al-madani, Jeddah, 1406/1985. 4 wvol.: 383 p. (dont 127 d’introduction)
+ 523 p. (dont 92 d’index) + 467 p. + 491 p. (dont 66 d’index).

Jusqu’a une date récente, les usiil al-figh hanbalites faisaient figure de parents pauvres de
I’édition de textes arabes anciens — le traité d’usii/ le plus ancien dont nous disposons étajt
le Rawdat al-nazir ’Ibn Qudama —, 'une des causes en ¢tant peut-¢tre la vénération excessive

BCAI 10 (1993) H. Motzki: Die Anfange dar islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka biszur Mitte des 2./8. Jahrhundorts, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



