38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Manuela MARIN, Ibn Baskuwal (m. 578/1183). Kitab al-mustagitin bi-lldh (en busca
del socorro divino). Edicion critica y estudio. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas — Instituto de Cooperaciéon con el Mundo Arabe (Coleccidon « Fuentes
Ardbico-Hispanas », 8), Madrid, 1991. 132 p. (¢tude en espagnol) + 209 p. (édition
du texte arabe).

Edition critique et étude d’un texte & sujet religieux, de piété, de 1’historien cordouan
Abu [-Qasim Halaf Ibn ‘Abd al-Malik Ibn Mas‘td Ibn Misa Ibn Baskuwal Ibn Yasuf Ibn Daha
Ibn Daka Ibn Nasr Ibn ‘Abd al-Karim 1bn Waqid al-Ansari al-Hazragi (494-533/1101-1139).

Cette édition et cette étude méritent d’étre remarquées, tout autant par leur sujet et par
P’importance de I'auteur médiéval que par ’auteur moderne de I’édition et par la collection de
sources sur ’histoire d’al-Andalus ou elles ont été publiés.

Le sujet traité par Ibn BaSkuwal n’est pas nouveau dans la littérature pieuse de 1’Occident
musulman. Il s’agit d’anecdotes ou de pieux musulmans — voire des personnages coraniques
préislamiques —, se trouvant dans le besoin, font appel & Dieu pour s’en sortir dans leur
détresse. Cent cinquante-quatre récits, de longueur fort inégale, groupés en quatre chapitres,
montrent un éventail assez varié de circonstances, de besoins et de solutions, pour ces
croyants « qui demandent secours a Dieu» (mustagitin bi-llah).

Manuela Marin, avant de présenter son édition (basée sur trois manuscrits), analyse fort
pertinemment les principales situations de détresse de ces croyants (elle parle de « pertes»
— pérdida — : perte de biens matériels, surtout par pauvreté, dettes, vol, sécheresse; perte de
santé; perte de liberté, par emprisonnement ou par 1’esclavage comme conséquence de la guerre;
perte de Phonneur, par de fausses accusations). Mais elle met surtout 1’accent, dans ses
analyses, sur les diverses formules de du'a@’ qui y sont présentées comme solutions a ces
situations de détresse.

Il s’agit bien d’un manuel de dévotion pour développer le recours aux priéres de demande
a Dieu. Manuela Marin montre combien ces pricres sont « ritualisées » : elles exigent la pureté
rituelle, elles se font aprés les rak‘as qui suivent la priére liturgique des salawat, et elles utilisent
des formules fort élaborées et connues, elles ne procédent pas d’élans du cceur. Marin ne croit
pas qu’il s’agisse de « piété populaire» — Ibn BaSkuwal appartient a 1’élite intellectuelle
d’al-Andalus et son livre est un recueil d’anecdotes édifiantes destiné a cette élite —, mais
c’est bien de la « piété vécue », intériorisée par le croyant dans des circonstances vitales
difficiles. L’intérét sociologique et historique de ces circonstances — fort bien mis en valeur
par M. Marin — ne doit pas cacher 'intérét religieux et littéraire fondamental du livre, pour
I’auteur et pour les lecteurs du xi® siécle.

Un deuxiéme volet de lintérét de cet ouvrage concerne l’auteur, Ibn Baskuwal. En
effet, cet homme de lettres d’al-Andalus est surtout connu par ses recueils historiques de bio-
bibliographies, la Sila ou « continuation » des répertoires de personnages culturels d’al-Audalus.
Ces répertoires ont été, toujours, une source fondamentale pour 1’histoire des hommes de
culture de la société arabo-islamique et ils ont été utilisés par les historiens tout autant pour
leurs informations ponctuelles d’ordre biographique, chronologique ou toponymique, que pour
I"étude sérielle de diverses données sociologiques. L’histoire d’al-Andalus s’était déja vue enrichie

BCAI 10 (1993) M. Marin: Ibn Baskuwal (m. 578/1183). Kitab al-mustagitin bi-llah, en busca del socorro divino. Edicion critica y estudio, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 39

par des études sérielles de ce genre, comme ceux de D. Urvoy pour les savants et la culture
savante (Le monde des ulémas andalous du ve[x1° au vue/xui® siecle. Etude sociologique, Genéve,
1978 ; traduction espagnole, Madrid, 1983) et de R.W. Bulliet pour les conversions a I’islam
(Conversion to Islam in the Mediaeval Period : An Essay in Quantitative History, Cambridge,
Mass., 1979, spécialement p. 114-127). Mais toutes ces études exigent des données de base et
des éditions de textes fiables. C’est ce qu’avaient compris les arabisants espagnols historiens
d’al-Andalus au x1x° siécle, lorsqu’ils entreprirent 1’édition des textes bio-bibliographiques
de base, dans la collection Biblioteca Arabico-Hispanica.

Manuela Marin a pris le relais de cette tiche primordiale pour I’histoire d’al-Andalus.
Elle est, de fait, la téte et I’animatrice du plus important groupe de recherche actuel sur
I’histoire arabe de la péninsule Ibérique, précisément a partir de 1’étude des répertoires bio-
bibliographiques et de 1'édition des sources fondamentales de I’histoire arabe médiévale de
la péninsule Ibérique !, dans la tradition de ces « ancétres» des études arabes en Espagne,
au XIx°® siécle. Les éditions et études des répertoires bio-bibliographiques en Espagne n’avaient
pas été reprises, depuis la disparition de Francisco Pons Boigues et de Francisco Codera (m. 1917),
sauf par Ia thése, fort limitée, de José Maria Forneas (Elencos biobibliogrdficos ardbigoandaluces.
Estudio especial de la Fahrasa de Ibn ‘Atiyya al-Garnati (481-541/1088-1147), Madrid, 1970).
L’ouvrage du professeur Dominique Urvoy, de Puniversité de Toulouse, déja mentionné,
montra Pimportance et les possibilités d’utilisation de ce genre de sources pour [’histoire
cultutelle et sociale d’al-Andalus.

On ne saurait reprocher 4 M™° Marin, dans cette excellente édition et son étude si érudite
du livre d’Ibn Baskuwal, d’avoir sacrifié un peu l’intérét humaniste et littéraire du texte aux
analyses historiques des origines de chacun de ses éléments. Cependant, je crois que 1’étude
introductive aurait gagné a ne pas commencer par la présentation rébarbative de la bio-
bibliographie de l’auteur — dans la meilleure tradition des théses académiques —. L’analyse
du Kitab al-mustagitin bi-llah (p. 48-81) aurait gagné a précéder cette liste interminable —
exhaustive, du point de vue scientifique — de noms et d’ouvrages. Découvrir sur le tard et
non pas dans un premier abord I'importance des analyses religieuses et littéraires réalisées
par M™¢ Marin pour comprendre le texte si attachant d’lbn BaSkuwal est peut-étre le prix
qu’obtient le lecteur de PPouvrage s’il dépasse ['agréable lecture du texte arabe et 1’érudition,
historique de la bio-bibliogiaphie : il trouvera, dans 1’analyse islamologique qui en est faite
les éléments pour une nouvelle lecture en profondeur de ce beau texte de piété des milieux
lettrés d’époque almohade en al-Andalus.

Mikel DE EPALZA

(Université d’Alicante)

1. Cf. Bulletin critigue, n® 8 (1992), p. 188-192,

BCAI 10 (1993) M. Marin: Ibn Baskuwal (m. 578/1183). Kitab al-mustagitin bi-llah, en busca del socorro divino. Edicion critica y estudio, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

Harald Motzk1, Die Anfinge der islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka
bis zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts. Deutsche morgenlindische Gesellschaft,
Kommissionsverlag Franz Steiner, Stuttgart, 1991. 14,5 x 22 cm, X -+ 292 p. (dont
18 d’index).

Peut-étre s’en sera-t-on douté, a voir le parallélisme des titres : cette étude sur « les débuts
de la jurisprudence islamique » est, fondamentalement, une réfutation en régle du célébre
ouvrage de Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford, 1950).

La position de Schacht — grandement inspirée de celle de Goldziher — peut étre trés
grossiérement résumée de la fagon suivante: 1) le schéma classique selon lequel le droit
musulman se serait progressivement constitué, dans 1’ordre chronologique, a partir du Coran,
puis, a défaut, de la sunna du Prophéte, puis du consensus des Compagnons, puis, en dernier
ressort, du jugement personnel (ra’y), n’a pas de réalité historique. C’est au ra’y, et lui seul,
qu’on a eu d’abord, et pendant longtemps, recours; c’est de lui qu’est issue la pratique juridique
des premieres écoles de droit, a Kifa et Médine notamment; 2) cette pratique juridique,
création anonyme, s’est cherché rétrospectivement des garants, et cela au rebours de ’ordre
chronologique : d’abord parmi les « Successeurs» (Ibrahim al-Naha‘i & Kifa, les «sept
juristes » a Médine), puis parmi les Compagnons (3 Kiifa Ibn Mas‘id, 3 Médine ‘Umar et son
fils “Abd Allah, a la Mecque Ibn ‘Abbas), enfin, en dernier lieu, sous I’influence des Tradition-
nistes, en la personne du Prophéte lui-méme. De toutes les traditions invoquées en matiére
juridique, celles imputées au Prophéte sont les plus tardives; 3) dans leur quasi-totalité, ces
traditions sont apocryphes, inventées pour les besoins de la cause. « Toute tradition de caractére
juridique attribuée au Prophéte doit étre comprise (. . .) comme I’expression fictive d’une doctrine
juridique formulée a une date ultérieure » (Origins 149). De méme les traditions censées remonter
aux Compagnons, ou aux Successeurs (ibid. 150-151); 4) pareillement sujettes a4 caution sont
les sources biographiques; ce qu’elles nous disent concernant les personnages du 1°* siécle de
I’hégire est probablement, en grande partie, légendaire. Les seules conclusions certaines sont
celles que I'on peut tirer de I’étude des plus anciens traités de droit (le Muwatta’ de Malik,
les Atar d’Abi Yisuf, le K. al-Umm de Safi'i); elles ne permettent guére de remonter plus haut,
a Kifa, que Hammad b. Abi Sulayman (m. 120), et, & Médine, qu’al-Zuhri (m. 124).

Tous ces points — a I’exception, peut-&tre, du premier — sont contestés par H.M. Selon
lui, une histoire de la jurisprudence islamique au 1°F siécle de I’hégire n’est aucunement hors de
portée, et cela grace a de nouvelles sources (inconnues, du moins, du temps de Schacht, mais
déja exploitées, entre autres, par J. van Ess), & savoir les deux musannafs de ‘Abd al-Razziq
al-San‘ani (m. 211) et d’Ibn Abi Sayba (m. 235). On désigne par musannaf, rappelons-le,
une compilation de hadits rangée selon 1’ordre des matiéres, comme c’est le cas, exemplaire-
ment, des deux Sahihs de Buhari et Muslim; sauf qu’en ce qui concerne ‘Abd al-Razziq et
Ibn Abi Sayba, leurs compilations ne se limitent pas aux hadits du Prophéte — qui n’en
constituent qu’une petite partiec — mais rapportent les dires ou les comportements de toutes
les générations de savants jusqu’a eux. Ces deux musannafs sont, pour I’heure, les plus anciens
— dans leur genre — qui nous soient connus. Pour sa démonstration — qu’il présente comme
une « étude-pilote » (67) —, H.M. a choisi le plus ancien des deux, celui de ‘Abd al-Razziq

BCAI 10 (1993) M. Marin: Ibn Baskuwal (m. 578/1183). Kitab al-mustagitin bi-llah, en busca del socorro divino. Edicion critica y estudio, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



