1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 35

Premiére partie : [’exposé (Rationale) de la conversion et ses controverses. 1. Sidney
H. Griffith, « The first Summa Theologiae in Arabic : Christian Kalam in Ninth-Century Palestine.»
— 2. Wadi Z. Haddad, « Continuity and Change in Religious Adherence : Ninth-Century
Baghdad. » — 3. Daniel J. Sahas, « The Art and Non-Art of Byzantine Polemics : Patterns
of Refutation in Byzantine Anti-Islamic Literature. » — 4. Joanne E. McWilliam, « The context
of Spanish Adoptionism : A Review.» — 5. Kenneth B. Wolf, « The Earliest Latin Lives of
Muhammad. » — 6. Jane Dammen McAuliffe, « Fakhr al-Din al-Razi on dayat al-jizyah and
ayat al-sayf.» — Deuxiéme partie : Le processus de la conversion. 7. Richard W. Bulliet,
« Conversion Stories in Early Islam.» — 8. Michael G. Morony, « The Age of Conversions :
A Reassessment. » — [...] 13. Georges C. Anawati, « The Christian Communities in Egypt
in the Middle Ages.» — [...] 17. Mohamed Talbi, « Le christianisme maghrébin : de la
conquéte musulmane a sa disparition. » -— Troisiéme partie : Résistance a la conversion.
[...] Quatriéme partie : Le passé comme guide pour ’avenir. [...] 26. Mahmoud M. Ayoub,
« The Islamic Context of Muslim-Christian Relations. »

Quelques bréves remarques. P. 71, la bibliographie peut étre complétée par I’autre ouvrage
d’Adel-Theodor Khoury, La polémique byzantine contre [’Islam (vin®-xiu® s.), Leiden, 1972.
L’article de Morony relativise les conclusions trop péremptoires de Bulliet et de quelques autres.
P. 335, il faut lire «al-Manani» et « al-mananivyah», sans redoublement du «n» (cf. nos
Penseurs musulmans et religions iraniennes, Paris, 1974, p. 317, n. 1). P. 345 (cf. p. 391),
M. Talbi arrive a la conclusion suivante : « Ainsi la limite ad quem a laquelle remontent les
ultimes renseignements qui nous sont parvenus sur les derniers chrétiens aborigénes maghrébins
s’arréte au premier quart du xv°® siécle, et ces renseignements ne concernent que Tunis.
Ailleurs, ils avaient sans doute disparu déja plus t6t. »

Le livre s’achéve par un répertoire géographique de quarante-cing pages, alignant par ordre
alphabétique des notices d’une ligne a une demi-page sur les lieux cités (avec renvoi aux
cartes, et traduction des noms en plusieurs langues) et par un index général de trente-cinq
pages. Si on ajoute que chaque article est suivi d’une bibliographie abondante et précise, il
devient clair que nous avons 13 un bel ouvrage de référence.

Guy MonNoT
(EPHE, Paris)

Louis MASSIGNON, Examen du « Présent de [’Homme Lettré» par Abdallah Ibn
al-Torjoman suivant la traduction frangaise parue dans la Revue de [I’histoire des
religions, 1886, tome XII). Pontificio Istituto di Studi Arabi e d’Islamistica, Roma,
1992. 24 x 17cm, 134 p.

L’ccuvre de Louis Massignon (1883-1962), le grand orientaliste catholique frangais, a
profondément marqué ses contemporains dans leur connaissance du monde islamique et dans
leur estime de la mystique musulmane. Les bibliographies ne manquent pas, qui parlent des
éditions successives de son Annuaire du monde musulman (la 17® en 1924, reprise de la Revue
du monde musulman LIIT, 1922-1923; la 2° en 1926, 1a 3° en 1929 et la derniére en 1954) et

BCAI 10 (1993) L. Massignon: Examen du «Présent de I’'Homme Lettré» par Abdallah Ibn al-Torjoman suivant la tradition frangaise parue dans la Revue de I'histoire des
religions 1886, tome XII, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

de son ceuvre maitresse la Passion d’al-Halldj, martyr mystique de UIslam (Paris, Geuthner,
1922, 2 vol.), suivie de 'Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane
(Paris, Geuthner, 1922; réédité en 1954, Paris, Vrin, en 2 vol. également). Les Opera Minora
(publiés a Beyrouth, Dar al-Maaref, 1963, en 3 vol.,, par I’abbé Y. Moubarac) regroupaient
deux cent sept écrits de L. Massignon, tandis que le Mémorial Massignon (publié au Caire,
Dar el-Salam, en 1963 également) proposait trente et une contributions a son sujet.

Ce que I’on connait moins, c’est ’'inspiration religieuse, authentiquement chrétienne, qui
lui a permis de se sentir solidaire des musulmans, d’apprécier de l’intérieur les richesses de
leur spiritualité et de promouvoir des voies nouvelles en vue d’un meilleur dialogue avec eux.
A la suite des textes précédents, des écrits inédits avaient été présentés par Jacques Keryell
dans L’hospitalité sacrée (Paris, Nouvelle Cité, 1987) : ils complétaient ainsi, dans 1’ordre de
la spiritualité, ce qu’avait déja proposé¢ Vincent Monteil dans Le linceul de feu (Paris,
Vega Press, 1987), 4 la suite de Parole donnée (Paris, Julliard, 1962; repris en 1983, Paris, Seuil),
ou trente et un écrits de L. Massignon sont accessibles. L’abbé Y. Moubarac avait d’ailleurs
fourni une ample Bibliographie de Louis Massignon dans sa Pentalogie islamo-chrétienne
(Beyrouth, 1972-1973, vol. 1, p. 7-89). Restait cependant I’énigme d’une vie entiérement
consacrée 4 la recherche scientifique et au témoignage spirituel : ’abbé G. Harpigny (Islam
et Christianisme selon Louis Massignon, Louvain-la-Neuve, 1981) s’est attaché & en percer plus
ou moins le mystére et I’on doit & Daniel Massignon, le fils méme de notre auteur. d’avoir
reconstitué dans le détail la période décisive au cours de laquelle son pére a fait « I’expérience
spirituelle de I’Etranger » (cf. « Le voyage en Mésopotamie et la conversion de Louis Massignon
en 1908 », Islamochristiana, Roma, PISAI, 14 (1988), p. 127-199). Restait & découvrir la
premiére expression de théologie comparée entre islam et christianisme dans le nouvel itinéraire
de L. Massignon.

C’est ici qu’il faut signaler la publication de cet inédit trop souvent utilis€ par certains
en des formes abrégées ou imparfaites. Louis Massignon fut en effet amené, en 1917, pour
des raisons d’amitié, a rédiger sa réfutation d’un ouvrage de polémique anti-chrétienne d’un
franciscain espagnol, Fray Anselmo Turmeda, devenu musulman & Tunis sous le nom
d’Abdallah Ibn al-Torjoman (fin xive-début xve© siécle), d’ou le titre du présent ouvrage
Examen du « Présent de I’Homme Lettré » par Abdallah Ibn al-Torjoman. A 1’époque, il ignorait
Pidentité exacte de ’auteur de cette Tukhfa qui a, depuis lors, fait I’objet des recherches et de
la thése de Mikel de Epalza, actuellement professeur a ['université d’Alicante (Espagne),
La Tubfa, autobiografia y polémica isldmica contra el Cristianismo de ‘Abdallah al-Taryuman
(fray Anselmo Turmeda) (Roma, Accademia dei Lincei, 1971, 521 p.). Introduit par un avant-
propos de son fils, Daniel Massignon et un liminaire de son cousin, le pére Henri Cazelles,
le texte ici reproduit d’aprés sa meilleure version et respecté dans sa premiére rédaction (p. 1-81)
est suivi, pour étre d’autant mieux compris, par la reproduction de la traduction francaise du
chap. m de la susdite Zuhfa, telle qu’elle fut assurée par Spiro (c’est un pseudonyme) et
publiée dans la Revue de histoire des religions, 1886, tome XII, p. 179-211 et 278-301.

Aprés y avoir dit ce qu’il pense du traducteur (p. 1-5) et de I"auteur de la Tuhfa (p. 6-8),
L. Massignon entreprend I’analyse de celle-ci. Il s’interroge d’abord sur la méthode suivie par
I’auteur (p. 9-15), puis sur la valeur intrinséque des arguments présentés (p. 15-38), car la

BCAI 10 (1993) L. Massignon: Examen du «Présent de I’'Homme Lettré» par Abdallah Ibn al-Torjoman suivant la tradition frangaise parue dans la Revue de I'histoire des
religions 1886, tome XII, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 37

controverse s’en prend aux divergences textuelles entre les Evangiles, préte au Christ des
contradictions dans son attitude et critique les dogmes de I’Eglise, qu’il s’agisse de la mission
du Paraclet, des définitions dogmatiques (de la Trinité, de I’Incarnation, de la Rédemption
et des Saciements) et de 1’autorité doctrinale. C’est dans son analyse des postulats fondamentaux
de I’apologétique d’Ibn al-Torjoman (p. 38-62) que L. Massignon envisage les qualités générales
de celle-ci, tant dans I’attaque que dans la défense : c’est alors qu’il développe ses réflexions
de théologie comparée entre la vision musulmane et la vision chrétienne du Créateur, de la
parole divine, de la providence divine et de ’homme, avant de méditer sur « le role de [’Islam
dans Phistoire du monde pour le triomphe de la chrétienté » (sic). C’est ici que L. Massignon
donne la preuve de sa profonde connaissance de I’islam en méme temps que du mystére
chrétien de Dieu et de I’homme : intuitions éclairantes et démonstrations convaincantes s’y
suivent en cascades. La conclusion (p. 63 sq.) reprend tout cela et permet d’introduire un
appendice (p. 65-78) qui est a rattacher dircctement a la providence divine; c’est & nouveau
une méditation de spiritualité comparée quant aux réponses a proposer aux trois questions
essentielles : olt Dieu apparait-il au monde ? Comment ’homme s’en rend-il compte ? Pourquoi
Dieu se présente-t-il & chaque conscience comme une question? On sait que L. Massignon,
pour étre plus siir de ses positions exégétiques et théologiques, avait sollicité 1’avis d’un théo-
logien : pressenti par lui pour cette tiche, le pére Albert (M.-].) Lagrange se contenta de trés
bréves annotations que la présente édition reproduit également en notes. Une annexe (p. 79-81)
vient illustrer la connaissance approfondie qu’avait L. Massignon de Ia polémique musulmane
anti-chrétienne, puisqu’il s’y trouve le plan général de ses cours au Collége de France (1926/1927
a 1928/1929) sur I’apologétique musulmane.

I1 était donc utile que soit enfin publié ce premier écrit de L. Massignon qui nous permet
ainsi d’entrevoir les motivations subjectives qui ["ont alors amené & comprendre et & privilégier
Pexpéiience et les écrits d’al-Hallag : solidarité, compassion et substitution sont des valeurs
constantes de son itinéraire spirituel. On en saisit d’autant mieux, avec I’abbé Harpigny,
le triple développement des cycles hallagien, abrahamique et gandhien que le Cahier de I’Herne
(Paris, n° 13, 1970) laissait entrevoir & travers études et témoignages. Le champ reste donc
ouvert pour mieux discerner les lignes essentielles, dans la vie de L. Massignon, d’une théologie
exigeante qui ’amena a parfaire sa croissance spirituelle en lui garantissant des dimensions
sacerdotales (1950) (cf. notre longue recension d’Harpigny in Islamochristiana 8 (1982) p. 287-
292). 1l se pourrait que la thése récemment soutenue, & Paris, par Pierre Rocalve, Place et réle
de IIslam et de lislamologie dans la vie et 'euvre de Louis Massignon (Paris, 1990, 324 p.
dactylographiées), dont la publication ne saurait tarder !, fournisse également des compléments
d’information sur ’esprit de cette Badaliyya chére & L. Massignon, qui lui permit de mettre
en relief la personnalité exceptionnelle et ’ceuvre singuliére d’al-Hallag.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

1. L’ouvrage vient d’étre publi¢ par Ulnstitut frangais de Damas (1993), sous le titre Louis
Massignon et islam (NDLR).
3A

BCAI 10 (1993) L. Massignon: Examen du «Présent de I’'Homme Lettré» par Abdallah Ibn al-Torjoman suivant la tradition frangaise parue dans la Revue de I'histoire des

religions 1886, tome XII, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

Manuela MARIN, Ibn Baskuwal (m. 578/1183). Kitab al-mustagitin bi-lldh (en busca
del socorro divino). Edicion critica y estudio. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas — Instituto de Cooperaciéon con el Mundo Arabe (Coleccidon « Fuentes
Ardbico-Hispanas », 8), Madrid, 1991. 132 p. (¢tude en espagnol) + 209 p. (édition
du texte arabe).

Edition critique et étude d’un texte & sujet religieux, de piété, de 1’historien cordouan
Abu [-Qasim Halaf Ibn ‘Abd al-Malik Ibn Mas‘td Ibn Misa Ibn Baskuwal Ibn Yasuf Ibn Daha
Ibn Daka Ibn Nasr Ibn ‘Abd al-Karim 1bn Waqid al-Ansari al-Hazragi (494-533/1101-1139).

Cette édition et cette étude méritent d’étre remarquées, tout autant par leur sujet et par
P’importance de I'auteur médiéval que par ’auteur moderne de I’édition et par la collection de
sources sur ’histoire d’al-Andalus ou elles ont été publiés.

Le sujet traité par Ibn BaSkuwal n’est pas nouveau dans la littérature pieuse de 1’Occident
musulman. Il s’agit d’anecdotes ou de pieux musulmans — voire des personnages coraniques
préislamiques —, se trouvant dans le besoin, font appel & Dieu pour s’en sortir dans leur
détresse. Cent cinquante-quatre récits, de longueur fort inégale, groupés en quatre chapitres,
montrent un éventail assez varié de circonstances, de besoins et de solutions, pour ces
croyants « qui demandent secours a Dieu» (mustagitin bi-llah).

Manuela Marin, avant de présenter son édition (basée sur trois manuscrits), analyse fort
pertinemment les principales situations de détresse de ces croyants (elle parle de « pertes»
— pérdida — : perte de biens matériels, surtout par pauvreté, dettes, vol, sécheresse; perte de
santé; perte de liberté, par emprisonnement ou par 1’esclavage comme conséquence de la guerre;
perte de Phonneur, par de fausses accusations). Mais elle met surtout 1’accent, dans ses
analyses, sur les diverses formules de du'a@’ qui y sont présentées comme solutions a ces
situations de détresse.

Il s’agit bien d’un manuel de dévotion pour développer le recours aux priéres de demande
a Dieu. Manuela Marin montre combien ces pricres sont « ritualisées » : elles exigent la pureté
rituelle, elles se font aprés les rak‘as qui suivent la priére liturgique des salawat, et elles utilisent
des formules fort élaborées et connues, elles ne procédent pas d’élans du cceur. Marin ne croit
pas qu’il s’agisse de « piété populaire» — Ibn BaSkuwal appartient a 1’élite intellectuelle
d’al-Andalus et son livre est un recueil d’anecdotes édifiantes destiné a cette élite —, mais
c’est bien de la « piété vécue », intériorisée par le croyant dans des circonstances vitales
difficiles. L’intérét sociologique et historique de ces circonstances — fort bien mis en valeur
par M. Marin — ne doit pas cacher 'intérét religieux et littéraire fondamental du livre, pour
I’auteur et pour les lecteurs du xi® siécle.

Un deuxiéme volet de lintérét de cet ouvrage concerne l’auteur, Ibn Baskuwal. En
effet, cet homme de lettres d’al-Andalus est surtout connu par ses recueils historiques de bio-
bibliographies, la Sila ou « continuation » des répertoires de personnages culturels d’al-Audalus.
Ces répertoires ont été, toujours, une source fondamentale pour 1’histoire des hommes de
culture de la société arabo-islamique et ils ont été utilisés par les historiens tout autant pour
leurs informations ponctuelles d’ordre biographique, chronologique ou toponymique, que pour
I"étude sérielle de diverses données sociologiques. L’histoire d’al-Andalus s’était déja vue enrichie

BCAI 10 (1993) L. Massignon: Examen du «Présent de I’'Homme Lettré» par Abdallah Ibn al-Torjoman suivant la tradition frangaise parue dans la Revue de I'histoire des
religions 1886, tome XII, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



