30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

le mythe de la ville « d’Tram aux colonnes » (Coran LXXXIX, 5/6), qui est selon lui une
des plus belles utopies de la culture médiévale, S. Ory (« Aspects religicux des textes épi-
graphiques des débuts de 1’Islam ») se contente de remarquer que sur milliaires, épitaphes,
inscriptions de fondation ou graffiti antérieurs a la chute des Omeyyades, 1’expression religicuse
connaissait une spontanéité qui, révélatrice d’une certaine liberté vis-a-vis du texte coranique,
disparaitra par la suite.

La contribution riche et documentée de C. Gilliot (« Les débuts de I’exégése coranique »)
adopte vis-a-vis du théme général la position la plus originale et la plus féconde. L’auteur,
qui s’intéresse aux mythes de fondation de la discipline tafsir et plus précisément a 1’émergence
des premiers commentaires fixés par écrit, en faisant la distinction entre les recueils fragmen-
taires et les ceuvres complétes et définitives, préte attention au fait que celles-ci avaient souvent
été « précédées par une tradition vivante dans laquelle les transmetteurs pouvaient ajouter ou
retrancher », Ce faisant, il infléchit dans un sens beaucoup plus mesuré le théme du retour aux
premiers écrits musulmans, en 1’abordant sous ’aspect de 1’histoire de 1’apparition des premiers
écrits constitués au sein d’une communauté a tradition principalement orale.

J. Lambert au contraire (« De la guerre du dieu a D’écriture de Dhistoire. Petite lecture
anthropologique de la sourate 37 »), se place dés le départ sur une position trés avancée.
Il multiplie les hypothéses, parfois séduisantes autant qu’audacieuses, la principale consistant a
expliquer que la mise par écrit du Coran s’est poursuivie jusqu’en 687 au moins, année qui,
a l’occasion d’un « exercice sans validité mais un peu curieux », est mise en rapport avec
la date — approximative? — de 1'un des passages de la cométe de Halley (le « bolide
flamboyant » du verset 10?). Il illustre ses affirmations a 1’aide d’une lecture trés personnelle
de la difficile sourate 37, qui représente & ses yeux la réponse — masquée — d’un « conseil
supréme de scribes » (p. 64) 4 la menace représentée pour I'Islam orthodoxe par le mazdéisme.
Toutes, hypothéses qui ne reposent malheureusement que sur un trés petit nombre de documents
(une ou deux monnaies et deux citations indirectes et anecdotiques d’al-Razi et d’al-Tabari
qui ne sont pas replacées dans leur contexte et dont le texte arabe ne nous est pas donné).

On s’attendrait 4 ce qu’un théme aussi grave soit traité avec une grande prudence, et a
ce que les hypothéses les plus hardies fassent I’objet des démonstrations les plus rigoureuses,
sources 4 ’appui. D’une maniére générale, on peut se demander si la diversité des niveaux
d’intervention dans ce volume n’est pas liée A sa conception « thématique », qui peut conduire
a regrouper, autour d’un théme « porteur », des contributions qu’il a peut-étre fallu solliciter,
au détriment des articles parvenus 4 maturité qui sont rassemblés, tous sujets confondus, dans
les revues ordinaires.

Genevieve HUMBERT
(CNRS, Paris)

Mahmoud M. AYOuB, The Qur’an and its Interpreters, vol. 1l : « The House of ‘Imrén ».
State University of New York Press, Albany, 1992. 15 x 23 cm, x -+ 433 p.

Naguére & ['université de Toronto, maintenant professeur a Temple University, Pauteur
a commencé en 1984 la publication de cet ouvrage. Le volume I, qui coincidait avec le début

BCAI 10 (1993) M.M. Ayoub: The Qur'an and its interpreters, vol. 2: «The House of ‘Imran», recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 . ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 31

de notre Bulletin critique, n’y a pas été recens¢. Il comprenait le commentaire des deux premiéres
sourates, trés réussi, et précédé d’une introduction remarquable, elle-méme divisée en trois
parties. D’abord (p. 1-7), était exposée la méthode : diviser les sourates en groupes de versets
et, pour chaque groupe, aprés en avoir donné une traduction, montrer [’exégése qu’en ont
faite treize des plus célébres mufassiriin. Ensuite venait (p. 7-16) « The Qur’an and its Bearers »,
précieuse étude sur la place du Coran et de sa récitation dans la piété musulmane de tout
temps. Enfin (p. 16-40), une troisiéme partie présentait, avec la méme malitrise, le tafsir, ses
notions fondamentales et son évolution.

Ecrire un commentaire complet du Coran a partir des grands ouvrages arabes qui en ont
traité n’est pas une petite affaire. La préface au tome II le reconnait : « Ce volume prend place
dans une entreprise trop ambitieuse pour un seul individu dans I’espace d’une vie ». M. Ayoub,
pourtant, persiste et signe. Il faut I’en féliciter, et I’encourager.

Par rapport au t. I, la méthode évolue sur plusieurs points. D’abord, différemment de
ce que laissait attendre le constat relevé plus haut, le commentaire ne se fait pas moins long,
mais au contraire plus détaillé : 420 pages pour les 30 et quelques pages arabes de la sourate 3,
au lieu des 220 pages consacrées antérieurement aux 60 pages arabes de la sourate 2. D’un
autre coté, les versets, au t. I, étaient regroupés par blocs (dont la traduction tranchait sur
le texte par un type différent de caractéres) avant la présentation globale de leur interprétation
par les auteurs classiques. Au t. II, la traduction du Coran est dans les mémes caractéres
typographiques que le reste (ce qui n’est ni agréable, ni pratique), et son regroupement en blocs
d’une petite page parait artificielle, dans la mesure ou 1’éventail des exégéses est maintenant
déployé verset par verset. Cet ensemble de modifications rapproche 1'ceuvre présente du style
des commentaires anciens. A notre sens, aller plus loin dans cette direction ruinerait ’originalité
et I’intérét d’un ouvrage qui a fort bien commencé.

D’un autre c6té, la présentation des commentateurs a fait des progrés qu’on se plait a
reconnaitre. Leurs noms sont désormais en caracteres gras, ce qui souligne heureusement le
dessin de la marqueterie opérée par P’auteur. Celui-ci s’écarte dorénavant d’un exposé stricte-
ment chronologique, pour mieux mettre en évidence les choix et les tendances de 1'exégése.
Pour la plupart des versets, sont mis a contribution les mémes 13 auteurs que M. Ayoub
avait pris pour base au tome précédent. Aprés Wahidi sur les « circonstances de la Révélation »,
viennent trois grands représentants de la tradition sunnite : Tabari, Ibn Katir et Qurtubi.
Puis les deux grands tenants de D’exégese « théologique » : ZamabhSari et Razi, ainsi que
’exégéte zaydite Sawkani (m. 1250 H. / 1834). Suivent trois types d’interprétation représentés
chacun par deux auteurs. A savoir 1’exégése imamite : Qummi et Tabarsi; ’interprétation
spirituelle : Nisablri (qui, ajoutons-le, suit étroitement Nagm al-Din Daya) et « Ibn ‘Arabi»
(ou plus exactement Kasani); les commentaires contemporains : Sayyid Qutb (Frére musulman,
m. 1966) et Tabataba’i (imamite, m. 1981). Comme on voit, I’A. reste fidéle 4 son propos trés
opportun : « Présenter le Coran aux savants et aux lecteurs intéressés, tel que les musulmans
I’ont compris et intériorisé a travers la riche tradition de son exégése. »

Est-ce a dire que tout soit ici parfait? Non. La correction des épreuves semble avoir été
un peu héitive. Du coup, on a souvent oublié de mettre en italiques les mots arabes du texte
(cf. p. 14, L. 9; p. 242, fin; p. 430 b, «raba », etc.). Il faut lire, p. 29, 1. 10: « Q. 11 : I »;

BCAI 10 (1993) M.M. Ayoub: The Qur'an and its interpreters, vol. 2: «The House of ‘Imran», recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 10

p. 42, alinéa 3 : «criticizes »; p. 412, fin : « Ibn “Arabi »; p. 422 : « al-Dahhak ». La traduction
des textes arabes laisse parfois a désirer. Il est pour le moins audacieux de rendre din par
« faith », c’est-a-dire « foi» (p. 56 et 66). Sar', a I’alinéa 2 de p. 68, serait mieux traduit par
« Revelation » que par «sacred law ». « People of sharp intellects » (p. 402) est franchement
mauvais pour @l l-albdb; le regretté Fazlur-Rahman traduisait « people of wisdom (Major
Themes of the Qur’an, 72), et nous dirions volontiers : « ceux qui ont un cceur ». La mukasafa,
plutdt que par « revelation » (p. 408), n’est-clle pas mieux exprimée en anglais par « unveiling »
(i.e. «dévoilement »)?

Ces critiques ponctuelles ne sauraient occulter la valeur globale, qui est grande, du livre.
On aura noté P’excellent choix des treize commentateurs représentatifs. Trois d’entre eux (Qummi,
Tabarsi, Tabataba’i) sont shi‘ites duodécimains, comme 1’auteur lui-méme. Cela a occasionné
des critiques, que M. Ayoub repousse a bon droit (p. vim). Par ailleurs, on reléve avec satisfaction
le choix d’al-Nisabiiri. Son décés n’est pas de 728 H. / 1327 (comme le dit le t. I, p. 6), mais
d’une date inconnue qui ne saurait étre antérieure a 730 H. [/ 1329 (cf. Annuaire de 'EPHE,
Section des sciences religieuses, t. XCVIII, 1990, 280). Au t. II, p. vii, M. Ayoub nous avertit
qu’il n’utilisera désormais chez Nisabiri que son «exégése mystique » (sur le caractére et la
source de ce commentaire spirituel, cf. 1’Annuaire cité, tomes XCVIII et XCIX). II nous
renvoie pourtant mainte fois, et il a raison, au résumé trés clair et parfois trés personnel que
Nisabiri fait de Réazi, (p. 13, 79, 138, etc.).

Un index trés soigné termine chaque tome et ajoute encore a la qualité de I'ouvrage.

Guy MonnNoT
(EPHE, Paris)

Jane Dammen McAULIFFE, Qur’anic Christians, An Analysis of Classical and Modern
Exegesis. Cambridge University Press, Cambridge, 1991. 340 p.

[ ' y a dans le Coran deux sortes d’énoncés relatifs aux christianisme : les premiers
fournissent des informations sur des figures chrétiennes, comme Jésus et Marie, et des doctrines
chrétiennes, comme ’Incarnation et la Trinité; les seconds parlent des chrétiens comme d’un
groupe social et religieux particulier. Mais alors que les premiers énoncés ont été beaucoup
travaillés par les chercheurs chrétiens et musulmans, les seconds n’ont pas encore fait 1’objet
de 1’étude qu’ils méritent. C’est pour combler cette lacune que J. D. McAuliffe a entrepris ce
travail sur les chrétiens « coraniques», c’est-a-dire ceux qui sont mentionnés dans le Coran.

Les versets du Coran parlant des chrétiens en tant que groupe social et religieux sont au
nombre de onze, que 'auteur répartit en sept groupes :

Sourate II (l.a Vache), verset 62;

Sourate III (La Famille de ‘Imran), verset 55;
Sourate IIl (La Famille de ‘Imran), verset 199;
Sourat V (La Table Servie), verset 66;

Sourat V (La Table Servie), versets 82-83;

UESE NS

BCAI 10 (1993) M.M. Ayoub: The Qur'an and its interpreters, vol. 2: «The House of ‘Imran», recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



