1993 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 27

Islamic studies presented to Charles J. Adams, edited by Wael B. HALLAQ and Donald
P. Littee. E. J. Brill, Leiden, 1991. 273 p.

Ce volume de mélanges dédié a4 C. J. Adams regroupe seize articles concernant principalement
I’islamologie, mais également 1’histoire du monde musulman. Ils n’ont pas été rédigés autour
d’un théme commun; aussi n’avons-nous guere ici d’autre choix que d’évoquer séparément
ceux qui nous semblent les plus dignes d’intérét. Dans le domaine des études islamiques,
mentionnons d’abord la participation de W. B. Hallaq « The Primacy of the Qur’an in Shatibi’s
Legal Theory» (p. 69-90). Elle souligne I'effort original de Satibi pour fonder toutes les
dispositions du figh directement sur le texte sacré. Refusant de voir dans ce dernier un simple
corpus de régles juridiques dans lequel le fagih puise ce qu’il peut avant de recourir & la Sunna,
il entend y mettre en lumiére les intentions sous-jacentes, a valeur universelle, d’out dérivent
les applications juridiques particuliéres. Un minuticux travail d’exégese a lieu afin de découvrir
le contenu de ces kulliyydr dans les sourates anciennes, mecquoises, puis leur particularisation
dans les dispositions d’époque médinoise. Une telle démarche réduit bien siir considérablement
la portée de la Sunna, et vise 4 annuler totalement le recours a de trop humaines /hiyal.
Qu’elle puisse aboutir 4 des résultats effectifs dans le domaine plus concret des furi® est une
autre question : au moins I’étude de M. Hallaq aura-t-elle eu le mérite de tracer les contours
de cette ambitieuse entreprise.

Dans son article « Jabr and Qadar in early Islam : A Reappraisal of their Political and
Religious Implications » (p. 117-132), Hasan Q. Murad cherche a démontrer qu’il n’a existé
aucun lien nécessaire entre la doctrine du gabr et une attitude politiquement attentiste et soumise
au régime omeyyade (lequel n’aurait guére tenté, comme il a été dit souvent, d’utiliser le
prédestinationnisme comme outil de propagande politique), et que symétriquement, la doctrine
du gadar n’était qu’occasionnellement liée a des positions politiquement révolutionnaires. Pour
H. Murad, la doctrine du gabr découle d’une logique simplement théologique, elle ne signifie
aucunement 'annulation de la responsabilité (faklif) de I’lhomme dans ses actes; des prédesti-
nationnistes ont trés bien pu étre des rebelles politiquement parlant. Il juge, en définitive,
que J. van Ess et M. Watt ont, de fagon différente pour chacun d’eux, trop cherché a lier
ces positions doctrinales aux enjeux politiques de [’époque. On peut également noter I’article
de Issa J. Boullata « Poetry Citations as Interpretative Illustration in Qur’an Exegesis : Masa’il
Nafi* Ibn al-Azrag » (p. 27-40). L’A. y analyse les différentes versions des questions sur des
termes rares dans le Coran posées par le kharédjite Nafi* & ‘Abd Allah ibn ‘Abbas, qui les
explique notamment a 1’aide de citations de poésie ancienne. Ces versions, rapportées notamment
par al-Suyiti, Ibn al-Anbari, al-Mubarrad, ainsi qu’un manuscrit syrien du x1° siécle) différent
entre elles tant par le nombre des questions que par leur contenu. I. Boullata voit mal que ces
traditions puissent étre authentiques dans leur ensemble, mais n’exclut pas qu’elles transmettent
un noyau d’éléments susceptibles de remonter effectivement & lbn ‘Abbas.

Dans le domaine de I’islamologie toujours, mentionnons les participations de Andrew Rippin
(p. 153-168), qui pose la question de 1’apport de I’épigraphic sudarabique & notre connaissance
du milieu culturel de I’Arabie au moment de la naissance de I’Islam, et notamment sur la
portée du titre divin RHMNN et son rapport éventuel avec le mouvement si mal connu des

BCAI 10 (1993) W.B. Hallag & D.P. Little (éd.): Islamic studies presented to Charles J. Adams, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 10

hanif-s. Sa conclusion est des plus prudentes : pour lui, aucun passage des faits linguistiques
aux événements historiques ne peut ici s’avérer démonstratif. Gerhard Boéwering, lui, annonce
son intention d’entreprendre une étude de grande ampleur sur le développement du commentaire
soufi du Coran et, comme préliminaire, donne une présentation générale et une description
des principales démarches et de D'intérét des Hagqd’iqg al-tafsir de Sulami (p. 41-56). Paul
E. Walker (« The doctrine of metempsychosis in Islam», p. 219-238) évoque la facon dont plusieurs
penseurs musulmans de tendance spiritualiste ont tenté d’expliquer la vie de ’Ame aprés la mort
physique en évitant la dérive vers le réincarnationnisme. Il mentionne notamment les explications
de Farabi et de Rhazés a propos de I’opinion de Platon a ce sujet, et surtout le débat au sein
du chiisme ismaélien avec les doctrines de A.Y. Sigistani (p. 230 sq.) et de H.D. Kirmani
(p. 236 sq.). L’exposé est suggestif, mais bien bref eu égard a la complexité du sujet traité.
Roger M. Savory (p. 169-181) compare les positions respectives de S. A. Arjomand et de
A. Shariati dans leur évaluation du chiisme pré- et post-safavide. Pour le premier, le chiisme
pré-safavide représente la vraie orthodoxie, occupé qu’il était par sa propre dimension religicuse
et politiquement modéré; c’est la dynastie safavide qui y a introduit une exagération (guliw)
et une tension eschatologique qui lui sont étrangéres. Pour Shariati par contre, le rafayyu’
ancien était une religion de refus de I’ordre établi, de révolution pour la justice, que les Safavides
ont corrompue en la mettant au service de leurs intéréts politiques et en en faisant une machine
de soumission destinée a assoupir ou dévier la contestation des esprits. Enfin, Sajida S. Alvi
(p. 11-25) propose un bref apergu sur la vie et I’ceuvre du qadi, savant et maitre soufi,
Sana’ Allah Panipati (1730-1810), que la notoriété de son contemporain plus 4gé Sah Wali Allah
de Dehli a quelque peu éclipsé. Ce tableau témoigne de la relative vigueur des milieux musulmans
indiens (et notament du soufisme inspiré par Sirhindi) & une époque d’affaiblissement politique
accentué.

Parmi les participations d’ordre historique, mentionnons 1’étude de Donald P. Little
« The Nature of Khangahs, Ribdts and Zawiyas under the Mamliiks » (p. 91-106) qui, reprenant
des études antérieures (M.M. Amin 1980; L. Fernandes 1980/1981) selon lesquelles ces trois
institutions avaient acquis en Egypte un usage débordant le cadre strictement soufi (un hanqah
p. ex. pouvant comprendre une mosquée ou une madrasa d’enseignement général), apporte des
remarques a ce sujet tirées de l’exploitation d’un document notarial égyptien de la fin du
x1°¢ siécle. Ce texte vient d’ailleurs corroborer les recherches précédentes, en leur apportant
d’utiles précisions. Par ailleurs, Ulrich Haarman (p. 57-68) rend compte d’un ouvrage d’Abi
Gafar al-Idrisi (x11® siécle) consacré aux pyramides!, aux visites, manifestations publiques
ou agressions dont elles ont fait 1’objet de la part des souverains, des savants ou des visiteurs,
ainsi qu’aux hypothéses émises a leur endroit. Il note le départ trés net opéré par al-Idrisi
entre les récits merveilleux d’une part, et les observations factuelles de ’autre. A. Uner Turgay,
enfin, décrit les principaux moments de 1’exode des Circassiens (de 1856 a 1878) consécutif a
I’occupation russe du nord-ouest du Caucase, et les graves problémes causés par leur réinstal-
lation dans diverses régions de I’Empire ottoman, notamment dans les Balkans alors en pleine
effervescence (p. 219-239).

1. Voir ici p. 147.

BCAI 10 (1993) W.B. Hallag & D.P. Little (éd.): Islamic studies presented to Charles J. Adams, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1993 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 29

Ce volume, dii pour l’essentiel 4 des universitaires en poste au Canada (11 sur 16),
atteste le dynamisme des études islamiques dans ce pays, dans les disciplines les plus variées —
et les plus ardues.

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

Les premiéres écritures islamiques, A.-L. DE PREMARE (éd.). REMMM 58, 1990-1994.
156 p., 7 pl.

La REMMM — Revue du monde musulman et de la Méditerranée — a multiplié les
numéros spéciaux ou thématiques depuis qu’eile a succédé a la ROMM. Dans le numéro 58,
huit contributions sur neuf méritent, de fagcon plus ou moins convaincante, d’étre regroupées
sous le titre « Les premiéres écritures islamiques » (’article de N. Mécheri-Saada, « Musique
et société chez les Touaregs de [’Ahaggar », la seule contribution qu’on trouve sous le chapeau
« Etudes libres », n’en fait pas partie). Le mot « écritures », en effet, doit &tre compris avec le
sens de « paléographie » dans la contribution de Y. Ragheb (« L’écriture des papyrus arabes
aux premiers siécles de I'Islam »), tandis que, pour le reste du volume, il s’agit de la rédaction
des premiers écrits musulmans.

L’ouvrage se veut plus polémique qu’on ne pourrait le croire au premier abord, comme
on le voit a la lecture du texte de présentation « Ecritures et lectures » de A.-L. de Prémare :
« 8’il existe », dit-il, « une ligne a peu prés commune aux quelques études présentées», il faut
la rechercher dans le refus « de se laisser conditionner par la problématique islamique séculaire »
(p. 9). Plus nettement encore, dans « Réflexions impromptues sur la nouvelle traduction du
Coran de Jacques Berque», A.-L. de Prémare part du principe qu’avec le Coran « nous
n’avons ... entre les mains qu’un texte officiel, canonisé par une décision institutionnelle.
Celle-ci — selon la tradition musulmane elle-méme — a fait en sorte qu’il devienne impossible
d’en mesurer et méme enrichir la compréhension par la confontation avec d’autres versions.
De ces derniéres il ne nous reste, a travers les commentaires anciens et la littératures des gird’at...
que des bribes soigneusement filtrées et... anodines ». Pour retrouver les autres versions dont
Pexistence est ainsi supposée (supposition qui va &tre considérée comme une donnée avérée
dans quelques contributions), A.-L. de Prémare préne ’ouverture a d’autres disciplines, «a
d’autres possibilités de lecture des textes anciens... en fixant son regard au-dela des débats
habituels de la philologie islamologique » (refus donc également de se laisser conditionner par
les travaux de la philologie occidentale traditionnelle, principalement allemande, sur le corpus
coranique). A.-L. de Prémare met d’ailleurs en ceuvre les principes ainsi définis dans une étude
intitulée « Prophétisme et adultére, d’un texte a ’autre » ou il est question de ce que C. Gilliot
(p. 147) appelle le « mimétisme concurrentiel » de I’Islam naissant vis-a-vis des deux autres
religions du livre.

Les autres auteurs abordent la question de fagon plus ou moins mesurée, et si J.E. Bencheikh
(« Tram ou la clameur de Dieu. Le mythe et le verset ») étudie de fagon plutét polémique les
procédés auxquels ont eu recours les «écritures du savoir» pour écarter dans les « Commentaires »

BCAI 10 (1993) W.B. Hallag & D.P. Little (éd.): Islamic studies presented to Charles J. Adams, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



