312 BULLETIN CRITIQUE

L’absence de précision et d’analyse des textes est d’autant plus regrettable que I'intérét du
livie — quoi qu’en pense I'auteur — réside moins dans ses affirmations politico-sociologiques
que dans I’historique qu’il fournit de I’évolution d’une critique littéraire qu’il connait particu-
licrement bien. Les auteurs arabes et leurs ccuvres sont présentés de maniére alerte et vivante,
mais sans citations ni analyses. En annexe toutefois, un tableau des auteurs cités et rangés par
ordre alphabétique fournit le titre et la date de leurs productions critiques. Aucun critére n’est
indiqué pour expliquer le choix qui semble purement intuitif et ot I’on note ’absence de noms
comme Sawqi Dayf, Husam al-Hatib ou “Izz al-din Madani. Les « méthodes» de ces critiques,
leurs approches, leur esthétique ne sont pas examinées. Seules leurs prises de position idéolo-
giques sont exposées de maniére d’ailleurs souvent allusive avec des expressions comme la
«vision » (al-ru’y@) qui n’est définie que négativement (p. 183-185) et qui n’est ni idéologie,
ni esthétique, ni géographiquement déterminée, ni la marque d’une classe sociale, ni la carac-
téristique d’un genre particulier, etc. L’absence enfin de tout index permettant de retrouver les
nombreuses ceuvres citées — critiques, romanesques, théatrales ou poétiques — contribue a
rendre I"ouvrage difficilement utilisable.

Ce livre illustre, en définitive, par son exemple, les tendances d’un bon nombre de critiques
arabes actuels, aux jugements intuitifs et subjectifs. A défaut de méthode, ’auteur a pour lui
une remarquable connaissance des ceuvres littéraires modernes et des événements politiques
de I’ensemble des pays arabes. On trouve dans son ouvrage des pages éclairantes sur le rdle de
I’Université du Caire, de la presse, ou des cafés, dans la formation d’un groupe d’intellectuels,
ardents défenseurs des droits de la critique et de sa mission. En tenant compte de ses limites, il
peut étre suggestif et utile.

Nada ToMmICHE
(Université de Paris 1)

ADUNIS, al-Tabit wa l-mutahawwil, IIT : Sadmat al-haddta. Beyrouth, Dar al-"‘Awda, 1979.
17 X 24 cm., 317 p.

Ce livre, a Vorigine, est une partie de la thése de Doctorat d’Etat que I’auteur a soutenue en
1973. 11 publiait le premier tome « Les origines » (379 p.) en 1974, et le deuxiéme « Fonder les
origines » (326 p.) en 1977, couvrant ainsi la poésie arabe jusqu’a la fin du IV¢/X® siécle. Le
sous-titre général de I’ouvrage est : « Répétition et création chez les Arabes ».

Bien que la matiére soit répartie en de multiples petits chapitres sans numérotation, on peut
cependant la diviser en trois grandes parties. La premiére (p. 20-157) étudie les problémes posés
par ce qu’il est convenu d’appeler la Nahda/Renaissance. Pour 1’auteur, la modernité dans le
monde arabe a commencé avec la premiére rencontre de 1’autre sous les Omeyyades : ce fut
un combat politico-intellectuel, de résistance au califat; artistique, de lien avec la vie quotidienne;
intellectuel, de mystique et de philosophie. Le premier moderne est Ba§$ar (mort en 785) pour
sa recherche constante, I’unité dans sa poésie entre ce qui est dit et la maniére de le dire, une
création aussi indépendante du patrimoine que du réel.

BCAI 1 (1984) Adlnis: Al-tabit wa I-mutahawwil. Ill. Sadmat al-hadata, recensé par J. Fontaine

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 313

Ce préambule explique 1’absence de réel renouveau chez les auteurs du XIX® si¢cle. La ren-
contre littéraire avec 1’Occident (p. 35-41) se solde par un contenu nouveau (matérialisme,
réalités cosmiques), mais sans réelle invention. On a considéré al-Barfidi (1839-1904) comme le
premier podéte moderne pour son nationalisme, son éloquence fluide, sa mémoire des meilleurs
anciens, sa revivification de la langue. Mais il n’intervient pas dans la spécificité de la poésie :
son ceuvre représente un changement, pas une nouveauté.

Les grands trésors de la Renaissance sont ainsi jugés sans aménité par 1’auteur. Al-Rusafi
propose des réformes superficielles : la structure de la société, comme celle du poéme, est plus
forte que lui; il reproduit un modéle traditionnel qui rassure la société (p. 71). Le groupe du
Diwdn base son art sur le « modeéle » et se contente de fabrication langagiére et d’abstraction
intellectuelle : on organise les idées recues. Méme s’ils veulent exprimer leur moi et se libérer
de la rime unique, ils restent isolés de la véritable révolution. Ils insistent, au moins, sur la
nécessité de prendre connaissance des littératures non-arabes (p. 89).

L’analyse du poéme al-Masa’ écrit en 1902 par Mutran montre dans quelle direction doit
évoluer la poésie de [’avenir : une modernité relative a son époque; c’est Iui qui invente le concept
de contemporanéité (p. 105). Le mouvement Apollo théorise sa maniére de voir : liberté, lyrisme,
dévoilement des apparences. Cette attitude suscite une réaction classique avec al-Rafil qui
accuse le renouveau d’étre du « baratin » (tartara, p. 123) contre la religion : P'inimitabilité du
Coran rend inférieure toute nouveauté. Ceci améne ’auteur a aborder le probléme de I’authen-
ticité telle qu’elle est congue par ces écrivains : production politico-culturelle pour ciseler la
prolongation du pouvoir oppresseur (p. 145). Ce modéle a produit I’intellectuel arabe scolaire :
le discours anté-islamique a remplacé la langue arabe.

La deuxiéme partie (p. 161-211) est consacrée & Gubrin, initiateur de la vraie renaissance.
Prophéte humain, il impose sa vision des événements; écrivain visionnaire, il découvre 1’inconnu
dans ’angoisse; contemporain du nouveau monde, il se ressource au patrimoine universel. Le
changement est le critére de la découverte. L’ironie est I'instrument privilégié. Fou-Prophéte-
Amant, le poéte trouve enfin une forme de 1’expression variée, exploratrice. Il détruit la mémoire
pour construire l’allusion, c’est le véritable commencement.

La troisiéme partie (p. 215-315) contient une série discontinue de réflexions sur la création
culturelle agjourd’hui. Ces approches successives sont trés suggestives. Le lien est montré de
la production poétique avec I’évolution historique. Il en résulte que I’idéologie traditionnelle
de la Renaissance est un facteur de continuité voué & I’échec tant que le poéte restera un individu
dans le groupe et non une personne (p. 250). La modernité reste marginale parce que 1’organisa-
tion socio-politique est toujours basée sur la religion qui refuse cette modernité au niveau de
la pensée. La vraie création poétique subit la concurrence de ’engagement et du respect du
patrimoine (p. 269).

S’appuyant sur al—Gurgéni (mort en 1078), I'auteur essaie de définir le caractére poétique
d’un texte : «discours métré et rimé, construit selon un sens imaginaire» (p. 286) dont
il tire les comséquences suivantes : le réel n’est pas un critére de sincérité de la poésie; il
n’existe pas de définition absolue de la poésie; elle vient d’un inconnu non encore découvert;
le patrimoine se crée; l’essentiel du poéme est dans la différence; le sens est le produit de
[’écriture.

BCAI 1 (1984) Adlnis: Al-tabit wa I-mutahawwil. Ill. Sadmat al-hadata, recensé par J. Fontaine
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

314 BULLETIN CRITIQUE

On aurait de la difficulté, dans cet ouvrage, a retrouver les caractéristiques du travail acadé-
mique. L’apparat critique est réduit au minimum; pas de bibliographie ni d’index. Sur ce sujet,
on se reportera facilement aux trois théses en anglais de Badawi en 1975, de Moreh en 1976 et
de Jayyousi en 1977. L’intérét de ’entreprise d’Adinis est ailleurs. Il est dans la nouveauté de
la perspective : ainsi Sawqi est mentionné pour mémoire! Il est surtout dans I'implication per-
sonnelle de ’auteur allant jusqu’a critiquer sa premiére production poétique. Il est enfin dans
la partie constructive concernant la culture arabe actuelle. L’auteur développe habituellement
son analyse & partir de binémes en opposition. Bien qu’il invente un certain nombre d’adjectifs
de relation, son exposé reste limpide. Malgré quelques répétitions, on ne regrette pas d’avoir
pris connaissance de cet ouvrage qui détruit bien des idées sur la Nahda.

Jean FONTAINE
(I.B.L.A., Tunis)

Paul ZumTHOR, Introduction a la poésie orale. Paris, Seuil, 1983. In-8°, 320 p.

Voici un livre qui se lit avec plaisir. Non seulement pour les réflexions qu’il apporte au passage
sur le domaine arabo-islamique, non seulement pour ["occasion qu’il nous offre de nous ouvrir
a d’autres disciplines, mais aussi pour sa portée épistémologique. Onze ans aprés son Essai de
podtique médiévale, P. Zumthor, champion du slogan paradoxal « modernité du Moyen Age »,
sait certes mieux que quiconque Parler du Moyen Age (Paris, éd. de Minuit, 1980) et déborder
méme son domaine habituel pour analyser, de fagon magistrale, la poésie orale, de Gilgamesh
aux blues et aux Beatles.

Méme si I’'on n’y trouve pas la réponse définitive aux questions que pose la gasida arabe ou
la hamdsa turque, I’ouvrage fait état d’une documentation prodigieuse tant par les lectures que
par les voyages et les contacts humains, depuis la poésie pré-islamique qui a intégré les valeurs
poétiques de la voix (p. 163) jusqu’a ce gazal en ourdou entendu un jour & Lahore par I’auteur
(p. 166), en passant par les nombreuses auditions du grand poéte et mystique ismaélien Nasir
Udin Henzai (p. 79 et passim). Les problémes particuliers a notre spécialité s’éclairent d’une
lumiére nouvelle, une fois rattachés a 1’universel. Révolue I’époque ou « toute littérature non
européenne était rejetée au folklore » (p. 25).

Ainsi il y a, d’une part, des constantes de la poésie orale a travers le monde, et elles se vérifient
en terre d’Islam; et il y a, d’autre part, des aspects particuliers a la culture arabe, naguére jugés
avec mépris, et que P. Zumthor observe avec finesse et sympathie. Ainsi quand il salue « I’extréme
finesse formelle » de la poésie pré-islamique (p. 130), quand il analyse le r6le des poétes arabes
« gouverneurs de la parole» (p. 214, Umard’ al-Bayan, dirions-nous), ou quand il aborde la
cécité, constante de la poésie orale (pp. 218-221) : gagner sa vie, quand on est aveugle, avec la
parole, le chant, la musique et rester intégré dans le groupe; la 1égende depuis Homeére jusqu’a
Ray Charles en passant par Baf8ar ibn Burd ou le griot BA Ousmana, tous deux aveugles de
naissance. Ici, il évoque ces troubadours qui, sans savoir I’arabe, ont regu et transmis vers 1’an
1100 le gazal des musulmans d’Espagne (p. 166). La, il nous parle du Sama® (p. 230 et p. 267)

BCAI 1 (1984) Adlnis: Al-tabit wa I-mutahawwil. Ill. Sadmat al-hadata, recensé par J. Fontaine

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



