BULLETIN . CRITIQUE 311

corporel aussi qui essaie d’investir totalement [’autre : « Le signe agit par son inscription dans
le corps ... L’inscription dans le corps n’a pas seulement ici valeur de message, mais est un
instrument d’action qui agit sur le corps lui-méme » (A. Leroi-Gourhan, Le geste et la parole,
technique et langage, in Anti-GEdipe, G. Deleuze et F. Guattari, p. 223). Investissement multi-
forme : séduction, théatralisation, intimidation, ... production et reproduction, non représen-
tation exclusivement. Il faut rendre justice a H.S. d’avoir posé un autre postulat fondamental
de la recherche : la sensibilité (tahassus) aux ceuvres pour comprendre leur fonctionnalité. 11
mentionne bien souvent la force d’évocation (qudra al-ika’), la charge physique (Sitna maddiyya),
notamment lors de I’analyse de la théorie du magam ... mais il ne les intégre pas a une vue
plus systémique du bayan.

Autre point : la théorie de la communication ici concerne essentiellement les relations inter-
humaines. Or le bayan gahizien est également divin : c’est un effort de sémiotisation de 1’univers
humain et cosmique; il est histoire et métahistoire.

Pour conclure : si la pensée gahizienne est paradoxale (le paradoxe est au ceeur méme de son
ceuvre) il ne faut pas s’étonner de trouver face au texte dif un autre texte, latent, venant constam-
ment parasiter son texte paralléle, ironique et joueur. Enfin, une troisiéme ligne se proméne
entre ces textes, produisant une logique du sens probabilitaire et stochastique. Trois ordres :
le dire, le paraitre, 1’étre (Cf. Balandier, Sens et puissance; Mille plateaux, Deleuze/Guattari,
I'ccuvre de M. Serres).

En tout cas, répétons-le, un livre & lire et & méditer.

Lakhdar Souami
(Université de Lyon II)

Gali Sukri, Sasyaligiyya al-nagd al-arabi al-hadit. Beyrouth, Dar al-Tali‘a, 1981. 19 X
13,5 cm., 277 p.

Le propos de I'auteur est assez particulier. Il consiste a analyser « l’arriére-plan sociologique
de I’histoire de la critique arabe moderne » (p. 5), bien plus qu’a faire « I’histoire de la critique
ou encore la critique de la critique» (p. 6).

Et de fait, abandonnant le « ton académique » et tout apparat critique pour adopter, comme
il le dit, le ton du conteur (fuga riwd’iyya), 1’auteur procéde & un historique olt se mélent les
événements politiques, les révoltes et révolutions, les tendances de la littérature, prose et poésie,
les options politiques des romanciers et des poétes. Des affirmations catégoriques, qui mérite-
raient d’étre étayées sur une analyse de textes, rattachent les insuffisances de la critique littéraire
arabe aux limitations de la liberté imposées par "autoritarisme politique des pouvoirs arabes.
Des suggestions séduisantes, peut-&tre justes, ne dépassent jamais le niveau des hypothéses.
Bien plus, les arguments avancés péchent par une certaine incohérence., La participation des
critiques littéraires & la vie politique (p. 27) ne suffit pas a expliquer leurs méthodes d’analyse
formelle ou leurs critéres dans 1’analyse sémantique. Les rapports entre les théories de Taha
Husayn et ses fonctions de ministre restent & démontrer.

BCAI 1 (1984) G. Sukri: SGsyalGgiyya al-naqd al-‘arabi al-hadit, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

312 BULLETIN CRITIQUE

L’absence de précision et d’analyse des textes est d’autant plus regrettable que I'intérét du
livie — quoi qu’en pense I'auteur — réside moins dans ses affirmations politico-sociologiques
que dans I’historique qu’il fournit de I’évolution d’une critique littéraire qu’il connait particu-
licrement bien. Les auteurs arabes et leurs ccuvres sont présentés de maniére alerte et vivante,
mais sans citations ni analyses. En annexe toutefois, un tableau des auteurs cités et rangés par
ordre alphabétique fournit le titre et la date de leurs productions critiques. Aucun critére n’est
indiqué pour expliquer le choix qui semble purement intuitif et ot I’on note ’absence de noms
comme Sawqi Dayf, Husam al-Hatib ou “Izz al-din Madani. Les « méthodes» de ces critiques,
leurs approches, leur esthétique ne sont pas examinées. Seules leurs prises de position idéolo-
giques sont exposées de maniére d’ailleurs souvent allusive avec des expressions comme la
«vision » (al-ru’y@) qui n’est définie que négativement (p. 183-185) et qui n’est ni idéologie,
ni esthétique, ni géographiquement déterminée, ni la marque d’une classe sociale, ni la carac-
téristique d’un genre particulier, etc. L’absence enfin de tout index permettant de retrouver les
nombreuses ceuvres citées — critiques, romanesques, théatrales ou poétiques — contribue a
rendre I"ouvrage difficilement utilisable.

Ce livre illustre, en définitive, par son exemple, les tendances d’un bon nombre de critiques
arabes actuels, aux jugements intuitifs et subjectifs. A défaut de méthode, ’auteur a pour lui
une remarquable connaissance des ceuvres littéraires modernes et des événements politiques
de I’ensemble des pays arabes. On trouve dans son ouvrage des pages éclairantes sur le rdle de
I’Université du Caire, de la presse, ou des cafés, dans la formation d’un groupe d’intellectuels,
ardents défenseurs des droits de la critique et de sa mission. En tenant compte de ses limites, il
peut étre suggestif et utile.

Nada TOMICHE
(Université de Paris 1)

ADUNIS, al-Tabit wa l-mutahawwil, IIT : Sadmat al-haddta. Beyrouth, Dar al-"‘Awda, 1979.
17 X 24 cm., 317 p.

Ce livre, a Vorigine, est une partie de la thése de Doctorat d’Etat que I’auteur a soutenue en
1973. 11 publiait le premier tome « Les origines » (379 p.) en 1974, et le deuxiéme « Fonder les
origines » (326 p.) en 1977, couvrant ainsi la poésie arabe jusqu’a la fin du IV¢/X® siécle. Le
sous-titre général de I’ouvrage est : « Répétition et création chez les Arabes ».

Bien que la matiére soit répartie en de multiples petits chapitres sans numérotation, on peut
cependant la diviser en trois grandes parties. La premiére (p. 20-157) étudie les problémes posés
par ce qu’il est convenu d’appeler la Nahda/Renaissance. Pour 1’auteur, la modernité dans le
monde arabe a commencé avec la premiére rencontre de 1’autre sous les Omeyyades : ce fut
un combat politico-intellectuel, de résistance au califat; artistique, de lien avec la vie quotidienne;
intellectuel, de mystique et de philosophie. Le premier moderne est Ba§$ar (mort en 785) pour
sa recherche constante, I’unité dans sa poésie entre ce qui est dit et la maniére de le dire, une
création aussi indépendante du patrimoine que du réel.

BCAI 1 (1984) G. Sukri: SGsyalGgiyya al-naqd al-‘arabi al-hadit, recensé par N. Tomiche

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



