426 BULLETIN CRITIQUE

La premiére partie « Instruments» ne livre aucune allusion a la lutherie professionnelle ou
aux qualités intrinséques des instruments, éléments pourtant prisés par la société iragienne.
A la rubrique «luth & manche court» (p. 78), S.Q.H., sans méme préciser qu’il s’appelle “iid,
évacue I’indésirable en six lignes et renvoie a des références incomplétes comme s’il s’agissait
d’un enfant adultérin non reconnu en Iraq. L’instrument n’apparait qu’anonyme sur une photo
(p. 18), noyé dans Fa description d’instruments ou d’ensembles legltlmes, ou sur les tableaux
décrivant la répartition des instruments.

La deuxiéme partie « Musiciens » ignore I’existence des grands solistes instrumentistes tradi-
tionnels renommés du “id (Gamil Basir, Salman Sukur, Munir Basir, ‘Ali Imam), du ganin
(Salmén Husayn, Hamid al-Basri), du ndy (Hizir Ilyas, Sa‘di Tawfiq), du « djoza » (Sa‘ib Ibrahim),
ou du santar (Flasim Rigab). Or ces artistes qui se produisent & la radio ou enseignent dans les
institutions officielles sont les garants de la lutherie, de la technique, et de la survie des instru-
ments savants.

La troisiéme partie « Fonctions » systématise délibérément les phénoménes ou les faits observés.
S.Q.H., apparemment peu familiére de I’Iraq du Nord ou des Yézidis, veut attribuer un caractére
magique a la housse de tissu qui entoure certains instruments (p. 183) et cite curieusement
Farmer & propos de ce «rite » de protection banal dans le monde arabo-islamique.

Les cartes illustrant Ia répartition géographique des instruments trahissent la fragilité des
sondages et annoncent une inexistence du nay dans les régions de Bagra et de Nagiriya qui éton-
nera celui qui a voyagé dans ces régions de 1970 a 1975.

Les lexiques détaillés mentionnent des instruments inter-arabo-islamiques comme le ganiin
et le ndy tout en ignorant le “iid. La bibliographie mentionne un article de dix lignes de Rouget
«4d » in Encyclopédie de la Musique, 111, 830, Paris, Fasquelle, 1961, et omet des études fonda-
mentales comme Erlanger, la musique arabe, Paris, Geuthner, six volumes, 1930 a 1959, ou
spécifiques comme Gamil Basir, al-iid, tariqat tadrisihi, Bagdad, 1961, ou encore une thése
soutenue sur I’Ecole de luth de Bagdad (voir supra, p. 424 note 3).

La discographie mentionne un disque de ’auteur consacré au magdam al-‘iraqi, genre plus
vocal qu’instrumental, un disque sur U’Ethiopie, la Missa flamenca, la Messe des Savanes et
oublie les disques consacrés exclusivement aux grands solistes de l’instrument traditionnel en
Iraq parus de 1972 a 1974 (voir supra, p. 424 notes 1 et 2).

En conclusion, on appréciera 1’originalité et I’intérét de ’ouvrage tout en déplorant une occul-
tation (ou une phobie) appliquée & des éléments faisant partie intégrante du sujet annoncé et

de la période étudiée.
Jean-Claude Ch. CHABRIER

(C.N.R.S., Paris)

Mahmoud GUETTAT, La musique classique du Maghreb. Paris, Sindbad, la bibliothéque
arabe, 1980. 375 p.

L’ouvrage de Mahmoud Guettat correspond a sa thése de 3° cycle, La musique andalouse et
ses prolongements dans le Maghreb contemporain, soutenue a Paris-Sorbonne en 1977, et com-
plétée par un chapitre et des additifs consacrés a la Libye.

BCAI 1 (1984) M. Guettat: La musique classique du Maghreb, recensé par J.-Cl. Chabrier

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 427

Dans Vintroduction, M.G. annonce qu’il va parcourir le destin artistique arabo-islamique
de ses origines orientales anté-islamiques a ’école andalouse et au Maghreb contemporain. il
en affirmera I’indépendance en contestant les parentés grecques, persanes et hispano-andalouses
habituellement évoquées.

La premiére partie consacrée aux Origines de la musique arabe réfute la distinction arbitraire
entre un « Avant-’Islam » rudimentaire et un « Aprés-I’Islam » paré d’apports égyptiens, baby-
loniens, syriens, perses et grecs et affirme le talent de I’islam tout en s’interdisant « d’ouvrir un
plaidoyer » (pp. 19-21). L’étude de la jahiliyya va de la langue a la musique, évoque les genres,
les instruments, les interprétes et les théories sur la musique pour conclure que : « La plupart
des savants sont unanimes pour considérer les Arabes comme les seuls & avoir gardé et préservé
cette continuité sémitique » (p. 48).

La seconde partie étudie La musique arabe de 'avénement de I'Islam au 9° siécle, réfute la
musicophobie attribuée a I’islam et évoque les anecdotes relatives & ’essor de la musique au
sein de ’islam sur un « fond musical spécifiquement arabe » (p. 57), pour accéder a 1’dge d’or
de Bagdad sous les Abbassides (IX® s.). Reprenant une théorie (trés discutable) de Y. Sawqi,
M.G. veut définir une école arabe des « “Tidistes » (calculant Ies intervalles sur le luth & manche
court « “iid ») et une école arabo-persane ultérieure des « tunbiiristes » (calculant les intervalles
sur le luth & manche long « funbiir ») (p. 65). Le musicologue aimerait que cette ségrégation
nationale projetée sur la musicologie médiévale fiit étayée d’arguments valables. Il aimerait
aussi savoir comment Fardbi, qui décrit a la fois un systéme de ’antiquité grecque sur le funbir
de Bagdad, un systéme pythagoricien sur les harpes-Ceng, un systéme para-pythagoricien sur
le *ad, un systéme pythagoro-commatique sur le fumbiir du Khorassan, et un systéme para-
harmonique sur le rabdba, pourrait étre dépecé dans ce partage arabo-iranien qui n’a prévu ni
I’hommage aux Grecs, ni I'usufruit pour les Turcs. Parmi les “fidistes, M.G. sélectionne Ishiq
al-Mawsili (décrit par Munaggim, étudié par Rouanet et Farmer) et Ya'qlib al-Kindi (traduit
ou étudié par Hafni, Lachmann, Cowl, Yisuf et Sawqi). Un schéma sommaire de la touche du
“iid au IX° s. (p. 70) illustre les doigtés-degrés, les intervalles et les échelles définies par Mawsili
et Kindi. Mais le systéme modal et les modes-as@bi‘ (déja analysés par Farmer dans I’art. « arabian
music » in Grove’s Dictionary, London, 1954) quittent cette touche de “itd (qui est la seule du
livre) et se retrouvent ici sur des portées musicales tandis que le mode arabe du X¢ s. est décrit
ici en utilisant le canevas de Tran-Van-Khé, musicologue du XX¢ s. ... L’échelle déja définie
par Erlanger et Farmer et redécrite ici est évidemment pythagoricienne et M.G. en conviendra
p. 121. Mais M.G. refuse, puisant dans les anecdotes, toute assimilation de cette musique arabe
a des musiques persanes, byzantines, etc., et tout soupgon d’imitation des théories grecques
(pp. 87-90). o

La troisiéme partie essaie de reconstituer La musique arabo-andalouse. M.G. quitte 1’Orient
arabe qu’il estime voué a partir du X¢ s. a I’adjonction « d’éléments étrangers », a la « décadence
musicale », « & la merci des virtuoses capricieux » (p. 93), & « la spéculation gratuite » (p. 109),
et suit «le flambeau de cet art» et «le triomphe de la tradition des ‘fidistes » en « Espagne
musulmane » (p. 109) pour constater que « presque tous les écrits sur ’art musical des Andalous
sont perdus » (p. 104). M.G. est donc réduit & des hypothéses sur le “izd de Ziryab, sur « I’école
andalouse » (p. 114 sq), son €élan mystique et son concept du mode-fab®, ’accordature supposée

71

BCAI 1 (1984) M. Guettat: La musique classique du Maghreb, recensé par J.-Cl. Chabrier
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

428 BULLETIN CRITIQUE

du “id arabo-andalou par quintes embrassées, I’échelle andalouse qui serait celle des “fidistes
bagdadiens du IX°s. M.G. admet que cette échelle « est fondée sur le méme principe harmonique
que le systéme dit de Pythagore » et la définit en recourant 2 Robert Dussaut (in J. Chailley,
H. Challan, Théorie compléte de la Musique, Paris, Leduc, 1965, II, 71) (p. 121). Une anecdote
sur la «nitha » atteste la « prédominance de la rythmique musicale sur la métrique poétique ».
Enfin, aprés un rappel des genres poétiques et des hypothdses sur la chorégraphie vient une
classification des instruments calquée sur celle de Mrs Jean Jenkins (London, 1970) (p. 143).’
A propos des liens entre ’art andalou et I’Europe médiévale, M.G. réfute les théses européo-
centristes, récuse 1’accusation « d’amour pédérastique » définissant 1’amour arabe, renvoie aux
Byzantins la coutume des eunuques, aux Iraniens « 1’image de la femme soumise, voilée, gardée
jalousement dans le harem » (p. 148), découvre dans la poésie arabe « le vrai visage de la femme
arabe libre et adorée » (p. 149) et la nouvelle notion de «I’amour idéal». Les Arabes vont influencer
les troubadours, la musique de I’Europe et induire une multitude de genres poétiques et de
danse (p. 159), tandis que Farabi a transmis & I’Europe les intervalles harmoniques grecs 6/5
et 5/4 (p. 156).

La quatriéme partie aborde Le répertoire des nitbat maghrébines. Dés le VIII® s., Kairouan
cultive « une musique comparable & celle de Bagdad » (p. 164). Tripoli, Tunis, Bougie, Tlemcen
et Fés précédent, accompagnent et prolongent I’éclat andalou. Au Maghreb et en Andalousic
existe un « art musical homogéne » (p. 174). Durant la colonisation, les traditions ne survivent
qu’au sein des zawiya-s, d’olt le nombre infime de manuscrits rescapés dont M.G. dresse Ia liste
(pp. 180-186). « L’état actuel des niibat maghrébines» en fait des suites modales formées de
mouvements vocaux et instrumentaux « selon un ordre convenu » (p. 187). Suit une étude minu-
tieuse des nitbdt marocaines (p. 189 sq), algériennes (p. 202 sq), tunisiennes (p. 214 sq) et libyennes
(p- 227 sq). Les instruments traditionnels (p. 233 sq), le systéme mélodique (p. 258 sq), les sys-
témes et tempéraments successifs des ‘iid-s médiévaux et contemporains (p. 262) sont décrits
par M.G. de fagon conventionnelle sans allusion aux études orientalistes récentes. Aprés avoir
transcrit les fubii® sur des portées et réaffirmé la nature « pythagoricienne » de la gamme « des
“Udistes et des Andalous», M.G. doit admettre I’influence de « I’école arabe orientale » avec
ses secondes et tierces neutres et ses agnds qui illustrent un langage évocateur du “id (p. 276).
M.G. explique qu’il ne faut pas comparer les fubii* avec des modes grecs, ecclésiastiques, orien-
taux (magamadt), ou méme entre eux. Puis il se rallie au « mode formulaire » décrit par Jacques
Chailley et utilise & nouveau les critéres modaux de Tran-Van-Khé (p. 278) pour arriver 4 une
définition comparable a celle d’Erlanger et sans référence au ‘iid. Enfin M.G. termine sur une
¢tude du «systéme rythmique » (p. 288 sq). Envisageant les Perspectives, concernant ce réper-
toire des nitbat, M.G. Dinscrit dans une «unité musicale arabo-musulmane supranationale »

(p. 302) et une «tradition spécifiquement maghrébine» ... « urbaine classique » (p. 303)
aux régles communes, variable selon les régions qu’il faut « enregistrer » et « conserver »
(p- 306).

En «annexes » figurent des partitions de thémes modaux, vingt-six marocains, quatorze algé-
riens, treize tunisiens et neuf libyens, sans commentaire ni remarque (pp. 309-339). Une riche
discographie mentionne les disques relatifs au Maghreb. Un glossaire trés utile est suivi de photo-
graphies de groupes et d’instruments. Une énorme bibliographie de quatre cents références omet

BCAI 1 (1984) M. Guettat: La musique classique du Maghreb, recensé par J.-Cl. Chabrier

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 429

bizarrement les théses soutenues durant la derniére décennie a Paris-Sorbonne sous la méme
présidence et sur des sujets voisins (musique arabe, musique tunisienne, luth-‘id).

En vue d’étayer sa thése initialement intitulée « La musique andalouse et ses prolongements
dans le Maghreb contemporain», M.G., en quéte de documents et d’arguments sur ’idéal andalou,
rassemble tous les éléments disponibles en faveur des musiques arabes de 1’Orient et de 1’Occi-
dent de ’antéislam a nos jours pour édifier un traité complet de la musique arabe. Cependant,
M.G. doit emprunter des théories, des recherches ou des calculs attribuables a P’antiquité gréco-
orientale, a I’orientalisme ou a la musicologie universelle. En compensation de cette osmose,
il n’envisage la symbiose entre les cultures arabes et les cultures voisines de 1’Orient et de 1’Occi-
dent qu’en revendiquant systématiquement 1’antériorité, ’originalité ou le raffinement au profit
des Sémites, des Arabes ou des Maghrébins. En occultant, éludant, récusant ou réfutant les
travaux, les faits ou les idées qui ébranleraient sa foi en sa lignée, en usant de ’approximation,
de la citation et de I’affirmation, il aboutit, quoi qu’il en ait (p. 21), & un plaidoyer passionné en
faveur de son hérédité et de son identité musicales.

Jean-Claude Ch. CHABRIER
(C.N.R.S., Paris)

Ali Jihad RAcy, Musical change and commercial recording in Egypt, 1904-1932. Thése
Ph. D., Urbana, Illinois, 1977. 362 p. dactylogramme.

La thése comporte sept chapitres; quatre liés & 1’analyse socio-historique, deux a P’analyse
musicologique dont un & la gasida avec vingt-deux partitions-transcriptions, une conclusion,
une bibliographie et une liste de catalogues phonographiques.

Le chapitre I, « Introduction, domaine, probléme, contenu », définit I’étude de A.J.R. concer-
nant la période 1904-1932 tributaire du seul média phonographique, dont I’impact commercial,
technique et esthétique sur la culture musicale de I’Egypte a été apprécié par le truchement
d’articles, d’entretiens, de collections phonographiques, de catalogues, d’étiquettes de disques,
et dont les formes ont été analysées.

Le chapitre II, « Changements dans la vie musicale de I’Egypte moderne », évoque d’abord
I’Egypte du XIXe siécle (d’aprés Villoteau et Lane) oli des musiciens ignorants et mal vus formés
au sein de confréries ou de groupes ethniques assurent séparément les divertissements masculins
et féminins. Puis ’Egypte connait une mutation socio-intellectuelle, crée un systéme scolaire,
emprunte des magam-s aux Turcs, des wazn-s aux Syriens, et forme un milieu de mélomanes,
de musiciens et de musicologues orientaux respectant ’Burope (cf. I’ouvrage-clef : Kamil al-
Hula®i, Kitab al-miusiga al-Sargi, Le Caire, 1904). La musique va passer de la soirée privée a la
salle de concert puis au studio et accueillir les voix de femmes qui vont briller dans la tagtiiqa
tandis que les hommes interprétent plutét la wasla, suite composée de : 1) pesrev, sama'i
ou dilab, 2) muwassah, 3) taqasim, 4) layali, 5) mawwal, 6) dawr, 7) qasida, 8) taqtiiqa (rare).
Le dawr, élément le plus simple, se développe tandis que la wasla va devenir rare en 1930.
Le taht instrumental traditionnel (“iid, ganiin, nay, kaman, riqq) évolue vers la firga orchestrale

BCAI 1 (1984) M. Guettat: La musique classique du Maghreb, recensé par J.-Cl. Chabrier
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



