394 BULLETIN CRITIQUE

Ptolémee, Pline et Strabon, le temple d’Osiris est non pas tant dépeint tel que Sicard le voit que
tel que les Anciens ont di le voir ...

C’est un peu notre Egypte que Sicard faisait passionnément revivre, celle de nos premiers
saints, moines et anachorétes, celle de nos humanités. Et pourtant, & mesure que les notices
s’accumulaient, lieu par lieu, se tissait une autre toile, apparaissait une autre Egypte : tel lieu
entrait en relation avec tel autre, tel site ancien se laissait deviner dans le toponyme arabe ... Une
Egypte autonome, si ’on veut, complexe, dans sa profondeur historique. Sicard congut lentement
mais de fagon de plus en plus cohérente, le projet de cartographier ’Egypte ancienne sous I’'Egypte
moderne, en paralléle. La grande affaire de sa vie. Il demanda un dessinateur, il calcula, il mesura,
il se langa dans ce qu’on appelle aujourd’hui la toponymie historique. Il fut le premier égypto-
logue de terrain.

Son Paralléle, qui constitue ce tome IIT, n’est qu’en partie retrouvé. Le sort des autres textes
de Sicard ne fut guére meillenr. Lettres tronquées, déformées par ses anciens éditeurs qui vou-
lajent faire plus vrai, plus alléchant; la vérité de Sicard sur 'Egypte n’était pas toujours celle
qu’on lvi demandait. Le mérite de S. Sauneron et M. Martin est grand d’avoir présenté les lettres
d’origine, et d’autres qu’on avait oubliées.

Le sujet est certes & la mode : Dorigine, Ja constitution du savoir occidental sur I’Orient.
Claude Sicard dans son exemplarité (homme de religion, connaissant ses classiques, inventeur
mal Iu) pourrait €tre pour ces chercheurs un véritable embléme.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Gilbert DELANOUE, Moralistes et politiques musulmans dans I’Egypte du XIX° siécle (1798-
1882). IFAO, Le Caire, 1982, In-4°, 2 vol., 739 p.

Une vingtaine d’années de recherches, aussi bien érudites que vécues sur le terrain, ont permis
4 Gilbert Delanoue de déchiffrer, dans ’évolution de I’Egypte contemporaine, les permanences
d’une vie culturelle latente. Une réalité qui se meut & 1’écart, voire & contre-courant de 1’idéologie
« moderniste ». Son ampleur, 4 laquelle répondent les dimensions de cet ouvrage, déconcertera
sans doute les intellectuels de formation occidentale, que fascinait d’emblée le spectacle d’un
monde réduit, par leur narcissisme, & 1’action de I’Europe. L’originalité de I’historien réside ici
dans une écoute patiente du discours de ’autre.

Il s’agit d’une thése de doctorat d’Etat, soutenue a la Sorbonne en 1977. L’auteur déclare
avoir modifié son itinéraire. Sous un titre qu’on n’associe plus & Emile Faguet, mais qui met
en relief la pluralité et la complexité des consciences, il se proposait initialement d’étudier, 'un
aprés I’autre, les penseurs égyptiens d’une période charniére, 1882-1922 : I’Egypte, endettée,
fendue par le canal de Suez et soumise a la monoculture basculait alors — aprés un Moyen Age
prolongé — dans la révolution nationaliste et I’occupation britahnique. Journalistes, parlemen-
taires, tribuns, chefs de partis politiques se pressaient sur le devant de la scéne, en effet, 3 leur
sortie de I’école dite « moderne » et en brandissant des références occidentales. Toutefois la

BCAI 1 (1984) G. Delanoue: Moralistes et politiques musulmans dans I'Egypte du XIXe siécle (1798-1882), recensé par A. Louca

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 395

persistance d’un certain mode de pensée, bien différent, a contraint le chercheur & remonter
au début du dix-neuviéme siécle, méme aux derniéres décades du dix-huitiéme. Les limites
chronologiques de I’enquéte deviennent 1798-1882 : expédition de Bonaparte — occupation
anglaise du pays. Une histoire des mentalités donc, paralléle 3 la mainmise de 1’Occident sur
I’Egypte.

Dépouillant les produits intellectuels de cette époque, ol I’on pourrait s’attendre & trouver
la genése du « modernisme », Gilbert Delanoue lit pour nous brochures, gloses et traités d’une
littérature des plus ardues. Il repére et privilégie, selon leur juste épaisseur, ‘ulamd’ et mystiques,
souvent obscurs, implantés dans I’Egypte profonde et détenteurs d’une culture omniprésente,
oll communient les professeurs d’al-Azhar et les masses illettrées. Ces invisibles leviers de la
conscience musulmane locale sont identifiés et rattachés a leurs traditions, que viendra agresser
la paradoxale Europe des lumiéres et de la révolution industrielle. Mais le rythme du XIX®
siécle n’interrompt pas encore, aux bords du Nil, les béates répétitions, ni les étales commentaires
des plus savants.

L’histoire des idées que nous suivons, analyses principalement théologiques et éthiques, se
fait un peu moins abstraite lorsqu’elle définit les modéles mentaux qu’incarnent ces personnages.
Leurs monographies successives constituent les chapitres de I’ouvrage. Aprés al-Gabarti et
al-Sarqawi, cheikhs contemporains de Bonaparte, viennent les juristes Muhammad ‘Ulays,
Muhammad al-"Abbasi al-Mahdi; les soufis Ahmad al-Sawi, Hasan al-Idwi, "Abd al-"Hafiz
‘Ali, etc.; les “ulamd’ partisans des lumiéres, Hasan al-"Attir, Husayn al-Marsafi et enfin les
deux grands serviteurs des vice-rois réformateurs, Rifa'a al-Tahtawi et “Ali Mubarak, replacés
ici dans leur contexte islamique.

Un tel classement, qui tiche d’accorder genres et chronologie, ne va pas sans tiraillements.
Hasan al-"Attar, par exemple, est séparé de son ami al-Gabarti, bien qu’il soit comme lui un
éminent « témoin de 1’occupation francgaise et des débuts de Muhammad “Ali». 1l voisine, en
tant que « partisan des lumiéres », avec Husayn al-Marsafi, son cadet certes, mais dont le
conservatisme décrit plutét une régression.

La question d’une évolution se pose ainsi a 'intérieur de cette période quantitativement riche,
quoique réputée décadente. L’auteur, qui tire des ténébres une foule de guides et de disciples,
évite cependant les imprudentes synthéses. On dirait d’ailleurs que la mise en ccuvre de sa vaste
documentation, plus largement spirituelle et intellectuelle que biographique, I’a trop absorbé
pour qu’il campe autant de figures diverses sur le fond d’une histoire sociale susceptible d’ex-
pliquer leur émergence. Mais le temps vécu n’étant assurément pas le méme pour tous, les avis
des juristes — réactions ponctuelles & leur actualité —, la vision du monde & travers doctrines
et pratiques pieuses, donneront au lecteur la mesure des adéquations, les points d’articulation
de la vie quotidienne chez ces hommes sur la vie éternelle ou sur les réalités du siécle. L’ensemble
des analyses est imposant. Récurrences, foisonnement, on a I’esquisse d’une respiration séculaire,
telle que P’apprécient les historiens de la longue durée. Le seul clivage, que semble symboliser
I’ingénieur ministre “Ali Mubarak, en réorganisant I’instruction publique officielle indépendam-
ment d’al-Azhar, n’entame en rien le consensus. « Tous sont convaincus de la nécessité de diffu-
ser un enseignement religicux de base qui ne fait qu’un avec le patriotisme et le sens du
dévouement au bien commun » (p. 563). Et I'imprimerie multiplie, outre les manuels pour un

BCAI 1 (1984) G. Delanoue: Moralistes et politiques musulmans dans I'Egypte du XIXe siécle (1798-1882), recensé par A. Louca
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

396 * BULLETIN CRITIQUE

public trés restreint d’écoliers, bien des ouvrages qui mélent le rationnel et le merveilleux, édités
par les soins de vénérables maitres d’al-Azhar.

La spécificité de cette moisson culturelle affirmée, 1’auteur exclut de son champ, délibérément,
al-Afgani et Muhammad “Abduh. Il précise (pp. XXII-XXIV) :

« Dans les derniéres années de cette tranche chronologique — exactement de 1875 & 1882,
soit depuis la mission d’enquéte effectuée par I’Anglais Cave pour examiner les finances du
khédive Isma‘il, et I’achat brusque, par Disraéli, de la part égyptienne des actions du canal de
Suez, c’est-a-dire la premi¢re menace indubitable portée contre 1’indépendance nationale, jus-
qu’a 'occupation britannique — une opinion publique se développe au Caire et & Alexandrie
dans une couche d’intellectuels et de notables. Ce mouvement d’idées, qui va déboucher dans
la révolution de ‘Urabi pacha en 1882, a fait I’objet déja de nombreuses recherches; il y a encore
beaucoup a faire, certes, pour le connaltre mieux. Mais il me semble que, pour en enrichir 1’étude,
il est permis de tenter de changer quelque peu les perspectives, et qu’il peut étre utile, pour un
temps au moins, de fixer ’attention sur les intellectuels du type le plus traditionnel et sur ceux
qui ont servi les vice-rois réformateurs avant le surgissement de ce mounvement. C’est la raison
pour laquelle ce travail ne traite pas de Gamal al-din al-Afgani en Egypte, ni de ses disciples,
ni des journaux apparus dans les années 1876-1882, ni du réformisme musulman, lequel ne prend
vraiment corps en Egypte que vers 1895-1900, autour de Muhammad “Abduh et de la revue
al-Mandr dirigée par son disciple syrien établi en Egypte, RaSid Rida. »

D’un autre ordre est ’omission de la communauté copte. Malgré les proportions encyclo-
pédiques de ’ouvrage, les Coptes n’y figurent organiquement qu’a travers certaines farwd-s
qui rappellent leur condition de protégés, dimmi-s. Quant aux quelques pages réservées au « Géné-
ral Ya'qib et son projet d’une Egypte indépendante », elles restent isolées et se lisent comme
un bref appendice au livre I, consacré aux « Témoins de 1’occupation francaise », Protagoniste
de V’histoire pourtant et non seulement témoin, Ya‘qiib demeure le parent pauvre d’al-Gabarti.
Déséquilibre significatif de toute une littérature historique. L’auteur ’attribue a la nature et
au volume de la documentation disponible et tient & dissiper I’illusion d’optique que produirait
I’impiicite de sa thése. Il appelle de ses veeux une étude, paralléle & la sienne, sur « 1’évolution
des idées et des modéles religieux, moraux, sociaux dans cette communauté [...] & travers des
biographies d’hommes qui lui appartiennent, et leurs écrits » (p. Xx1v).

En attendant le second volet du diptyque scientifique souvhaité, il importe de comprendre le
propos de Uislamologue. Sa lucidité apporte un puissant éclairage sur ’actualité. Mais son huma-
nisme récuse toute tentation ou tout alibi intégriste. Sa thése; 12 ol elle expose des démarches
hostiles & la modernité, inscrit une date sur chaque piéce de 1’inventaire et ne céde & aucune
contre-idéologie. Soulignons ’emploi heureux de I’épithéte « nilotique » pour désigner, sous la
plume de Gilbert Delanoue, les hommes qu’il étudie avec cette sympathie exigeante qui leur
restitue la totalité primordiale d’une Egypte « mére du monde ».

Pour les chercheurs, cet essai considérable, qui parvient a changer certaines perspectives,
restera un ouvrage de référence. Outre ses bibliographies, ses notes minutieuses et les longues
citations qui le doublent d’une véritable anthologie, il fournit douze annexes substantielles.

BCAI 1 (1984) G. Delanoue: Moralistes et politiques musulmans dans I'Egypte du XIXe siécle (1798-1882), recensé par A. Louca

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 397

A T’habituel index des noms propres, s’ajoutent encore deux index: spécifiques des notions et
des termes arabes. Ceux-ci illustrent une conviction : « Tout ce qui touche & la langue arabe
et aux modéles culturels est lié étroitement aux conceptions relatives & la société; ¢’est pourquoi
nous ne pouvons pas abandonner ce terrain a une histoire de la littérature pure, & supposer
qu’elle existe» (p. 361).

La fécondité est incontestable d’un tel répertoire, qui servira de guide, le long de sept cents
pages, pour définir des idées, identifier des comportements et retracer une histoire des mentalités
dans un espace qui dépasse volontiers I’Egypte et le XIX® siécle.

Anouar Louca
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Rashid Ismail KHALIDI, British Policy towards Syria and Palestine 1906-1914. Londres,
St Antony’s Middle East Monographs n° 11, Ithaca Press 1980. In-4°, x11-412 p.

Ce livre se présente comme une remise en cause de Dinterprétation traditionnelle des décisions
prises par la Grande Bretagne pendant la premiére guerre mondiale concernant le Proche Orient.
Loin d’étre le résultat de la conjoncture de la guerre, elles sont la conséquence de Ia politique
suivie a partir de 1906. Avant cette date et grice a la conclusion de ’Entente Cordiale, la position
de I’Angleterre en Egypte paraissait solidement assurée. L’incident de “Aqaba en 1906 en montre
brusquement la vulnérabilité. L’installation des Turcs & cet endroit stratégique et leur revendi-
cation sur le Sinai remettent en cause ’occupation britannique en Egypte avec son absence de statut
juridique. La situation est d’autant plus dangereuse que le mouvement national égyptien de
tendance pro-ottomane est trés actif. A ce moment déja la question litigieuse sera directement
celle de I’appartenance de Taba au territoire égyptien. Le danger est celui de voir le chemin de
fer du Hedjaz s’étendre jusqu’a la fronti¢re égyptienne, ce qui permettrait ’acheminement rapide
d’une armée ottomane vers I’Egypte alors que la Grande Bretagne a besoin de délais plus longs
pour I'envoi de renforts par voie maritime. Les pressions exercées sur la Porte permettront
d’éloigner provisoirement le danger sans I’éliminer totalement.

La Grande Bretagne se trouve donc dans la nécessité d’avoir une politique proche-orientale
défensive (protection de I’Egypte) qui va se muer en action offensive (établissement d’une zone
d’influence en Palestine). Le pouvoir de décision passe alors de I’Ambassade de Constantinople
a I’agence diplomatique du Caire.

A partir de 1906 on étudie la possibilité d’opérer en cas de crise un débarquement en Palestine
associé & un soulévement arabe contre les Turcs. On pense non aux Druses et aux Maronites
mais aux Bédouins, ce qui constitue une nouveauté importante, Cette action régionale s’explique
par le fait que I’on ne peut plus exercer des pressions directes sur Constantinople en raison du
redéploiement de la flotte anglaise qui doit faire face & la menace allemande en mer du Nord.

Pour mener une telle politique il faut s’assurer de ’accord de la France. C’est ’objet des
négociations sur les chemins de fer ottomans de 1909-1910. La Grande Bretagne reconnait la pré-
pondérance francaise en Syrie, donc une zone d’influence, en échange d’une position équivalente

67

BCAI 1 (1984) G. Delanoue: Moralistes et politiques musulmans dans I'Egypte du XIXe siécle (1798-1882), recensé par A. Louca
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



