BULLETIN CRITIQUE 385

La simple énumération des titres des communications montre leur variété et leur intérét. On
ne saurait oublier de mentionner les trés importantes introductions de Benjamin Braude et de
Bernard Lewis au premier et au deuxiéme volumes : outre une présentation historique, ils ont mis
en évidence les facteurs psychologiques, la diversité interne réelle du systéme des millet-s et son
évolution selon les communautés, la vision du systéme par les Européens et I’influence que ceux-ci
ont pu exercer & partir de la fin du XVIII® siécle, tant par la diffusion d’idées politiques qu’a
travers le réle joué par les missions religieuses. Le « nationalisme ottoman » lancé dans la
seconde moitié du XIX¢ siécle n’a connu que trés peu de succés, et par la suite le pan-turquisme
a accentué le clivage entre Ottomans et non-Ottomans.

Dans les provinces arabes, les minoritaires chrétiens (isolés de Constantinople et de Rome)
et juifs n’ont eu longtemps qu’une influence réduite; les missions catholiques et protestantes
ont exercé un rdle important dans la prise de conscience politique des communautés chrétiennes
et ont permis a celles-ci de tenir vne place de premier rang dans le développement de I’arabisme,
puis du nationalisme arabe, alors que les Juifs sont longtemps demeurés sur la réserve et n’ont
regu 'influence européenne que par 'intermédiaire de 1’Alliance Israélite Universelle, puis du
sionisme.

Ces deux livres, bien que présentant des communications apparemment sans continuité directe
les unes avec les autres, n’en constituent pas moins 2 la fois un apergu des recherches faites dans
certains domaines ou certains aspects des millet-s, et un apport important & la connaissance de
leurs structures, de leurs relations et de leur évolution au sein du monde ottoman; en cela les
éditeurs ont rendu un service certain aux spécialistes de ’histoire humaine, politique, sociale
et économique de I’Empire ottoman.

Robert MANTRAN
(Université de Provence)

Michael WINTER, Society and Religion in Early Ottoman Egypt. New Brunswick (USA)
and London, Transaction Books, 1982. In-8°, 345 p.

L’ouvrage porte en sous-titre : « Etudes sur les écrits de ‘Abd al-Wahhab al-Sa‘rani», et
c’est bien de cela qu’il s’agit d’abord. L’introduction le précise : en dépit de travaux déja exis-
tants, I’ceuvre de Sa‘rani offre un matériel encore insuffisamment exploité sur la société et la
culture de son temps, et c’est & cette exploitation que M. Winter a voulu s’attacher, & partir
surtout de l'autobiographie (Latd’if al-minan), des grands recueils biographiques (Tabagdt)
et de V'ouvrage (al-Ahldq al-matbiiliyya) plus spécialement consacré 3 Ibrihim al-Matbili
(m. 1472).

M. Winter évoque d’abord D’arriére-plan historique et culturel de 1’époque de Sa‘rani (1493-
1565) a I’aide d’Tbn Iyas et de Diyarbakri pour le cadre historique (fin du sultanat mamlik et
début des Ottomans), et rappelle la place centrale du soufisme dans la culture de ce temps :
devenu la préoccupation majeure des “ulama’ aussi bien que de ceux qui s’y consacraient entiére-
ment, il entraina néanmoins chez ces derniers une attitude culturelle différente, davantage ouverte
aux besoins du plus grand nombre. La biographie de I’auteur est ensuite présentée (ch. 2) depuis

BCAI 1 (1984) M. Winter: Society and Religion in Early Ottoman Egypt, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

386 BULLETIN CRITIQUE

la zawiya familiale de Saqiyat Abil Sa‘ra, la venue au Caire (1505), I"apprentissage de la vie
dévote 4 la mosquée de Gamri et 1’opposition rencontrée au sein de ce milieu, jusqu’a ce que,
vers 1524 semble-t-il, un membre indélicat du Diwan, pour mettre a 1’abri des terres frauduleuse-
ment acquises, les constitue wagf et crée une zawiya ob Sa‘rani vécut, en notable du soufisme,
jusqu’a la fin de ses jours & 1’abri du besoin, lui et les quelque deux cents personnes qui rési-
daient avec lui dans la zawiya. Les autres traits marquants du personnage sont alors détaillés.:
sa formation, ses bonnes relations avec les milieux dirigeants — ce qui lui suscita des oppositions
(dont seule celle du chef spirituel de la Halwatiyya apparait clairement) -—, son respect de la
femme, enfin ses parents et héritiers qui ont maintenu jusqu’au début du XIXe siécle Pactivité
de la zawiya et I’existence de sa « Voie ».

L’auteur étudie ensuite (ch. 3) ce qu’il nomme : « les Ordres siifis en Egypte » : la Sadiliyya
qui a influencé Sa‘rdni, mais dont il se distingue; la Ahmadiyya & laquelle il se rattache plus
directement par ses maitres, mais dont il iui arrive d’attaquer les membres avoués lorsque ceux-ci
privilégient leur affiliation sur la direction d’un maitre; la Halwatiyya dont il n’admet pas le
principe (la galwa ou retraite solitaire), et qu’il soupgonne de bien des maux (pratiques alchi-
miques, fabrication de fausse monnaie, etc ...); enfin les « pseudo-Malamatis» et les «ex-
centriques » que Sa‘rni inclut dans ses Tabagar bien que, selon M. Winter, «ils le dégofitent
profondément » (p. 115). Le chapitre 4 (Structure et organisation des Ordres) regroupe les
renseignements que I’ceuvre de Sa‘rani fournit sur les affiliations aux « Ordres », les motifs qui les
suscitent, la place du Sayh et I’établissement du groupe ou les liens familiaux jouent un grand
r6le, du vivant du Sayh et aprés sa mort, pour le maintien de 1’« Ordre ». Puis, sous le titre
«Aspects sociaux et religieux du Soufisme » (ch. 5), M. Winter passe en revue & la fois des attitudes
intérieures (zuhd, tawakkul, wara®) ou culturelles (la place du livre, le recours a la «religion
populaire »), des controverses sur la doctrine (Ibn al-"Arabi, Ibn al-Farid) ou les pratiques
(sama’, mawlid, café, qualité des vétements), y compris, assez briévement, ’attitude a 1’égard des
miracles des Sayh-s (kardmat).

Naturellement le tableau du monde des ‘ulama’ (ch. 6) est moins riche : Sa‘rani apprécie sans
illusion leur relation avec les sifis et le reste de la population, tout en considérant leur role
comme fondamental dans cette société musulmane ol le savoir est de plus en plus uniquement
religieux. M. Winter montre alors comment la position originale de Sa“rini en matiére de figh
rejoint ses préoccupations de sifi (p. 237). L’ouvrage se termine (ch. 7) par une présentation de
son attitude & I’égard des divers milieux sociaux : attitude a 1’égard des milieux dirigeants,
toute de réserve et de prudence (son opposition au systéme judiciaire ottoman, trés nette, n’em-
péche pas son loyalisme envers I’Etat); attitude a I’égard du petit peuple des villes et de Ia
campagne, des minoritaires (juifs et chrétiens), des femmes, autant de catégories qui sont a la
fois I’objet d’un classement sans appel dans un statut inférieur, et d’une conduite quotidienne
pleine d’humanité et de compréhension.

Cette présentation sommaire du livre de M. Winter aura donné, on ’espére, une idée de la
richesse du contenu. L’apport premier de cet ouvrage est dans effort fait pour réunir a partir
de I’ceuvre de Sa‘rani tous ces éléments d’information : & peu prés la totalité de la substance
de cette étude en provient. Etant donné la difficulté de cerner I’historique dans des textes écrits
a des fins d’édification (cf. p. 72), ce n’est pas un mince mérite. Nous avons donc 1a des apports

BCAI 1 (1984) M. Winter: Society and Religion in Early Ottoman Egypt, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 387

utiles devant contribuer a notre connaissance de la société et de la religion en Egypte au début
de 1’époque ottomane.

On se permettra toutefois quelques remarques. M. Winter s’est efforcé de clarifier les choix
de Sa‘rani dans le domaine de la mystique. Il établit nettement (p. 93) que Sa‘rani ne se défi-
nissait pas tout uniment lui-méme comme un §adili, ce dont nous n’avions pas assez tenu compte
dans nos premiéres études. Sur ce point nous avons méme une dette a 1’égard de M. Winter :
c’est & la suite d’une objection qu’il fit & notre communication (« L’insertion sociale de Sa‘rani
dans le milieu cairote ») présentée au symposium réuni i ’occasion du millénaire du Caire en
1969, que nous avons mieux pris conscience qu’on ne pouvait en effet définir Sa‘rani simplement
comme un $adili. Mais la réflexion que nous avons menée par la suite nous a fait découvrir aussi
combien les liens multiples établis avec des maitres différents I’emportaient & cette époque sur
[’appartenance a des groupes, ce que M. Winter reconnait (p. 26). Aussi il nous parait dangereux
d’utiliser comme instrument d’analyse ou de présentation du milieu dévot le concept d’« Ordre »
siifi. Cela conduit a des développements qui semblent bien contradictoires (comparer le texte
de 1a page 93 avec les pages 166 et 204-205, notes 47 et 58), signe que le concept d’« Ordre »,
valable pour les temps postérieurs, convient encore mal & une époque ou des phénomeénes treés
variés coexistent et ne sont pas tous présentables dans le cadre général des affiliations aux
«Ordres » : a cbté de groupes déja de type confrérique ou la fidélité a la « Voie » choisie ’em-
porte parfois sur le souci de se donner un maitre spirituel direct, on trouve la simple influence
spirituelle d’un homme ou d’un courant de pensée, la gestion d’une zdwiya devenue bien de
famille se suffisant a soi-mé&me (toutes choses que montre bien le matériel réuni par M. Winter),
ou la provocation plus on moins consciente des « excentriques» qui nous paraissent moins
rejetés par Sa‘rini que M. Winter ne le dit. Par ailleurs, I’adoption d’une présentation par
« Ordres » est également dangereuse parce qu’elle conduit tout naturellement & chercher & défi-
nir une « structure sociale des Ordres » (p. 129) sur laquelle M. Winter reconnait qu’il y a peu
d’information. En ce qui nous concerne, nous avons essayé de montrer (dans « Histoire et hagio-
graphie de ’Egypte musulmane a la fin de I’époque mamlouke et au début de I’époque ottomane »,
in Hommages @ Serge Sauneron, 11, 1979, p. 287-316, étude que M. Winter n’a pas eue a sa dis-
position) que les choix spirituels eux-mémes n’étaient peut-Etre pas sans rapport avec des milieux
sociaux et culturels différents.

Enfin on peut se demander si le matériel livré par ’ceuvre de Sa‘rani dont M. Winter rappelle
plus d’une fois les inconséquences et les contradictions, peut &tre accepté par I’historien comme
un témoignage qui se suffirait a lui-méme. I ne livre évidemment qu’une partie du réel (cf. notre
article « Deux saints populaires du Caire au début du XVIe siécle », in BEO, XXIX, 1977, p. 131-
143). On sent M. Winter hésiter entre ’adoption pure et simple des vues de son informateur
(sur la pratique de I’alchimie par les siifis par exemple, p. 172 sqq.) et la distance qu’il prend
a I’égard de phénoménes génants comme les kardmdt sur lesquelles il s’attarde peu (p. 184-188).
On regrette parfois qu’il n’ait pas une approche plus résolument historienne de ce matériel,
faisant davantage appel & des sources d’information de tous ordres, extérieures 2 Sa‘rani : on
songe & ce que peut apporter a I’histoire religieuse des recherches architecturales comme
celle, toute récente et que M. Winter ne pouvait connaitre, de D. Behrens-Abouseif, « An
unlisted monument of the fifteenth century : the Dome of Zawiyat al-Damirda$», in dnnales

BCAI 1 (1984) M. Winter: Society and Religion in Early Ottoman Egypt, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

388 BULLETIN CRITIQUE

Islamologiques, XVIII, 1982, p. 105-115. Mais cela efit dépassé de beaucoup le cadre d’un
livre sur Sa‘rani, dont il est évident par ailleurs qu’il est riche des renseignements les plus
divers et qu’il fournit la meilleure étude sur cet auteur en tant que personnage social, dont
nous disposons aujourd’hui.
Jean-Claude GARCIN
(Université¢ de Provence)

Antoine ABDEL NOUR, Introduction & I’histoire urbaine de la Syrie Ottomane (XVI-XVIII*
siécle). Beyrouth, Publications de 1’Université Libanaise, 1982, xvii-422 p.

Le livre d’Antoine Abdel Nour est le résultat d’un projet ambitieux, écrire un travail global
sur les villes de Syrie et de Palestine a 1’époque ottomane alors que les monographies sur les
villes concernées n’existent pas toujours, méme pour les plus importantes (c’est le cas de Damas),
et alors que les sources fondamentales sont seulement en cours de dépouillement. Ce double
probléme explique que le livre d’A.A. ne soit qu’en partie 4 la hauteur de cette ambition, quelles
qu’en soient les qualités.

Cette étude repose sur une information étendue : la bibliographie des ouvrages imprimés
est imposante, et compléte pour ’essentiel. L’auteur a fait largement usage des sources consu-
laires et il a procédé au dépouillement des documents d’archives dont utilisation a commencé
il y a une vingtaine d’années, dans la ligne des travaux pionniers de Barkan et de Shaw. A.A. a
eu recours aux archives des Tribunaux (Mahkama), en particulier pour Alep et pour Sayda
(fruit d’une étude antéricure). Il a consulté les recueils des Firmans impériaux (Awamir sulia-
niyya). Il a étudié des documents de waqfs. Il n’a pas travaillé dans les archives d’Istanbul, mais
la trés regrettable politique de « rétention d’archives » qui a été longtemps de régle en Turquie
excuse cette lacune.

Une information aussi riche, variée et & certains égards nouvelle, explique I'intérét du livre
de A.A. et 'importance des résultats obtenus. Les conclusions géhérales, — remise en cause
des schémas traditionnels concernant le bilan ottoman, habituellement considéré comme trés
négatif, meilleure appréciation du rble de I’Occident, probablement plus marginal qu’on ne I’a
dit (sur la base de l’utilisation d’une documentation trop exclusivement occidentale : archives
consulaires et récits de voyages) — paraissent tout a fait fondées : elles s’inscrivent dans un
processus de révision de I’histoire des pays arabes a I’époque ottomane qui est actuellement en
cours aussi bien dans les pays arabes qu’en Occident.

Des résultats importants apparaissent dans cette étude. Sur Alep, en particulier, I’auteur
présente des analyses détaillées et fines et remet, 3 juste titre, en question les conclusions trés
négatives de Sauvaget (qui étaient d’ailleurs contredites par son exposé méme sur cette métropole).
Les indications qui sont données sur 1’évolution de la ville du XVI® au XVIII® siécle sont solides
(pages 66-72). Le tableau général de la vie urbaine en Syrie, et la description de ses manifesta-
tions sont présentés d’une maniére convaincante. Pour I’ensemble de la Syrie, I’auteur expose
avec clarté I’évelution du grand commerce, son rdle réel, et sa conception du déplacement du
centre de gravité urbain vers l’ouest, vers la cdte, est bien argumentée. Pour ’ensemble de la

BCAI 1 (1984) M. Winter: Society and Religion in Early Ottoman Egypt, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



