372 BULLETIN CRITIQUE

George MAKDISI, The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the West.
Edinburgh University Press, 1981. x1v 4 377 p.

1l ne s’agit pas dans ce livre d’une étude sur ’éducation musulmane qui aurait nécessité aupa-
ravant plusieurs monographies spéciales, sur différents aspects en question, mais plutét d’une
analyse centrée avant tout sur une forme particuliére de cette éducation : celle de la madrasa
et sur la méthode scolastique qui en était le produit. M. Makdisi, professeur & I’Université de
Pennsylvanie, fort d’une longue expérience dans ce domaine scientifique, a concentré ses efforts
sur le onziéme siécle aprés J.C. 4 Bagdad, lieu dans lequel, & cette époque, ce genre d’institutions
et cette méthode ont particuliérement fleuri. L’ceuvre se divise en quatre chapitres dont j’essaierai
de présenter les idées essentielles.

Chapitre I : « Institutions » (1-74), avec les points suivants :

1. La naissance des écoles juridiques, celle des madahib qui étaient des écoles a caractére
personnel, et auxquelies M. Makdisi aimerait mieux donner comme équivalent anglais le
mot « schools », au lien de rites qui se rapporteraient plutét 4 une division liturgique
telle qu’elle se présente dans les églises chrétiennes. Dés le début du 11°/VIII® s. on assiste
a la formation de telles écoles, autour d’importantes personnalités : quatre écoles sunnites,
celles d’Abi Hanifa (m. 150/767), de Malik b. Anas (m. 179/795), de Safi‘i (m. 204/820)
et d’Ibn Hanbal (m. 241/855) sont les seules qui ont survécu parmi prés de 500 écoles
personnelles qui auraient été enregistrées et qui ont disparu lentement pour des causes
différentes. En définitive 1’a emporté le traditionalisme des juristes dans sa lutte contre
le rationalisme des théologiens, lors de la grande mihna & Bagdad.

2. « Typology of Institutions of Learning » avec toutes sortes d’institutions qui ont précédé
la création du type de la madrasa : le maglis congu au début comme salle d’enseignement
du hadit qui apparait 1ié A des genres variés : sermon, enseignement, farwd, cercles poétiques,
littéraires; la mosquée (masgid) et ses halgas (cercles), le kuttab (ou école élémentaire)
avec une évolution crescendo vers la madrasa (kuttab/makitab — masgid — madrasa) et
le han qui servait aussi d’une espéce d’internat pour les étudiants qui habitaient en dehors
du lieu dans lequel se trouvait la madrasa en question. Ainsi I’on assiste 4 une floraison
de la madrasa comme institution qui donnait a 1’étudiant tout ce dont il avait besoin pour
apprendre, et qui a connu la fondation d’institutions analogues, celles des monastéres
(appelées ribdt, hangdh, zawiya, turba, duwayra).

3. La loi du wagf, fondation charitable, a été & 1a base de la science et des hommes de science
dans P’Islam. L’auteur étudie les qualités requises du waqif (fondateur charitable), I’insti-
tution elle-méme dans son personnel, ses objets et motifs qui en général résident dans des
causes de piété, ou alors dans le désir de sauvegarder la fortune privée, rarement aussi dans
la recherche du pouvoir,

BCAI 1 (1984) G. Makdisi: The Rise of Colleges. Institutions of learning in Islam and the West, recensé par R.G. Khoury

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 373

Chapitre II : « Instruction » (75-152), dans laquelle la premiére place était réservée aux sciences
religieuses auxquelles étaient subordonnés les genres purement littéraires; alors que les sciences
dites étrangéres (dahila) (philosophie grecque, sciences naturelles) n’étaient enseignées que dans
les bibliothéques ol se trouvaient les livres en question, et o travaillaient parfois aussi des juristes
(v. le cas d’al-’Amidi m. 631/1234, ou surtout celui d’Ibn Ruid m. 595/1198). On y apprend aussi
comment était organisé cet enseignement et quelle en était la méthode. 1l faut souligner la place
accordée la a la méthode scolastique dont il analyse 1’origine et le développement, montrant
comment elle s’est saisie de la dialectique attrayante pour arriver a un consensus, en surmontant
le hilaf, son antonyme, et s’appuyant sur la logique d’Aristote, connue grice au mouvement
des traductions & Bagdad. C’est ainsi que s’est développée la dialectique juridique, sous une
forme parfaite de discussion, avec une terminologie trés élaborée sur laquelle on reviendra plus
loin.

Chapitre 111 : La communauté scolastique (153-223) : D’abord les professeurs, avec un examen
de leur mode de nomination, leur situation dans la communauté (importance du poste, cours
inauguraux ...), les sources de leurs traitements et les abus qu’on y trouve parfois. Une deuxiéme
partie est consacrée aux étudiants, 4 leur classification, a certains aspects de leur vie et & leurs
conditions financiéres. Il est intéressant de noter a cet égard que si certains professeurs touchaient
des sommes considérables (il s’agit de voir si ce n’est pas exagéré dans les sources en question),
il y en a eu quelques-uns qui ont financé les études de leurs étudiants, ou parfois des étudiants
riches qui ont aidé d’autres camarades pauvres. Une derni¢re partie traite des postes, des fonctions
et des occupations, avec une étude de tous les termes techniques désignant le personnel scienti-
fique, pédagogique ou administratif : ces termes, d’une grande variété, se rapportent au domaine
juridique (ou le mot Sayh est généralement employé pour désigner un professeur, parfois aussi

N\

mudarris, mais sans autre complément), a celui des autres sciences ou a celui des métiers.

Chapitre IV : L’Islam et I’Occident chrétien (224-280). L’auteur s’y engage a établir un paral-
Iélisme entre les deux camps dans le domaine des institutions, des méthodes, de instruction et
dans celui des postes. Bien que ["université soit une création du 12° siécle européen, non seule-
ment dans son organisation, mais aussi dans ses priviléges et sa protection (par les papes, les
rois ...), et que les principes de corporation de droit de cité soient étrangers a la loi islami-
que, il y a des points communs qui laissent percevoir une influence de I’Islam sur 1’Occident :

D’un c6té le waqf, legs pieux a la base de la fondation charitable, de I’autre la fondation chari-
table européenne; en particulier 1’acte libre commun aux deux types de fondateurs : fonder
son institution sans médiation ni ecclésiastique ni gouvernementale.

La madrasa et le « college » fondés sur la loi du wagf, avec leurs boursiers diplémés ou non
diplémés, et les autres éléments de comparaison appartenant aux grades universitaires, ainsi,
entre autres, que la volonté libre de fonder et ses limitations de par la loi, I’objet charitable
Iui-méme et les motifs non déclarés de fondation, le systéme d’administration, de surveillance
et les bénéficiaires.

BCAI 1 (1984) G. Makdisi: The Rise of Colleges. Institutions of learning in Islam and the West, recensé par R.G. Khoury
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

374 BULLETIN CRITIQUE

La volonté du souverain (en tant que personne privée) de créer une université, aussi bien dans
I’Islam occidental qu’en Espagne ou en Italie chrétiennes.

Le développement de deux dialectiques : 1'une juridique, I’autre spéculative.

La disputatio au cceur des études juridiques et théologiques.

La position unique du professeur juriste dans I’Islam et en Europe méridionale (& commen-
cer par Bologne).

Les trois significations liées au mot Jectio : le professeur qui donne un cours (sens actif), I’étu-
diant qui lit sous la surveillance d’un professeur, et 1’acte de lire sans aucun rapport ni avec
I’'une ni avec ’autre forme; tous ces sens ne peuvent s’expliquer que par la méthode islamique
de la gird’a (qara’a, gqara’a “ala ...) qui a été développée trés t6t dans 1’Islam.

La subordination des branches littéraires aux branches juridiques, théologiques et médicales.

La reportatio qui a son paralléle t6t dans la ta'liqa islamique.

La licencia docendi (p. ex. en Allemagne Fédérale jusqu’d maintenant connue sous la forme
venia legendi) avec son paralléle igaza li-I-tadris (le mot igaza a été employé pour des domaines
différents, p. ex. pour celui de la transmission des textes ...).

Cela a coté d’autres éléments frappants et des termes techniques particuliers & la scolastique,
sans pour autant oublier la fameuse méthode du « sic et non» qui a ses modéles dans le hilaf
islamique.

Le livre se termine par une conclusion, une analyse de quelques opinions scientifiques de
certains prédécesseurs dans ce domaine, de notes et références, d’une bibliographie et d un index
général.

J’ai essayé de résumer les grandes idées trés denses de ce livre particuliérement intéressant et
utile. M. Makdisi est arrivé 3 faire comprendre, par une argumentation serrée, qu’on ne peut
pas négliger des points de rapprochement entre I’Islam et 1’Occident dans tous ces domaines,
et que l'influence doit venir, forcément, des institutions et méthodes existantes auparavant dans
P’Islam (voies multiples de contact : Espagne, sud de I’Italie ...). L’honnéteté scientifique le
demandait, conclut-il. S’il en est ainsi, pourquoi I’Europe a-t-elle été capable de faire un saut
en avant, de se développer, alors que les pays musulmans se sont attardés, pour rester en arriére ?
M. Makdisi répond que le probléme est certes trés complexe, mais & son avis il y a une cause
principale inhérente au systéme du waqf qui présente une seule forme de perpétuité, alors que
I’Europe hérita de deux formes de perpétuité : a c6té de la fondation charitable, le systéme de
corporation. La forme islamique était statique, celle de I’Europe dynamique; I’Islam travailla
sous la lourde « main-morte », alors que 1’Occident était capable de tirer tous les profits des
établissements charitables, et de rendre cette forme de perpétuité dynamique grice a 1’incorpo-
ration. Idée intéressante et qui devrait faire réfléchir les responsables de ’avenir scientifique
dans tous les pays arabes et islamiques.

Pour conclure, souhaitons a cette ceuvre convaincante, d’une richesse et d’un intérét incontes-
tables, le maximum de diffusion, non seulement en Orient, mais aussi dans tous nos milieux
universitaires occidentaux.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

BCAI 1 (1984) G. Makdisi: The Rise of Colleges. Institutions of learning in Islam and the West, recensé par R.G. Khoury

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 375

Bertold SPULER (éd.), Handbuch der Orientalistik : Geschichte der Islamischen Lénder,
VI¢ vol. : Wirtschaftsgeschichte des Vorderen Orients in Islamischer Zeit, 1*° partie.
Leiden/Koln, E.J. Brill, 1977. 405 p.

La récente moisson d’articles, monographies et ouvrages collectifs, consacrés aux thémes
économiques par des historiens arabes, européens et américains, indique désormais I’existence
d’un milieu actif et attentif & la recherche sur I’histoire économique et sociale du monde musul-
man. Loin de remplir les grandes lacunes qui existent encore dans ce domaine, les résultats
obtenus ces derniéres années constituent cependant une littérature solide, qui nous aide & sur-
monter ’argument du manque de sources pour la reconstruction de cette histoire, argument
nourri entre autres par la comparaison avec les sources médiévales de I’Europe. La décision de
consacrer 4 ’histoire économique deux volumes du Handbuch der Orientalistik, dont voici le
premier, répond au besoin de faire le point sur 1’état de la recherche dans ce domaine, tout en
confirmant la place primordiale qui revient & ce secteur dans ’interprétation de I’histoire du
monde musulman et de sa décadence actuelle..

Dans le présent volume ont été rassemblés en tout 13 chapitres, qui constituent des synthéses

" et des mises au point de sujets, qui ont été traités auparavant par leurs auteurs respectifs, dans
un cadre plus vaste et détaillé. Ceci étant, le choix des chapitres rassemblés dans ce volume
a été déterminé par D’existence des domaines explorés et non par le poids respectif qui revient
aux différents facteurs dans ’ordre économique. Ainsi par exemple, le facteur démographique
qui se trouve souvent employé dans les discussions comme explication de phénoménes divers,
aussi bien prospérité que décadence par exemple, reste toujours inexploité.

Du point de vue méthodologique, les études rassemblées dans ce volume représentent deux
approches différentes des questions économiques : d’un cbté, isolement d’un phénoméne ou
d’un facteur économique d’une portée générale et commun aux diverses régions du monde
musulman, de I’autre, élaboration d’un tableau de ’ensemble de la vie économique, ou d’un
de ses secteurs, a travers les époques médiévale et moderne, cantonné a une région donnée.
Comme il sera impossible de rendre justice & tous les thémes évoqués dans ces études il faut nous
contenter de rappeler le nom de ’auteur et le sujet des chapitres.

Dans le premier chapitre consacré aux sources de I’histoire économique, B. Lewis décrit et
fait la critique des sources qui ont servi a la littérature économique existante. De futures avenues
a explorer sont signalées également, par exemple les archives ottomanes pour 1’époque pré-
moderne, les archives des communautés ethniques pour I’époque pré-moderne et médiévale,
et des documents fatimides conservés 4 Vienne pour I’époque médiévale. M. Rodinson décrit
les rapports entre idéologie, structures sociales, régime politique et économie. En détaillant les
différents facteurs historiques qui ont influencé le développement de la pensée et de la morale
économiques en Islam, il conclut sur une note pessimiste pour 1’avenir du développement écono-
mique du monde musulman actuel. Le chapitre de fen G. Baer, sur ’organisation du travail,
est consacré a la description et & I’analyse des structures et des fonctions des corps de métiers
surtout en Egypte et en Turquie & partir du XVI® si¢cle. Dans ce chapitre on peut noter le manque
de renseignements sur 1’organisation du travail a ’époque médiévale, lacune que nous espérons

BCAI 1 (1984) G. Makdisi: The Rise of Colleges. Institutions of learning in Islam and the West, recensé par R.G. Khoury
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



