366 BULLETIN CRITIQUE

— La difficulté du théme et de la période envisagée réside avant tout dans I’indigence des
sources. L’historien est donc a I’affit du moindre texte ou de la moindre trouvaille archéolo-
gique, dans lesquels il verra un indice révélateur. Sa patience est extréme, son ingéniosité souvent
remarquable; le danger demeure, et plusieurs communications 1’ont rappelé, de généraliser a
partir d’un témoignage isolé, ou de se laisser prendre par le « mirage » de ’argent ou de 1’or des
trésors, qui parlent peut-8tre plus 4 nos imaginations qu’ils ne recouvrent de réalités profondes.

— Au X¢ siecle, I’Orient, musulman et byzantin, et 1’Occident sont des mondes séparés, qui
connaissent leurs propres rythmes d’évolution et leurs propres mutations, mais ne sont pas pour
autant des mondes totalement clos. Des rapports existent — commerciaux, culturels, humains,
ténus jusqu’au milieu du X°¢ siécle et, par un retournement qui s’avérera irréversible, se dévelop-
pant dans les décennies ultérieures. Point n’avait fallu attendre les croisades, qui se profilent
au terme de plus d’un de ces travaux, pour que s’instaurent des échanges. En ce sens, ce congrés
a contribué a mieux dégager l'intérét du X° siécle.

Frangoise MICHEAU
(Université de Paris 1)

Claude CAHEN, Orient et Occident au temps des Croisades. Paris, 1983. 302 p.

Cl. Cahen vient de mettre a la disposition du public cultivé, un public qu’il veut « large »
(p. 250), un ouvrage qui va sans doute rester longtemps unique en son genre. Ce livre a I’appa-
rence d’un paradoxe. Sa taille, relativement réduite (un peu plus de 200 pages de texte rédigé)
pour un si vaste sujet, son format maniable semblent avoir été choisis pour un « essai »; mais
les références scientifiques (plusieurs centaines, formulées de la fagon la plus lapidaire, que le
spécialiste a appris & connaitre), les orientations bibliographiques critiques qui sont données,
montrent qu’il n’en est rien. Cl. Cahen avoue avoir commencé son ouvrage il y a trente ans,
mais aujourd’hui ne prétend pas a plus « que de donner quelques directions de recherche » (p. 8).
Et on aurait tort de ne voir 13 que formule de style : cet ouvrage n’a pas été congu d’abord comme
une somme, me semble-t-il, ni comme une revue de I’état des recherches (méme s’il est tout
cela aussi), mais comme une étude en perspective critique des résultats obtenus par les uns et
les autres. C’est un effort constant de mise en relation des diverses connaissances, une démons-
tration d’« esprit et de méthode » qui manquent 2 bien des travaux modernes (p. 5). Aussi, il
est vrai que cette évocation de tous les savoirs que nous devons maitriser pour tenter d’écrire
une « histoire globale » (p. 8) peut avoir I’ambition d’étre utile d’une fagon générale, & tous les
historiens, toujours tentés de chercher dans des analyses particuliéres a tel ou tel niveau du réel,
la clef suffisante d’une compréhension de ’ensemble. Et il n’est pas vain non plus qu’un public
plus vaste trouve sous la plume calme du spécialiste le rappel de la complexité d’un passé jamais
totalement compris.

I’ouvrage débute par une présentation du Moyen-Orient et des multiples communautés qui
y vivent avant ’intervention des Croisés, et par le rappel de ce que fut jusque vers le XI° siécle
cette « société multiconfessionnelle trés remarquable » dans le contexte historique qui explique.

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 367

Le chapitre 2 dit les changements de ce monde au XI¢ siécle et la réapparition de la combativité
religieuse, chez les Berbéres et les Turcs enrdlés par les milieux piétistes devenus plus importants,
mais sans que cela se traduise, comme on sait, par la persécution des chrétiens d’Orient invoquée
par la suite pour justifier la Croisade. En Occident, également saisi dans son moment historique
(chapitre 3), I’attention se concentre vite sur 1’Italie, la politique normande et, dés la fin du X°
et au XI° siécles, un essor nouveau du commerce qui pousse les marchands italiens vers 1’Orient :
le maigre bilan des connaissances sur 1’Islam, surtout dans les milieux dont allait sortir la Croi-
sade, manifeste que le cloisonnement culturel de ce monde I’emporte sur la mobilité qui commence.
Les origines et les conditions de 1’envoi de la premiére expédition sont alors présentées (chapitre 4) :
apparition en Occident des idées de guerre sainte que I’Orient chrétien ignore, politique méditer-
ranéenne de la papauté cherchant sans doute en Orient une base territoriale d’influence pour
I’Bglise de Rome, réponse intéressée des pontifes romains d’aprés le schisme aux demandes
d’envoi de troupes, que Cl. Cahen place moins dans la perspective d’un appel a ’aide que d’un
essai de reconquéte de I’Anatolie par le basileus; et puis, ce fut ’intervention populaire inat-
tendue dans ce qui n’aurait dfi étre que ’affrontement de spécialistes de la guerre dont ’arme-
ment est alors étudié. Le rappel du fait que ceux qui en France et en Italie ont participé a la
Croisade étaient issus des milieux qui avaient eu jusque 1a le moins de rapports avec ’Orient,
prépare 2 la description (chapitre 5) de V’effarement mutuel de ces deux mondes au moment du
contact, du désordre des installations, diverses selon les lieux et sans plan établi, de I"improvi-
sation des institutions dans un contexte ot le concours des marchands italiens, seuls capables
de permettre 1’arrivée de secours par mer, ne fut ni général (les Italiens du Sud ayant des intéréts
en Orient sont absents), ni immédiat, ni de nature & les lier vraiment 4 I’Orient latin en gestation.
Le chapitre suivant analyse la réaction des diverses communautés orientales, lentes & comprendre
la vraie nature de I’invasion, la neutralité méfiante des chrétiens indigénes, la division des pouvoirs
musulmans, 1’hostilité de Byzance. Les gens d’Europe, qui ne vivent pas encore a ’heure des
grandes monarchies, n’ont pas davantage de politique concertée (chapitre 7) a 1’égard de ces
Etats nouveaux peu soucieux de se laisser mettre en tutelle. Cl. Cahen s’interroge sur I’existence
au moins de politiques familiales d’une rive & I’autre de la mer : celle de la Maison normande
de Sicile (d’ol proviennent bien des ressources matérielles) qui essaie de concilier déja ses ambi-
tions politiques avec ses bonnes relations économiques avec les musulmans; celle de la Maison
de Flandre; celle de bien des familles « internationales » comme les Aleramici de Montferrat.
La papauté, aprés avoir été a 'origine du mouvement, semble ne plus avoir eu de politique
particuliére par la suite. Aprés la chute d’Edesse (1044), I’organisation de Ia deuxiéme Croisade
par Saint Bernard sous 1’égide de I’empereur germanique et du roi de France, marquera la fin
d’une époque. Les résultats de cette époque sont analysés dans les domaines économiques et
culturels (chapitre 8). La création des Etats latins d’Orient, qui ne peuvent suffire & I’activité
des marchands, n’a pas bouleversé les conditions du commerce méditerranéen ol les Italiens
du Sud restent présents tandis que 1’activité rivale de ceux du Nord se développe. L’accroisse-
ment de la demande européenne en produits de 1’Océan Indien se répercute sans doute, par
I’Egypte, sur ce commerce plus lointain. D’autre part, si cette époque est aussi celle ol se mani-
feste, en Occident, I’intérét pour la philosophie et la science arabo-musulmanes, et une meilleure
connaissance de 1’Islam, le phénoméne, qui passe par I’Espagne et la Sicile, ne doit rien aux

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

368 BULLETIN CRITIQUE

Etats latins, pour des raisons qui tiennent autant & 1’évolution de I’Islam d’Orient qu’a ’indiffé-
rence des Croisés. Mais méme dans les diverses productions populaires d’Orient connues 3 ce
jour, les Croisés sont absents. Seul écho important (des espoirs des nestoriens d’Orient) & étre
passé en Occident, la 1égende du Prétre Jean, qui par la suite devait tant compter, et de fagon si
regrettable, dans la politique occidentale 2 1’égard des Mongols.

Le milieu du XII® si¢cle marque le début d’une évolution (chapitre 9) qui se produit a la fois
en Orient et en Occident, sans relation d’un monde & I’autre, sinon précisément en leur point’
de contact. Alors que Byzantins et Turcs se satisfont provisoirement du statu quo en Anatolie,
la Contre-Croisade est née dans la Haute Mésopotamie et la Syrie du Nord zengides, et son
esprit gagne I’Egypte. La politique normande se fait agressive et le Maghreb almohade se défend.
Les ports italiens du Nord supplantent ceux du Sud dans les relations avec 1’Orient et portent
un intérét croissant (Pise surtout) & I’Egypte. Avec la disparition du régime fatimide (1171), le
Moyen-Orient est désormais différent. Mais cette époque de changements est aussi celle ol les
modalités du commerce du Levant (chapitre 10) nous apparaissent pour la premiére fois plus
clairement. L’Egypte est alors au centre de ce commerce qui ne se réduit pas a ’achat de produits
de luxe (épices) ou de premicre nécessité (bois, fer, alun), ni & un échange inégal entre orientaux
et occidentaux. Les ventes et achats de port en port, dont les usages nous sont maintenant mieux
connus (grice au Minhag de Mahziimi) procurent anx marchands d’Occident un solde finalement
positif. Au contact des pays musulmans, et comme eux, 1’Orient latin utilise, avec I’Italie normande,
a un taux de change établi, une monnaie d’or, métal qui vient sans doute du Soudan par le com-
merce de Méditerranée occidentale, tandis que ’argent continue de circuler en monnaies d’alliage.
Indirectement c’est 1’Occident qui permet & 1’Orient latin de survivre, pour le plus grand profit
des marines italiennes qui évincent définitivement les flottes musulmanes. Les affrontements
guerriers ne génent guére les échanges commerciaux auxquels chrétiens et musulmans donnent
la primauté. Que I’arrivée au pouvoir de Saladin (chapitre 11) fasse désormais de la guerre sainte
le premier objectif d’un Moyen-Orient musulman en grande partie réunifié, ne contrarie donc
gucre les nécessaires ententes commerciales avec les Italiens, et en premier lieu les Génois. Aprés
Myriokephalon (1176) et I’échec définitif des projets d’une grande politique byzantine en Anatolie
et en Syrie-Palestine, c’est I’isolement de 1’Orient latin, et Hattin (1187) : I’évolution commencée
au milieu du siécle arrive & son terme. Mais lorsque la troisiéme Croisade eut sauvé ce qui pouvait
I’étre avec ’aide des flottes italiennes, et que le royaume d’Acre eut remplacé celui de Jérusalem,
un nouvel équilibre s’est établi et personne ne songe plus a le remettre en cause. Les Almohades
du Maghreb et le califat abbasside d’Iraq, qui a recouvré une autonomie réelle, ne s’intéressent
pas & un conflit qui ne leur parait pas majeur. Les marchands italiens ont trouvé dans les conces-
sions territoriales acquises dans ce qui reste de la Terre Sainte, des conditions favorables comme
ils n’en ont jamais révé en Egypte.

Cl. Cahen présente alors dans les trois chapitres qui suivent, en cet Orient latin qui vient de
connaitre une transformation majeure, les institutions, Ia vie des populations et les armées. La
structure dominante apparait comme une société politique importée d’Europe, un peu différente
selon ’origine géographique des Croisés et la taille de celui des quatre Etats qu’on considére,
superposée & une société indigéne dominée qui semble avoir gardé son ancienne organisation
fiscale et ses cadres administratifs (ra’is, muhtasib/mathesep). Les traits de ressemblances qu’on

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 369

peut remarquer entre telles institutions latines et celles des Etats musulmans voisins (fief/igi@)
impliquent davantage des évolutions paralléles que des influences réciproques. La structure
ecclésiastique est restée celle des temps de la conquéte (maintien de monastéres en grande majo-
rité bénédictins, lenteur d’introduction des ordres religieux nouveaux d’Occident), et demeure
particuliére aux occidentaux, sans essai de prosélytisme ou d’union des Eglises. Dans ce domaine
aussi, les nouveaux venus ont dii s’accommoder de [’état de fait préexistant : chaque communauté
a gardé ses lois, et il ne semble pas que Ia création des Etats latins ait en un quelconque attrait
pour les chrétiens indigénes du Moyen-Orient, totalement arabisés, dont le comportement a
[’égard des Etats musulmans n’a pas varié. Quant aux forces militaires, elles se trouvent dans les
deux camps, pour des raisons différentes sans doute, étrangéres a la population indigéne. L’ins-
titution des Ordres militaires, faite pour pallier I'insuffisance des forces de I’Orient latin est
toutefois sans correspondances du cdté musulman. L’étude des influences réciproques dans le
domaine de la technique militaire reste & faire, mais ’évolution, des deux c6tés, parait avoir
été davantage quantitative que qualitative.

Le chapitre 15 est consacré au Moyen-Orient dans la premiére moitié du XIII® siécle : 1’Orient
latin est donc réduit a une bande cotiére discontinue, de plus en plus dépendant de 1’Occident,
mais dans une Méditerranée orientale ol les occidentaux sont maintenant en nombre (empire
latin de Constantinople, Chypre, ...) et ol le royaume de Petite Arménie constitue également
une base stire pour le commerce européen. L’ Anatolie salgugide & son apogée recherche de son
cbté les contacts commerciaux, et sa rivalité avec les Ayyiibides de Syrie et d’Egypte pousse
ceux-ci a souhaiter le maintien de la coexistence pacifique avec les latins. L’organisation des
nouvelles Croisades, de plus en plus dirigées contre ’Egypte, par les puissances d’Occident,
s’inscrit mal dans ce nouveau contexte ou le réalisme de Frédéric Il remporte aisément des
résultats que la guerre ne peut obtenir; seule la Croisade de Louis IX a des conséquences, bien
inattendues, en provoquant Vapparition du phénoméne politique mamidk. Les Missions reli-
gieuses, venues aussi d’Occident et n’impliquant guére les hommes de 1’Orient Jatin, ne rencontrent
que peu de succes auprés des chrétientés indigénes par ailleurs en pleine renaissance culturelle.
De son coté, la Syrie ayyiibide devient un pdle d’aitraction culturel : elie est désormais plus
centrale que I’Iraq “abbaside aux frontiéres de I’arabophonie et davantage tourné vers ce monde
iranien voisin oll montent de nouveaux dangers. Les conditions du commerce (chapitre 16) ont
¢galement changé depuis le début du siecle. L’importance relative de I’Egypte a diminué pour
le commerce d’Occident, et I’autonomie des marchands s’est accrue dans les fundugs des pays
musulmans, et & plus forte raison dans les concessions de I’Orient latin ou de Constantinople.
La Haute Mésopotamie (Mossoul, Harrdn) est maintenant représentée dans la population mar-
chande des ports méditerranéens. La situation monétaire change également : or et argent sem-
blent ne plus étre tout a fait & suffisance en Orient, tandis que Génes et Florence, les premiéres
en Occident, vont inaugurer la frappe de V'or.

L’étude se termine (chapitre 17) sur I’évocation de I’invasion mongole et de ses conséquences :
décadence de I'Iraq et recentrage du monde arabe sur le Caire; mise a mal par les Mongols des
communautés rurales de Mésopotamie et d’Asie mineure et, avec elles, du Christianisme oriental
dont elles étaient le support; impossibilité pour les pouvoirs musulmans de laisser subsister les
bases latines et arméniennes complices des Mongols contre I’Islam; ruine de I’arriére pays syrien

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

370 BULLETIN CRITIQUE

et ouverture enfin de nouvelles routes du commerce, qui rendent désormais sans intérét pour les
occidentaux ’existence des ports latins; I’échec de la politique angevine en Méditerranée les pri-
vera de leurs derniers espoirs.

Une longue conclusion suit : les Croisades et 1’Orient latin ont été un des éléments du pro-
cessus de contact entre 1’Occident et I’Islam d’Orient, qui s’esquissait aux alentours de I’an Mil
(et se serait de toute fagon produit), un élément parmi d’autres, « qu’il ne faut ni nier, ni exagérer »
(p. 205). Dans le monde arabe méme, travaillé par 1’actualité contemporaine (et du fait que la
documentation sur la lutte contre les Croisés s’est bien conservée en Egypte et en Syrie, nouveau
centre du monde arabe), on a sans doute grossi la place occupée par les Croisades dans I’esprit
des musulmans médiévaux. Vus d’Orient a ’époque, les Etats latins n’ont pas eu un caractére
plus religieux que les autres : il n’y a eu de « Croisades » que vues d’Occident. Le commerce
du Levant existait avant les Croisades qui ’ont 2 la fois encouragé et géné; mais 1’accroissement
de la demande européenne a sans doute, dés cette époque, favorisé le développement d’un com-
merce de transit vers I’Extréme Orient, & long terme économiquement dangereux pour la région.
Culturellement et socialement, 1’effet de la Croisade sur les relations interconfessionnelles au
Moyen Orient a été négatif, et ces communautés n’ont pas appris a2 mieux se connaitre. Les
élites culturelles se sont mutuellement ignorées. Les orientaux n’ont rien cherché & emprunter
aux « barbares ». Les emprunts occidentaux a partir de I’Orient latin sont mineurs. L’essentiel
s’est fait ailleurs. Des contacts ont sans doute eu lieu entre milieux socio-culturels correspondants,
peu fructueux dans la mesure ol chacun ne demandait rien a I’autre. Les Latins se sont adaptés
4 I’Orient, mais leurs acquis ont disparu avec eux. Tel est le bilan sévére d’un phénoméne qui,
pour Cl. Cahen, doit &tre saisi dans sa spécificité historique, sans rapprochements avec telles
entreprises coloniales ou ’établissement de I’Etat d’Israél, qui ne peuvent aider & mieux le
comprendre.

Les textes d’une vingtaine de documents viennent enfin. Ils sont donnés précisément pour
faire accéder a cette spécificité du phénoméne que 1’historien doit faire reconnaitre. Ils émanent
presque tous d’orientaux, chrétiens, juifs ou musulmans, représentants des diverses communautés.
Outre quelques documents officiels, ils traduisent surtout les réactions a I’événement (corres-
pondances, récits de participants, réflexions a plus long terme, d’historiens) et sont le témoignage
d’hommes pour qui cette histoire fut aussi leur histoire.

Nous avons essayé de suggérer la richesse de ce livre. Elle tient sans doute a I’ampleur de Ia
matiére traitée, mais ’essentiel n’est pas 13. Comme ’auteur en avertit dés le début (p. 8), il ne
s’est pas proposé de «raconter & nouveau ce que le lecteur peut trouver sans peine dans ...
les grands ouvrages a sa disposition ». Un livre de ce format n’y aurait pas suffi, et ce n’est donc
pas 13 une Histoire des Croisades ni, on s’en doute, une initiation a cette histoire, qui prépare-
rait 4 aborder cet ensemble complexe (pas plus que son Islam, des origines au début de 1’empire
ottoman n’est vraiment, comme on sait, une initiation a I’histoire de 1’Islam). Le but poursuivi
est évidemment différent : un essai de situer les problémes, présentés en quelques mots, les uns
par rapport aux autres, et un exercice constant de la réflexion sur les phénoménes remarqués
(et sur les publications qui généralement en précisent le mieux les conditions, indiquées briéve-
ment en note). Bt Peffort est continu pour faire apparaitre les rapports (c’est une notion clé du
livre), parfois dus au hasard, entre des réalités qui interférent, tout en étant de nature et d’origine

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 371

différentes. Cl. Cahen se plaint de ce que 1’état de ses yeux ait limité ses possibilités actuelles,
et ne lui ait pas permis d’éviter ¢a et 12 des déséquilibres de composition. Mais, outre que
les déséquilibres annoncés sont bien rares, c’est 1’exercice du raisonnement historique qui
compte ici, exprimé aussi longuement que nécessaire pour que le jugement de ’historien
apparaisse sans ambiguité, diit-il exprimer un doute; et cette réflexion qui a commencé
dés les premiéres recherches, bien avant que le projet du livre ne soit né, ne pouvait
guére Etre entravée par la limitation que l’auteur dit é€prouver actuellement dans son
activité.

Depuis le temps ou Cl. Cahen rédigeait La Syrie du Nord a I’époque des Croisades (maintenant
récusée pour ses « lacunes et vices de conception », p. 257, n. 4, et interdite de réimpression),
le travail de Pinterrogation historique sur le phénoméne n’a, de toute évidence, pas cessé pour
lni. L’intérét porté aux anciennes directions de recherche dans le cadre de I’Europe féodale
en gestation, la politique pontificale, les stratégies nobiliaires, 1a littérature de Croisade, ne s’est
pas démenti et suggére toujours des pistes nouvelles. Le développement des activités commer-
ciales italiennes (surtout Amalfi, Pise et Génes) est resté objet d’enquéte, de méme que la nature
des institutions de 1’Orient latin, aprés les travaux de Prawer et de Riley-Smith. Mais c’est la
conviction que la compréhension de 1’Orient latin ne pouvait étre totale faute d’appréhender
I’événement pour ce qu’il avait été, « un moment de I’histoire générale de I’Orient » (p. 8) qui
n’a cessé d’imposer ses exigences d la recherche. Aussi les constantes de quelques grandes ques-
tions traversent cette mise en perspective; I’évolution matérielle et culturelle des communautés
chrétiennes et juives d’Orient, I’influence de I’élérment arménien (chrétien ou musulman), la
transformation de 1’Anatolie, les variations politiques et idéologiques des pouvoirs musulmans,
depuis la renaissance de I'idéologie du gihdd jusqu’a I’indifférence volontaire du califat “abbaside
sous al-Nasir sont autant de directions de recherche marquées par des travaux personnels ou
des enquétes suscitées chez d’auires. Toutes les grandes études sur les X°-XIII® siécles en Islam
sont sollicitées dans la Bibliographie critique (p. 253-256). Une des préoccupations majeures
de Cl. Cahen a sans doute été d’ordre économique. C’est un des champs ou ses recherches se
sont efforcées avec le plus de continuité d’établir les différences et les étapes, depuis son exploi-
tation du Minhag de Mahziimi jusqu’a ses articles sur I’évolution monétaire dont certains, par
les hasards de ’édition, viennent a peine de paraitre (on pense & son « Monetary Circulation in
Egypt at the time of the Crusaders and the Reform of al Kamil », in A.L. Udovitch, The
Islamic Middle East, Princeton, 1981). Il n’est que plus frappant de voir que c’est le domaine
olt les conclusions sont exprimées de la facon le plus nettement négative, et ol la réduction
d’un phénoméne & lautre est récusée avec le plus de viguneur (p. 210): le commerce
du Levant a été une chose, et les Croisades, une autre. L’attention & la chronologie des

3

évolutions doit aider & éviter les confusions. Cl. Cahen n’en a que plus d’autorité quand
il demande alors & I’historien de ce monde divers la connaissance des cultures (et des
langues qui en permettent I’accés) : n’est-ce pas la que s’est situé 1’échec majeur des

Croisades ?

Jean-Claude GARcIN
(Université de Provence)

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

372 BULLETIN CRITIQUE

George MAKDISI, The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the West.
Edinburgh University Press, 1981. x1v 4 377 p.

1l ne s’agit pas dans ce livre d’une étude sur ’éducation musulmane qui aurait nécessité aupa-
ravant plusieurs monographies spéciales, sur différents aspects en question, mais plutét d’une
analyse centrée avant tout sur une forme particuliére de cette éducation : celle de la madrasa
et sur la méthode scolastique qui en était le produit. M. Makdisi, professeur & I’Université de
Pennsylvanie, fort d’une longue expérience dans ce domaine scientifique, a concentré ses efforts
sur le onziéme siécle aprés J.C. 4 Bagdad, lieu dans lequel, & cette époque, ce genre d’institutions
et cette méthode ont particuliérement fleuri. L’ceuvre se divise en quatre chapitres dont j’essaierai
de présenter les idées essentielles.

Chapitre I : « Institutions » (1-74), avec les points suivants :

1. La naissance des écoles juridiques, celle des madahib qui étaient des écoles a caractére
personnel, et auxquelies M. Makdisi aimerait mieux donner comme équivalent anglais le
mot « schools », au lien de rites qui se rapporteraient plutét 4 une division liturgique
telle qu’elle se présente dans les églises chrétiennes. Dés le début du 11°/VIII® s. on assiste
a la formation de telles écoles, autour d’importantes personnalités : quatre écoles sunnites,
celles d’Abi Hanifa (m. 150/767), de Malik b. Anas (m. 179/795), de Safi‘i (m. 204/820)
et d’Ibn Hanbal (m. 241/855) sont les seules qui ont survécu parmi prés de 500 écoles
personnelles qui auraient été enregistrées et qui ont disparu lentement pour des causes
différentes. En définitive 1’a emporté le traditionalisme des juristes dans sa lutte contre
le rationalisme des théologiens, lors de la grande mihna & Bagdad.

2. « Typology of Institutions of Learning » avec toutes sortes d’institutions qui ont précédé
la création du type de la madrasa : le maglis congu au début comme salle d’enseignement
du hadit qui apparait 1ié A des genres variés : sermon, enseignement, farwd, cercles poétiques,
littéraires; la mosquée (masgid) et ses halgas (cercles), le kuttab (ou école élémentaire)
avec une évolution crescendo vers la madrasa (kuttab/makitab — masgid — madrasa) et
le han qui servait aussi d’une espéce d’internat pour les étudiants qui habitaient en dehors
du lieu dans lequel se trouvait la madrasa en question. Ainsi I’on assiste 4 une floraison
de la madrasa comme institution qui donnait a 1’étudiant tout ce dont il avait besoin pour
apprendre, et qui a connu la fondation d’institutions analogues, celles des monastéres
(appelées ribdt, hangdh, zawiya, turba, duwayra).

3. La loi du wagf, fondation charitable, a été & 1a base de la science et des hommes de science
dans P’Islam. L’auteur étudie les qualités requises du waqif (fondateur charitable), I’insti-
tution elle-méme dans son personnel, ses objets et motifs qui en général résident dans des
causes de piété, ou alors dans le désir de sauvegarder la fortune privée, rarement aussi dans
la recherche du pouvoir,

BCAI 1 (1984) Cl. Cahen: Orient et Occident au temps des Croisades, recensé par J.-Cl. Garcin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



