362 BULLETIN CRITIQUE

III. HISTOIRE.

Anumap M.H. SuBouUL, Al-Mas‘idi and his World. A Muslim Humanist and his Interest
in non-Muslims. London, Ithaca Press, 1979. 14 X 22 cm., XxXvill 4+ 366 p. et
2 cartes.

Le ch. I présente la vie, quelque peu énigmatique, et les voyages de Mas"tid1i : celui-ci parcourut
P’Iran et I’Inde, se rendit en Afrique orientale, séjourna longtemps en Syrie et en Egypte, ol il
mourut & Fustdt en 345 H. / 956. Le ch. II traite des tendances et contacts intellectuels de notre
auteur. Sur un point controversé, M. Shboul estime que Mas"lidi, malgré I"habituelle neutralité
avec laquelle il recense les positions en conflit sur ’imamat, adhérait sans doute personnellement
au shi‘isme duodécimain (pp. 39-41; cf. 16, 57-59). Le ch. III classe et caractérise avec soin quel-
que 34 ouvrages perdus (dont plusieurs sur les religions) s’ajoutant aux Murig et au Tanbih.

Ces trois premiers chapitres forment un tout (cf. p. xv), sur lequel se fonde et se détache la
suite : aprés « al-Mas‘idi», on en vient & « his World ». Celui-ci est, en gros, I’objet de la pre-
micre partie des Murag (ch. I a LXIX), tandis que la seconde porte sur Uhistoire de I’islam.
M. Shboul choisit d’abord Ia dimension du temps : « Ch. IV. Al-Mas‘adi and pre-islamic
history », puis un critére géographique : « Ch. V. The contemporary nations beyond the world
of Islam » (I’étonnante documentation de Mas‘@di sur les Byzantins a mérité une étude spéciale
dans le ch. VI). Aprés antériorité et extériorité a l'islam, restait 1’altérité intérieure: I’A., aprés
quelque hésitation (cf. p. 285), en fait un tableau dans le ch. VII, « Non-Muslim Religions and
Communities within the Islamic World » (titre donné p. vim).

Ce dernier chapitre est le plus bref. M. Shboul n’a pas donné aux religions la place qu’elles
méritent, et il en est conscient (pp. X1x, Xxxv). L’excellent index permet toutefois de compléter
le ch. VII par de nombreux passages des chapitres antérieurs, et d’obtenir ainsi une vue d’en-
semble provisoire sur I’histoire des religions chez Mas"lidi. Celui-ci frappe d’emblée par la
courtoisie et la grande équité avec lesquelles il procede (pp. 5, 288, 294 s). Ces traits font penser
4 son contemporain al-Maqdisi: comme lui, il profite de ses voyages pour s’informer directe-
ment par le contact de représentants des diverses religions et par la visite de leurs monuments
(p. 113, citant Murig, t. 4, 76 s : cf. Bad’, t. 1, 62 s) (Nous renvoyons par « Muriig » a 1’éd. de
M. Ch. Pellat, 7 t., Beyrouth 1966-1979, mais en donnant les références, qui y sont marquées,
3 I’éd. Barbier de Meynard). Ses livres qui nous restent, écartant la polémique, se placent sur le
terrain de la description. A I’aide de mots techniques, il le répéte plusieurs fois en termes iden-
tiques : son livre est «un livre de ‘récit’, non pas un livre de recherche et de spéculation »
(kitab habar, la kitab baht wa-nazar : Muriig, t. 1, 151; t. 3, 362; Tanbih, 354). Les spécialistes
noteront avec intérét une expression paralléle, que M. Shboul ne mentionne pas: wa-anna
kitabana hada kitab habar, laysa kitdb ara’ wa-nihal (Murig, t. 1, p. 115). Elle jette une lumiére
sur Sahrastani : classifier, c’est nécessairement juger.

Quant & Mas"iidi, c’est toujours dans le cadre de son exposé des civilisations et des peuples
qu’il aborde les phénoménes religieux, sans leur consacrer d’étude spécifique. Sa moisson n’en

BCAI 1 (1984) A.M.H. Shboul: Al-Mas‘tadi and his World. A Muslim Humanist and his Interest in non-Muslims, recensé par G. Monnot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 363

est pas moins riche. Il n’y manque aucune des principales religions sur lesquelles ont écrit les
musulmans : judaisme et christianisme, mazdéisme et manichéisme, sabéisme de Harran et
polythéisme des Arabes anciens, hindouisme ... M. Shboul n’ébauche de synthése qu’a propos
des chrétiens : leur connaissance par Mas idi fait 1’objet, pp. 289-295, d’une bonne petite étude.
Une erreur s’y est introduite p. 291, al. 3 : « Jawhar » ne veut pas dire « Nature », mais « sub-
stance ». D’autre part, I’A. a trop d’optimisme sur la connaissance des Evangiles par Mas"idi.
Deux passages consécutifs sont allégués p. 293. Le premier (Muriig, t. 1, 122) place une parole
de I’Evangile (dont M. Shboul donne trois références, comme M. Pellat) dans un contexte qui
lui est étranger (& savoir Luc 4, 17-21, dont ils semblent tous deux inconscients); tandis
que le second (Murag, t. 1, 123) est bien identifié : mais il suffit de lire les endroits corres-
pondants pour voir que le texte de Mas"idi n’en vient pas directement. Notons enfin que
le nom du moine melkite d’Bgypte qui composa une chronique au V° s. de notre ére
(d’aprés p. 231) doit probablement, plutét que « Annianus», étre lu Atandsiyis, c’est-a-dire
Athanase.

Au passage, relevons quelques erreurs ¢a et 1a. P. 63, al. 2, traduire « Nuha » (sagesse pratique)
par « Intellect » déroute Ie lecteur. P. 97, ligne 11, Ga*far al-Sadiq est le VI° Imam shi‘ite, non
« the seventh ». P. 162, 1. 10, il faut naturellement lire Biiddsaf. D une maniére générale, nous
avons affaire 4 une thése de doctorat, soutenue en 1972 (p. 1xX). Par 1a s’explique I’absence, dans
la bibliographie terminale, de deux importantes publications de M. T. Khalidi sur Mas'Gidi,
qui ont seulement été mentionnées ensuite p. xxvI1I, n. 7. De 14 vient aussi une certaine lourdeur.
L’exposé était déja ralenti par son caractére analytique. Il est de plus freiné par beaucoup de
répétitions. L’A. dit et redit qu’al-Mas‘0di intégre sa description des anciennes nations dans un
cadre géo-historique englobant (p. 82; 107, al. 3; 119; 126 s etc.); que ses sources ne peuvent
étre établies avec précision (pp. 100; 103 ss; 114 ss etc. : bien que I’A. s’applique & un essai
d’identification déja élaboré); que de nombreux passages ou le texte d’al-M. différe des ouvrages
paralléles antérieurs pourraient avoir été réécrits avec une certaine liberté par lui, parce qu’il
avait compris que leurs sources étaient plus littéraires qu’historiques (pp. 107, al. 3; 116; 118;
300 s).

Mais ces critiques ne doivent pas cacher la grande valeur de I’ouvrage. Elle tient & son sérieux,
a la simplicité de son plan, & I’étonnante richesse de ses références aux sources et aux études
anciennes et modernes en toutes langues. Elle tient aussi et d’abord a ’ceuvre d’al-Mas"idi.
L’A. montre bien la briéveté, la nouveauté, la supériorité du Tanbih sur les Murig. Dans 1’un
comme dans I’autre livre, il souligne justement le sens de la continuité historique (p. 157) et le
souci de la réalité contemporaine dans toute son extension (pp. 190s, 196, 302). La porte de
I’histoire comparée était ainsi ouverte & Mas idi (p. 157). L’ampleur de ses connaissances et
I’ouverture de son esprit font vraiment de lui, comme dit trés bien M. Shboul, un humaniste
musulman. Il n’aurait pas été musulman, et sans doute n’aurait-il pas été vraiment humaniste,
si sa vue du monde n’avait pas inclus les religions dans leur diversité. L’image qu’il s’en faisait
est ici esquissée de maniére sobre, mais solide.

Guy MonNoOT
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 1 (1984) A.M.H. Shboul: Al-Mas‘tadi and his World. A Muslim Humanist and his Interest in non-Muslims, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

364 BULLETIN CRITIQUE

Occident et Orient au X° siecle, Actes du IX® Congrés de la Société des Historiens médié-
vistes de I’Enseignement Supérieur Public (Dijon, 2-4 juin 1978). Paris, Société des
Belles Lettres, 1979 (Publications de 1’Université de Dijon, LVII). 288 p.

En proposant le X¢ siécle et un trés vaste espace, Occident et Orient, a ’étude et a la
réflexion de ses membres, la Société des Historiens médiévistes de ’Enseignement Supérieur a
suscité, lors de son neuviéme congrés, des communications extrémement variées. Que 1’on en

juge :

— Robert Folz, « L’interprétation de ’empire ottonien », analyse les conceptions qui ont
présidé au couronnement impérial d’Otton I en 962 et d’Otton III en 995.

— Michel Rouche, « De I’Orient & I’Occident — Les origines de la tripartition fonctionnelle
et les causes de son adoption par I’Europe chrétienne a la fin du X° siécle »; cet essai sur la conti-
nuité du schéma indo-européen grice au relais irlandais doit &tre, maintenant, relu a la lumiére
du magistral ouvrage de G. Duby, Les trois ordres ou l'imaginaire du féodalisme, 1978.

— Lucien Musset, « La Scandinavie intermédiaire entre 1’Occident et I’Orient au X© siécle »;
les indicateurs d’échanges, essentiellement numismatiques, entre I’Est et 1’Ouest & travers Pes-
pace nordique y sont finement étudiés, mais ramenés a leur juste proportion.

— Frangoise Micheau, « Les itinéraires maritimes et continentaux des pélerinages vers Jéru-
salem »; le relevé des mentions géographiques dans les récits de pélerinage a permis d’établir
qu’a un itinéraire toujours maritime, 1ié aux possibilités qu’offraient les relations commerciales
entre les ports d’Italie méridionale et les échelles d’Orient, s’ajoute au début du XI° siécle un
itinéraire nouveau, continental, qui par la vallée du Danube permet de gagner Constantinople
et I’Orient musulman.

— Claude Cahen, « Pour I'interprétation des trouvailles monétaires arabes en Europe orien-
tale »; ces réflexions, qui en plus d’un point rejoignent les conclusions prudentes de L. Musset,
s’insérent dans I’ensemble des travaux menés par ce grand savant sur les échanges monétaires
dans le haut Moyen Age et qui doivent aboutir & une synthése, promise depuis longtemps et
attendue avec impatience.

— Gérard Dedeyan, « Les Arméniens en Occident — Fin X¢ - début XI° siécle », enquéte
sur les religieux arméniens que leur « fuite du monde » conduit & émigrer vers 1’Occident, royaume
d’Italie et royaume de France.

— Jean Devisse, « L’arriére-plan africain des relations internationales au X°© siécle »; cette
présentation des résultats récents de la recherche africaniste, notamment archéologique, vise
4 montrer une Afrique noire, vivante, en mutation, étonnamment présente sur la scéne interna-
tionale, en particulier par les grands courants commerciaux qui la joignent & I’Afrique du Nord
et & I’Egypte fatimide. On trouvera de nouveaux développements dans les publications des
fouilles de Tegdaoust (Tegdaoust II, 1979 et Tegdaoust 111, 1983) ainsi que dans I’ Histoire géné-
rale de I’Afrique, tome 1II (UNESCO, a paraitre).

BCAI 1 (1984) A.M.H. Shboul: Al-Mas‘tadi and his World. A Muslim Humanist and his Interest in non-Muslims, recensé par G. Monnot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



