360 BULLETIN CRITIQUE

en fait disposé d’un unique codex dans lequel des extraits de commentateurs plus récents seraient
venus se greffer sur un substrat constitué de gloses porphyriennes (XC1-xcvii). Si ces remarques
montrent que F. se situe dans la tradition des commentateurs grecs — d’olt la trés grande impor-
tance de la recherche des sources —, il convient cependant de noter que sur chacun des points
évoqués il a une position originale qu’il importe d’étudier systématiquement pour elle-méme.

S’agissant des rapports de F. avec ses contemporains, ’auteur fait ressortir les trois points
suivants : 1) le programme général de F. de créer une « philosophie islamique » (cependant les
exemples qu’il donne de la volonté d’indépendance de ce dernier par rapport & ses initiateurs
chrétiens nous laissent extrémement sceptiques, CVIII-CXI), 2) son attitude d’« hostilité » 4 1’égard
des mutakallimiin qui se manifesterait ici par le fait qu’il passe sous silence la convergence de
sa thése sur la compatibilité entre la prescience divine et la liberté humaine avec celle des Mu'za-
zila et par son refus de citer Abii-al-Huday! en traitant de la question de savoir s’il est possible
que Dieu commette I’injustice (CX1v-CxVIII), 3) son projet — toujours actuel — d’une « grammaire
universelle », mais également le fait qu’il n’a pas reconnu la nécessité d’un « dialogue » avec les
grammairiens arabes pour I’exécution d’un tel projet CXVIII-CXXXIX).

Cette traduction permettra & coup siir d’approfondir le contenu logique du Commentaire de F.

Ahmed HAsNAOUI
(C.N.R.S., Paris)

Salvador Gomez Nogales. La Politica como unica ciencia religiosa en al-Farabi. Prologo
de Miguel Cruz Hernandez. Cuadernos del Seminario de Estudios de filosofia y
pensamiento islamicos. Instituto Hispano-Arabe de Cultura. Madrid, 1980. xvi -+
117 p.

L’ouvrage de Salvador Gomez Nogales sur Farabi et sa politique, est le fruit du Séminaire
qu’il a consacré a cet auteur & I’Institut Hispano-Arabe de Culture & Madrid. Le projet est
double : présenter Farabi, et soutenir une thése, celle du role central de la politique dans le systéme
de Farabi.

Le philosophe sera présenté a travers ce qu’il y a de plus significatif dans son ceuvre : la classi-
fication des sciences, la logique, la théorie linguistique et la politique. Quant 2 la thése, c’est que
la philosophie de Farabi est une philosophie unitaire oli tout se tient, action et connaissance,
ou la politique est ce qui fait I’unité de ’homme et qui lui donne sa dimension la plus grande,
en relation avec Dieu : science globalisante et transcendante.

L’auteur n’hésite pas & présenter Farabi comme une figure internationale : le philosophe a
exerce une profonde influence sur la philosophie tant en Orient (Suhrawardi et Ibn Sina) qu’én
Occident : que ce soit 1’Occident musulman (Ibn Tufayl, Ibn Bagga, Ibn Ruid et Ibn Haldin,
dont il préfigure I'intérét porté a la réalité sociale) ou I’Occident latin (3 travers 1’Thsa’ al-Ulam
ou son ceuvre logique ou son ceuvre musicale) ou 1’Occident juif (Falaquera et Maimonide).
Cette influence s’étend jusqu’a nos jours ol actualité de Farabi est attestée par les nombreuses

BCAI 1 (1984) S. Gomez Nogales: La Politica como unica ciencia religiosa en al-Farabi, recensé par J. Langhade

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 361

études ou par les commémorations du millénaire de sa mort (950) ou du 11° centenaire de sa
naissance, dans différents pays, en particulier & Moscou et a4 Bagdad.

S.G.N. insiste sur la dimension sociale de la production scientifique de Farabi, a partir d’une
présentation de son ceuvre : en premier lieu une ceuvre originale et novatrice, sa classification
des sciences, 1’7hsG’ al-"Ulim, dans laquelle il modifie la classification tripartite d’Aristote
(sciences théorétiques, pratiques et poétiques). Il met en premier lieu les sciences linguistiques
et la logique, puis les sciences mathématiques, la philosophie (physique et métaphysique) et les
sciences religieuses : c’est ici qu’intervient la thése de S.G.N. Alors que la présentation du texte
donne, dans I’ordre : la politique, le figh et le kalam, la lecture de I’auteur aussi bien pour 1’7hsa’
que pour I’ensemble de I’ceuvre politique aboutit & la conclusion que la politique précéde a la
fois le figh et le kalam, mais en mé&me temps est le terme, le point d’aboutissement de la science
religieuse. La politique est le terme vers lequel tend la science de I’homme et ¢’est cette science
politique qui permet & 1’homme d’accéder & sa perfection et & sa béatitude. Perfection et béati-
tude ol sont unies les valeurs philosophiques et religieuses, scientifiques et islamiques : philo-
sophie et prophétie.

L’anteur analysera longuement dans cette perspective les ceuvres proprement politiques de
Farabi (p. 29-102) pour justifier son interprétation de la politique comme science unitaire et
transcendante. Ces pages forment une bonne présentation synthétique de tout cet aspect du
systéme de Fardbi. Il n’en oublie pas pour autant, malgré le parti pris initial, les autres ccuvres
de la philosophie de F. et en particulier ses ceuvres logiques et le K. al-Hurdf qui contient, comme
I’Thsa’, wne réflexion trés novatrice, S.G.N. le souligne, sur le langage. Il présente en particulier
le probléme des rapports entre la grammaire arabe et la logique (p. 19).

Le lecteur frangais pourra trouver sur certains points des compléments d’information dans les
ouvrages de Jolivet sur Kindi (pour le probléeme de ’intellect) ou de Goichon (sur la distinction
de I’essence et de I’existence), ouvrages moins connus du public espagnol. Au passage, une
omission, la référence (note 153 p. 64) & I’édition Mahdi de la Siydsa Madaniyya.

Pour finir, "auteur met en relief le rdle important de Farabi comme synthése de 1’Orient et
de I’Occident, comme auteur d’un systéme philosophique unifié autour de la réflexion politique,
d’une réflexion qui débouche sur ’organisation de la cité ol tous trouvent le bonheur dans la
recherche du Bien Commun.

Un tel ouvrage est un excellent symbole du travail qui se fait a I’Institut Hispano-Arabe de
Culture de Madrid, ou ’auteur méne des recherches. Bibliothéque, centre de recherche, organi-
sation de conférences, publications, activités culturelles, cet Institut contribue trés efficacement
au dialogue avec la culture arabe et publie périodiquement un bulletin d’information, Infor-
mativo Arabismo diffusé dans de nombreux pays et ol se trouvent de précieuses informations.
L’ouvrage de Salvador Gomez Nogales contribuera efficacement au rayonnement de cet Iustitut.

Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux III)

BCAI 1 (1984) S. Gomez Nogales: La Politica como unica ciencia religiosa en al-Farabi, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

362 BULLETIN CRITIQUE

III. HISTOIRE.

Anumap M.H. SuBouUL, Al-Mas‘idi and his World. A Muslim Humanist and his Interest
in non-Muslims. London, Ithaca Press, 1979. 14 X 22 cm., XxXvill 4+ 366 p. et
2 cartes.

Le ch. I présente la vie, quelque peu énigmatique, et les voyages de Mas"tid1i : celui-ci parcourut
P’Iran et I’Inde, se rendit en Afrique orientale, séjourna longtemps en Syrie et en Egypte, ol il
mourut & Fustdt en 345 H. / 956. Le ch. II traite des tendances et contacts intellectuels de notre
auteur. Sur un point controversé, M. Shboul estime que Mas"lidi, malgré I"habituelle neutralité
avec laquelle il recense les positions en conflit sur ’imamat, adhérait sans doute personnellement
au shi‘isme duodécimain (pp. 39-41; cf. 16, 57-59). Le ch. III classe et caractérise avec soin quel-
que 34 ouvrages perdus (dont plusieurs sur les religions) s’ajoutant aux Murig et au Tanbih.

Ces trois premiers chapitres forment un tout (cf. p. xv), sur lequel se fonde et se détache la
suite : aprés « al-Mas‘idi», on en vient & « his World ». Celui-ci est, en gros, I’objet de la pre-
micre partie des Murag (ch. I a LXIX), tandis que la seconde porte sur Uhistoire de I’islam.
M. Shboul choisit d’abord Ia dimension du temps : « Ch. IV. Al-Mas‘adi and pre-islamic
history », puis un critére géographique : « Ch. V. The contemporary nations beyond the world
of Islam » (I’étonnante documentation de Mas‘@di sur les Byzantins a mérité une étude spéciale
dans le ch. VI). Aprés antériorité et extériorité a l'islam, restait 1’altérité intérieure: I’A., aprés
quelque hésitation (cf. p. 285), en fait un tableau dans le ch. VII, « Non-Muslim Religions and
Communities within the Islamic World » (titre donné p. vim).

Ce dernier chapitre est le plus bref. M. Shboul n’a pas donné aux religions la place qu’elles
méritent, et il en est conscient (pp. X1x, Xxxv). L’excellent index permet toutefois de compléter
le ch. VII par de nombreux passages des chapitres antérieurs, et d’obtenir ainsi une vue d’en-
semble provisoire sur I’histoire des religions chez Mas"lidi. Celui-ci frappe d’emblée par la
courtoisie et la grande équité avec lesquelles il procede (pp. 5, 288, 294 s). Ces traits font penser
4 son contemporain al-Maqdisi: comme lui, il profite de ses voyages pour s’informer directe-
ment par le contact de représentants des diverses religions et par la visite de leurs monuments
(p. 113, citant Murig, t. 4, 76 s : cf. Bad’, t. 1, 62 s) (Nous renvoyons par « Muriig » a 1’éd. de
M. Ch. Pellat, 7 t., Beyrouth 1966-1979, mais en donnant les références, qui y sont marquées,
3 I’éd. Barbier de Meynard). Ses livres qui nous restent, écartant la polémique, se placent sur le
terrain de la description. A I’aide de mots techniques, il le répéte plusieurs fois en termes iden-
tiques : son livre est «un livre de ‘récit’, non pas un livre de recherche et de spéculation »
(kitab habar, la kitab baht wa-nazar : Muriig, t. 1, 151; t. 3, 362; Tanbih, 354). Les spécialistes
noteront avec intérét une expression paralléle, que M. Shboul ne mentionne pas: wa-anna
kitabana hada kitab habar, laysa kitdb ara’ wa-nihal (Murig, t. 1, p. 115). Elle jette une lumiére
sur Sahrastani : classifier, c’est nécessairement juger.

Quant & Mas"iidi, c’est toujours dans le cadre de son exposé des civilisations et des peuples
qu’il aborde les phénoménes religieux, sans leur consacrer d’étude spécifique. Sa moisson n’en

BCAI 1 (1984) S. Gomez Nogales: La Politica como unica ciencia religiosa en al-Farabi, recensé par J. Langhade

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



