354 BULLETIN CRITIQUE

c6té de Basra) et de soie (Sind). De fagon habituelle, les circonstances (cf. pp. 523, 525, 533)
n’ont pas permis au traducteur et a I’éditeur de coordonner leurs efforts. C’est particuliérement
voyant aux pp. 624-681, ou les titres et sous-titres du texte frangais ne correspondent pas a ceux
du texte arabe!

Le grand intérét du présent volume est de former un dossier, au lieu, comme souvent, d’enre-
gistrer un monologue. Tous les savants se félicitent de voir ici et 14 s’amorcer la publication des
nombreux textes arabes de penseurs chrétiens des grands siécles abbassides. Une approche
interdisciplinaire et pluraliste ne peut qu’enrichir 1’étude de la civilisation islamique.

Guy MonNoT
(E.P.H.E., Paris)

Remke KRUK, Aristoteles Semitico-Latinus. The Arabic version of Aristotle’s Parts of
Animals. Book XI-X1V of the Kitdb al-Hayawan. A critical edition with introduction
and selected glossary. Union Académique Internationale. Corpus Philosophorum
Medii Avi. Sous la direction de H.J. Drossaart Lulofs. North-Holland Publishing
Company. Amsterdam-Oxford 1979. 96 p. 4+ 156 p. de texte arabe.

Comme 1’auteur ’indique dans sa préface, son édition s’inscrit dans le projet de publication
du corpus aristotélicien connu chez les arabes sous le nom de K. al-Hayawdan, publication com-
mencée en 1971 avec le De Generatione Animalium (Aristotle. Generation of Animals. The Arabic
Translation commonly ascribed to Yahya ibn al-Bitriq. Edited with Introduction and Glossary
by J. Brugman and H.J. Drossart Lulofs. Brill, Leyde 1971). Sur la suggestion des deux éditeurs
de 1971, R. Kruk entreprit I’édition qu’il propose dans cet ouvrage sous les auspices de I’Union
Académique Internationale.

Le texte arabe (p. 5 a 156 de la partie arabe) est accompagné d’une partie anglaise comprenant
une introduction (p. 9-48), une bibliographie (p. 49-55), un index de I’introduction (p. 56-60),
une liste des divergences les plus importantes entre ’arabe et le grec (p. 61-68), un glossaire
choisi gréco-arabe des termes techniques avec leurs références (p. 69-79), un index anglais-grec-
arabe des noms propres et des mots grecs arabisés dans la traduction et non intégrés par la suite
dans le patrimoine arabe (p. 80-84), enfin une liste des variantes peu significatives (p. 85-89).
Quelques fac-similés de I’arabe (p. 91-93) et du latin (p. 94), une liste des sigles (p. 95) et un adden-
dum (p. 96) achévent la partie anglaise de "ouvrage.

Le texte arabe a été établi essentiellement a partir de deux manuscrits, ceux de Leyde et de
Londres, le troisiéme, le manuscrit de Téhéran s’étant révélé, a la suite d’une mission de R.K.
4 Téhéran, de peu d’utilité. Le texte critique a été établi également en recourant au grec et a la
traduction latine due a Michel Scot.

Le Kitab al-Hayawan connu par les arabes dans la traduction d’Ibn al-Bitrig réunit 19 livres :
V' Histoire des Animaux (livre 1 & 10 du K. al-F.), les Parties des Animaux (livres 11 4 14) et la
Génération des Animaux (livres 15 4 19). La tradition arabe mentionne I’ceuvre sous le titre global

BCAI 1 (1984) R. Kruk: The Arabic version of Aristotle’s Parts of Animals, recensé par ). Langhade

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 355

de Kitab al-Hayawan et ce n’est que dans Ibn Abi Usaybi‘a et dans Haggi Halifa que I’on trouve
un titre séparé pour les livres 11 & 14, A°da’ al-Hayawan. Si Kruk adopte ce titre, c’est pour la
commodité de I’édition et ce choix est tout a fait judicieux qui permet une correspondance facile
avec la liste grecque des ouvrages.

Sur le traducteur arabe, Kruk accepte la remise en question de l’attribution & Yahya b. al-
Bitrig qui avait été proposée par Endress. 11 suit en cela Drossart Lulofs qui confirmait le refus
d’Endress de voir attribués au méme traducteur le Traité du Ciel et le Livre des Animaux. A partir
du moment ol I’on accepte 'attribution du de Celo & Yahya, il faut chercher ailleurs le traduc-
teur du K. al-H. Endress proposait Ustat, le traducteur de la Métaphysigue. Kruk a cherché dans
une autre direction et s’est interrogé sur une attribution & “Abd al-Masih ibn al-Na‘ima, le
traducteur des Réfutations Sophistiques. Une comparaison des vocabulaires pose plus de pro-
blémes qu’elle n’en résout. Kruk refuse également 1’attribution 3 Ibn Zur‘a et conclut que le
probléme de I’identité du traducteur reste sans solution. Mais je retiens sa remarque tout a fait
intéressante sur les limites des comparaisons par le vocabulaire, car des divergences de voca-
bulaire existent ici entre les deux manuscrits les plus intéressants sans que 1’on puisse en conclure,
et pour cause, a une multiplicité de traducteurs ou d’auteurs.

La traduction remonte selon K. & la premiére moitié du 9° siécle; il tire argument pour cela
du style primitif du texte. La lecture de la traduction arabe proposée dans cette édition confirme
largement cette conclusion. Cette traduction serait due & un chrétien de langue syriaque. K. reléve
les faiblesses linguistiques du texte arabe : traduction large, omissions, paraphrases, termino-
logie hésitante; il donne (p. 24-26) un certain nombre d’exemples qui illustrent ces défauts. Il
étudie ensuite les caractéristiques de la langue du point de vue de la grammaire. Si la transcription
du grec est précise (p. 29), il reléve que la langue technique n’est pas encore développée et que
de nombreux termes sont encore rendus par des périphrases : il en cite quelques-unes p. 30, et
la lecture du glossaire (p. 69-79) est des plus instructives pour qui s’intéresse a la formation de
la langue philosophique arabe : beaucoup d’archaismes ou de termes dont le sens non encore
fixé sera différent avec la falsafa.

Pour I’établissement du texte critique, sur les trois manuscrits arabes utilisés par R.K., Londres,
British Libr. Add. 7511, Rich, Leyde, Or. 116 (Golius) et Téhéran Maglis, Tabataba’l 1143,
seuls les deux premiers ont donc permis 1’édition, celui de Téhéran, beaucoup plus récent d’ail-
leurs, comportant beaucoup d’erreurs. R.K. s’est également aidé du grec et de la traduction
latine de Michel Scot dont il existe de nombreux manuscrits. Cette traduction est inédite, mal-
heureusement. Faite sur un manuscrit arabe meilleur que les trois qui nous restent, elle permet
parfois d’en préciser le texte.

Remke Kruk présente ensuite les commentaires des Parties des Animaux composés par Ibn
Sina, Ibn Rudd (mort en 1198 et non en 1321) et Ibn Bagga. Puis les Compendia et en particu-
lier un compendium trouvé dans un manuscrit de Tashkent et édité par Badawi sous I’attribution
3 Thémistins (Commentaires sur Aristote perdus en grec ... Beyrouth 1971).

Dans son travail, X. a essayé de reconstituer la traduction arabe. Cela n’a pas toujours été
aisé et il a parfois dii corriger le texte pour le rendre compréhensible ou cohérent. La référence
marginale 4 I’édition Bekker facilite grandement 1’utilisation du texte. Cela fait regretter davan-
tage que l’auteur ait adopté I’habitude égyptienne de supprimer les points diacritiques sous le

BCAI 1 (1984) R. Kruk: The Arabic version of Aristotle’s Parts of Animals, recensé par ). Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

356 BULLETIN CRITIQUE

ya’ final et qu’il n’ait pas cru devoir donner, tant dans le texte que dans les index, un minimum
de vocalisation et par 13, dans certains cas, d’interprétation.

Il n’en reste pas moins que cette édition est des plus précicuses et rendra de grands services
3 tous ceux qui s’intéressent & la philosophie arabo-islamique.

Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux ILI)

Kwame GYEKYE, drabic logic. Ibn al-Tayyib’s Commentary on Porphyry’s Eisagoge.
Albany, State University of New York Press, 1979. In-8°, x-245 p.

11 s’agit de la traduction anglaise du commentaire d’Ibn al-Tayyib sur I’Eisagoge de Porphyre,
— traduction faite sur le texte arabe de ce commentaire édité par Gyekye lui-méme et publié
par Dar al-Machreq & Beyrouth en 1975. La traduction couvre le commentaire proprement dit,
a Vexclusion de I’introduction que lui a ajoutée Ibn al-Tayyib (paragraphes 1 & 88 du texte arabe :
il nous semble que, pour faciliter les références, il aurait été préférable de conserver dans la
traduction la numérotation du texte original, quitte & commencer avec un paragraphe numéroté
89, plutdt que d’avoir deux numérotations différentes dans ’édition et la traduction). La traduc-
tion du commentaire d’Ibn al-Tayyib est précédée d’une bréve introduction et suivie d’un riche
commentaire du traducteur.

L’Eisagoge de Porphyre, mise en téte du corpus logique aristotélicien dans la tradition arabe
comme chez les Alexandrins, a exercé une influence tout aussi grande dans la littérature philo-
sophique arabe que dans celle du moyen Age latin. Gyekye dresse rapidement la liste des com-
mentaires alexandrins sur I’Eisagoge et de leurs traductions syro-arabes, ainsi que celle des
commentaires arabes antérieurs & Ibn al-Tayyib. Il est cependant difficile de se faire une idée
précise touchant la transmission matérielle des textes alexandrins au monde arabe d’aprés les
indications des bio-bibliographes qui apparaissent trop lacunaires. Aussi le commentaire dont
Gyekye accompagne sa traduction est-il du plus grand intérét, en raison des trés nombreux
paralléles ou rapprochement établis par ’auteur entre le texte d’Ibn al-Tayyib et les commen-
taires grecs, notamment ceux d’Elias, du Pseudo-Elias et de David. Gyekye y ajoute les sources
vraisemblables ou possibles, platoniciennes ou aristotéliciennes, d’Ibn al-Tayyib et compare,
4 P’occasion, les opinions de ce dernier a celles de Farabi et d’Avicenne. Il s’attache & un examen
précis des termes utilisés par les auteurs qu’il mentionne et s’efforce de metire en correspondance
les lexiques philosophiques grec et arabe. Bien qu’il ne porte pas sur un terme essentiel du voca-
bulaire de V Eisagoge, un exemple est révélateur : le mot istitna’, qui est utilisé dans la traduction
arabe du De interpretatione pour rendre wpdoleois, note Gyekye, signifie « addition » et, dans
la logique propositionnelle, « assomption additionnelle ». Il ne faut donc pas le traduire par
« exception », comme 1’ont fait de nombreux exégétes modernes. S’il cherche systématiquement
des correspondances entre Ibn al-Tayyib et les auteurs grecs (ou arabes), Gyekye ne réduit pas
pour autant le commentaire du premier & une simple compilation. Il attire ainsi ’attention, dans
son introduction, sur quelques points de logique ou de philosophie qui lui paraissent dignes

BCAI 1 (1984) R. Kruk: The Arabic version of Aristotle’s Parts of Animals, recensé par ). Langhade

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



