352 BULLETIN CRITIQUE

3) Enumérant, dans la 48¢ épitre, les sectes chiites, et entre autres des sectes manifestement
apparentées a l’ismailisme, mais dont ils veulent se distinguer, les Ihwin mentionnent
P’existence d’un imim bien vivant, quoique clandestin.

4) Cette méme épitre et quelques autres évoquent sa sortie prochaine de la clandestinité.

5) Le poéme ésotérique qui termine la 47° épitre s’interpréte parfaitement a I’aide du Asds
al-ta’wil du Qadi al-Nu'man. Un vers notamment évoque lui aussi la sortie de clandestinité
de ‘Abdalidh al-Mahdi, par la formule «le soleil se léve & 1’Ouest ».

6) Les exposés que les IThwén consacrent & la numérologie et aux lettres liminaires de certaines
sourates coraniques sont nettement ismailiens. Iis font allusion aux heptades d’imams et
4 différents grades de la hiérarchie.

7) Les épitres se terminent par une interprétation typiquement ismailienne de la Sahdda, ren-
fermant elle aussi, comme le montrent al-Nu'mén et d’autres, tous les grades de la hié-
rarchie.

8) Tawhidi, on le sait, donne les noms de personnages qu’il croit &tre les auteurs des épitres.
Le cadi "Abd al-Gabbar, de son cdté, énumeére plusieurs des mémes personnages comme
étant de dangereux propagandistes ismailiens de la da'wa de Bagra. Pour ma part, je pense
que ceux-ci ne sont pas les auteurs des épitres, mais les ont utilisées dans leur mission de
propagande.

J’ai produit quelques-uns de ces arguments dans ma Philosophie des Thwan as-Safd’ et dans
plusieurs articles. Je les expose en détail dans une étude qui doit paraitre prochainement sous le
titre Les épitres des Thwan as-Safa’, euvre ismailienne.

Yves MARQUET
(Paris)

Une correspondance islamo-chrétienne entre Ibn al-Munaggim, Hunayn Ibn Ishdq et Qusta
Ibn Liga, introduction, édition, divisions, notes et index par Khalil Samir, s.j.,
introduction, traduction et notes par Paul Nwyia, s.j. Turnhout, Brepols, 1981.
18 X 26,5 cm., 205 p. (« Patrologia Orientalis » de F. Graffin, t. 40, fasc. 4, n° 185).

Cette correspondance est due & Pinitiative d’un musulman dont I'identité n’est pas claire.
Le regretté Pére Nwyia estime que 1’épitre fondamentale a été écrite & Hunayn b. Ishaq (m. 260 H. /
873) par Abii 1-Hasan "Ali Ibn al-Munaggim (m. 275 H. / 888), mais a été ultérieurement adressée
aussi par son fils Abli “Isi Ahmad Ibn al-Munaggim a Qustd b. Liiga (m. ? 300 H. / 912) :
cf. pp. 538; 542 s; 546s; 557, n. 1. Le seul manuscrit directement utilisé (il en existe un autre,
inaccessible) bouleverse malheureusement ’ordre chronologique et place la réponse de Qustd
avant celle de Hunayn.

La lettre d’Ibn al-MunagBim (une trentaine de pages arabes) s’intitule al-Burhan : elle est la
« démonstration » qui établit comme suit la vérité de Iislam (pp. 572-278; cf. pp. 584/86, 586/92

BCAI 1 (1984) Kh. Samir et P. Nwyia (éd.): Une correspondance islamo-chrétienne entre lbn al-Munagdgim, Hunayn lbn Ishaqg et Qusta Ibn Llga, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 353

et I'Intr., p. 550). Premiére prémisse : Muhammad était, de I’aveu universel, suprémement intel-
ligent. Deuxiéme prémisse : or, un homme de cette intelligence ne défie pas ses compatriotes
d’égaler ce qu’il apporte, sans avoir une certitude absolue qu’ils ne le pourront pas. Conclusion
immédiate : donc, Muhammad avait, sur I’impossibilité pour ses compatriotes d’égaler ce qu’il
apportait, une certitude absolue, qui ne pouvait iui venir que de Dieu. Conclusion finale : par
conséquent, Muhammad est prophéte (cf. 558/5, 560/14, 562/16).

Hunayn b. Ishaq, le célebre traducteur syriaque et nestorien, répond bridvement (sept pages
arabes). Le P. Nwyia attribue cette concision a la prudence, bien justifiée par les circonstances
réelles du « dialogue » en ces temps et lieux (cf. pp. 544 s). On reléve pourtant sous la plume de
Hunayn des remarques sans aucune timidité (p. 688/10-12; p. 694/48-54). L’ensemble de sa
réponse respire une sorte d’élévation, la noblesse d’un esprit supérieur.

Qustd b. Liqa, melkite quant & lui et de réputation semblable & celle de Hunayn, réfute en
régle I’opuscule d’Ibn al-Munaggim. Il nouvs dit lui-méme son plan (p. 598) quant au débat
central : il veut montrer trois vices ou séries de vices dans le burhdn proposé. Premier vice : des
prémisses (muqqadimatika); a savoir de la premiére prémisse, pp. 598-614 (surtout par. 23 et 75 s),
et de la deuxiéme, pp. 614-630 (surtout par. 79-84 et 97). Deuxi¢me vice : de la conclusion immé-
diate (natiga), pp. 630-644 (surtout par. 116-121). Troisiéme vice : de la conséquence visée
(garadaka lladi iyyahu qasadt : cf. 562/16 et 660/198 sur cette expression), pp. 644-650 (surtout
par. 157-160, 173). Au long de cet exercice de logique, ou a sa suite, I’auteur développe toute
une réflexion sur I’inimitabilité ou non des ceuvres littéraires (Homére) ou sacrées.

On y reléve, pp. 604 s, un éloge dithyrambique de Simon-Pierre. Cette insistance inhabituelle
(en Orient surtout) sur la personnalité du chef des Apotres vise un résultat éloquent : ne confron-
ter la valeur de Mahomet qu’a celle de Pierre, et laisser Jésus au-dessus de toute comparaison.
L’auteur chrétien ne donne pas seulement la supériorité 4 Simon-Pierre, mais aussi & des hommes
comme Alexandre et Zoroastre. Au sujet de ce dernier, il allégue le témoignage oral de
« Adurbed, le mobad » (p. 610/64, ol nous corrigeons et lisons : wa-Adurbad al-miibad; cf. “Abd
al-Gabbar, Tatbit, p. 179). Si, comme probable, il s’agit du rédacteur final du Dénkart pehlevi,
on a 13 un nouvel argument pour placer cet important ouvrage, non pas a la fin du X siécle,
mais vers ou avant Pan 900.

P. 542 fin, lire : «le régne d’al-Mugqtadir (295-320...)». P. 557, n. 1, lire : «Ibn Yahya
(m. 275/888) ». P. 565/24, Dara n’est autre que Darius. P. 570/48, il faut corriger comme suit
le texte arabe : wa-amarahum [Muhammad] ... an yusal man qata’a, wa-yu’fa ‘amman zalama,
wa-yu'td man harama, et la traduction : « [Muhammad] leur ordonna ... d’aller a celui qui
avait rompu [avec eux], de renoncer & leur droit envers celui qui [les] a 1ésés, de donner a celuj
qui [les] a spoliés ». Il s’agit d™un hadiz, rapporté par al-Tabari et par al-Razi, dans leurs commen-
taires respectifs sur Coran 7, 199, ainsi que par al-Sahrastini, Milal, éd. Badran, p. 500. Plus
loin, p. 592/3, rien ne permet de changer le texte : ihtiyal; mais on peut changer sa traduction et,
en opposition a la démonstration « géométrique» qu’lbn al-Munaggim prétendait faire, com-
prendre : « Tu connais pourtant la sinuosité du discours sur les religions ... ». P. 674/235, il
faut sans doute lire al-gawari l-ubulliyyat, et traduire la phrase : « Considére aussi les travaux
que font les ouvriéres d’Ubulla et du Sind »; il pourrait s’agir de fins tissus de lin (Ubulla, a

BCAI 1 (1984) Kh. Samir et P. Nwyia (éd.): Une correspondance islamo-chrétienne entre lbn al-Munagdgim, Hunayn lbn Ishaqg et Qusta Ibn Llga, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

354 BULLETIN CRITIQUE

c6té de Basra) et de soie (Sind). De fagon habituelle, les circonstances (cf. pp. 523, 525, 533)
n’ont pas permis au traducteur et a I’éditeur de coordonner leurs efforts. C’est particuliérement
voyant aux pp. 624-681, ou les titres et sous-titres du texte frangais ne correspondent pas a ceux
du texte arabe!

Le grand intérét du présent volume est de former un dossier, au lieu, comme souvent, d’enre-
gistrer un monologue. Tous les savants se félicitent de voir ici et 14 s’amorcer la publication des
nombreux textes arabes de penseurs chrétiens des grands siécles abbassides. Une approche
interdisciplinaire et pluraliste ne peut qu’enrichir 1’étude de la civilisation islamique.

Guy MonNoT
(E.P.H.E., Paris)

Remke KRUK, Aristoteles Semitico-Latinus. The Arabic version of Aristotle’s Parts of
Animals. Book XI-X1V of the Kitdb al-Hayawan. A critical edition with introduction
and selected glossary. Union Académique Internationale. Corpus Philosophorum
Medii Avi. Sous la direction de H.J. Drossaart Lulofs. North-Holland Publishing
Company. Amsterdam-Oxford 1979. 96 p. 4+ 156 p. de texte arabe.

Comme 1’auteur ’indique dans sa préface, son édition s’inscrit dans le projet de publication
du corpus aristotélicien connu chez les arabes sous le nom de K. al-Hayawdan, publication com-
mencée en 1971 avec le De Generatione Animalium (Aristotle. Generation of Animals. The Arabic
Translation commonly ascribed to Yahya ibn al-Bitriq. Edited with Introduction and Glossary
by J. Brugman and H.J. Drossart Lulofs. Brill, Leyde 1971). Sur la suggestion des deux éditeurs
de 1971, R. Kruk entreprit I’édition qu’il propose dans cet ouvrage sous les auspices de I’Union
Académique Internationale.

Le texte arabe (p. 5 a 156 de la partie arabe) est accompagné d’une partie anglaise comprenant
une introduction (p. 9-48), une bibliographie (p. 49-55), un index de I’introduction (p. 56-60),
une liste des divergences les plus importantes entre ’arabe et le grec (p. 61-68), un glossaire
choisi gréco-arabe des termes techniques avec leurs références (p. 69-79), un index anglais-grec-
arabe des noms propres et des mots grecs arabisés dans la traduction et non intégrés par la suite
dans le patrimoine arabe (p. 80-84), enfin une liste des variantes peu significatives (p. 85-89).
Quelques fac-similés de I’arabe (p. 91-93) et du latin (p. 94), une liste des sigles (p. 95) et un adden-
dum (p. 96) achévent la partie anglaise de "ouvrage.

Le texte arabe a été établi essentiellement a partir de deux manuscrits, ceux de Leyde et de
Londres, le troisiéme, le manuscrit de Téhéran s’étant révélé, a la suite d’une mission de R.K.
4 Téhéran, de peu d’utilité. Le texte critique a été établi également en recourant au grec et a la
traduction latine due a Michel Scot.

Le Kitab al-Hayawan connu par les arabes dans la traduction d’Ibn al-Bitrig réunit 19 livres :
V' Histoire des Animaux (livre 1 & 10 du K. al-F.), les Parties des Animaux (livres 11 4 14) et la
Génération des Animaux (livres 15 4 19). La tradition arabe mentionne I’ceuvre sous le titre global

BCAI 1 (1984) Kh. Samir et P. Nwyia (éd.): Une correspondance islamo-chrétienne entre lbn al-Munagdgim, Hunayn lbn Ishaqg et Qusta Ibn Llga, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



