BULLETIN CRITIQUE 349

mais également un ouvrage extrémement « lisible », et dont l’utilisation s’avére aisée et agréable.
I1 serait donc absurde de vouloir chicaner I’auteur sur telle question de détail ou tel oubli éventuel,
cela d’autant plus que ’on posséde déja deux comptes rendus remarquables, écrits par deux de
nos meilleurs spécialistes actuels dans ce domaine, & savoir Annemarie Schimmel (Welt des Islams,
XVIL, 1-2, 1977, p. 127-132) et Fritz Meier (Oriens, 27-28, 1981, p. 565-570). Disons donc tout
simplement, pour terminer, que tous ceux qui s’intéressent aux derviches, et aux ordres musul-
mans en général, auront intérét a avoir le trés beau livre de Richard Gramlich & portée de la main.

Alexandre Popovic
(C.N.R.S., Paris)

Habib Fex1, Les idées religieuses et philosophiques de lismaélisme fatimide (organisation
et doctrine). Publications de 1’Université de Tunis, 1978.

Cette étude me parait utile en raison du volume considérable de la documentation utilisée
(d’ou cependant est exclue toute documentation nizarienne). Ce sont surtout les chapitres rela-
tifs & "organisation de la da'wa qui m’ont intéressé, et plus particuliérement les chapitres IV,
V et VI (La da'wa ismaélienne, L’imama, Prophétie et wasaya). La diversité des opinions des
auteurs ismailiens y est bien mise en valeur et il est possible de suivre I’évolution de certaines
idées depuis les premiers auteurs jusqu’aux grands théoriciens musta’liens post-fatimides. Ainsi
on peut suivre les théses ismailiennes relatives a “Ali dés les origines et comprendre comment
la précellence lui fut finalement souvent accordée par rapport a8 Mahomet (p. 250).

Toutefois le livre est & utiliser avec précaution, car il comporte quelques graves défauts. Le
premier concerne les nizdriens, présentés comme des extrémistes ayant abrogé la pratique de
I’islam « dans un dessein qu’on pourrait dire évolutionniste » (sic), apostasié I’ismailisme et
«mis fin a ’aspect ésotérique de l’islam ». Grave anachronisme, I’auteur en fait « une sorte
de qarmatisme ». Enfin, il rapproche « nizéris, druzes et nusayris ». Par contre, selon lui, I’occul-
tation de I’imam est la méme chez les nizari-s et les tayyibi-s (pp. 36 et 53). Certes, le sujet embrassé
par Feki est considérable et I’on comprend qu’il ait voulu le limiter; mais il n’est pas admissible
de rayer le nizirisme d’un trait de plume aprés en avoir donné une idée fausse.

Drautre part, Feki consacre de nombreuses pages aux IThwan as-Safa’, voulant absolument
prouver que leur doctrine n’a rien a voir avec celle des ismailiens, tout en admettant (p. 29)
que «la doctrine des Tkhwéan ressemble globalement & la doctrine ismaélienne »; et, revenant
souvent sur les mémes points, il ne cesse de se contredire. Il considere les Epitres comme « une
encyclopédie de la philosophie grecque » (p. 51), un exposé de «la philosophie grecque avec
toutes ses tendances » (p. 50), tandis qu’a ses yeux « la sagesse pour les ismaéliens est la science
qui révele la prophétie ». En fait, les textes cités révelent une compléte identité de vues entre les
uns et les autres. Un autre exemple me parait caractéristique. Feki fait appel par deux fois a la
formule pythagoricienne : « la philosophie est I’imitation du Seigneur dans la mesure des possi-
bilités humaines ». Page 50, il dit & son propos : « les ismaéliens définissent ainsi la philosophie »,
et il ajoute; « Les Ikhwén al-Safi’ qui donnent la méme définition de la philosophie exaltent

61

BCAI 1 (1984) H. Feki: Les idées religieuses et philosophiques de I'ismaélisme fatimide (organisation et doctrine), recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

350 BULLETIN CRITIQUE

énormément cette science. Cette attitude est diamétralement opposée a celle de I'ismaélisme ».
Page 70, il la mentionne A nouveau comme citée par Nisablri et il ajoute : « mais cette définition
ne correspond pas a la pensée ismaélienne ». On trouve encore d’autres contradictions (notam-
ment 3 propos de ’expression « philosophes divins »} montrant que les problémes ne sont pas
clairs dans son esprit. La raison en est & mon sens qu’il cite des textes assez longs, parfois mal
choisis (par exemple, pp. 84-87, un texte ol les Ihwan exposent quatre théses dont une seule
est la leur), sans les analyser, ni par conséquent pouvoir les comparer. Ainsi pp. 76 et suiv. et
86-87, il oppose des textes des Ihwan a des textes ismailiens, alors qu’en fait ils disent la méme
chose en des termes analogues.

On pourrait aussi relever quelques lacunes, ce qui d’ailleurs ne saurait surprendre dans un
sujet aussi vaste. On pourrait par exemple regretter que dans le chapitre VII, par ailleurs dense,
sur « le ta’wil », "auteur n’ait pas donné un apergu de la maniére dont sont interprétés certains
versets, notamment dans le Asas al-ta’wil du Qadi al-Nu'man.

Mais ce qui me parait plus regrettable que tout, ¢’est que des mots mal compris on mal traduits
enlévent 2 certains textes cités toute signification. C’est le cas d’une fin de phrase (p. 81) on il
est en réalité question de la marque de I’Artisan dans ’ceuvre d’art, mais ol giid est rendu par
«influx » (au lieu de « dispenser généreusement ») et ardr par « vestiges » (au lieu de « marque »
ou d’«influence»). Pis, pp. 239-242, Feki prétend analyser un texte important de Sijistani
(Itbat, pp. 149-153) relatif a Ia « parole » divine. Dans ce texte, tarakib désigne les corps célestes,
sphéres ou astres. Feki traduit naq¥ tarkibi par « empreinte du langage » au lien de « configu-
ration de la volite céleste »; kaldm tarkibi par « parole composée » (il va méme jusqu’a parler
du «degré de composition de la parole de plus en plus accentué ») au lieu de « parole inscrite
dans les astres ». Le texte tel qu’il analyse n’a aucun sens. En fait il s’agit de la révélation divine
par les astres et des étapes du parcours de I’influx (a la fois créateur et révélateur) : 1) I’Intellect,
2) I’Ame universelle manifestant son action dans les sphéres et astres, 3) le prophéte envoyé qui,
seul, grice a une connaissance révélée de I’astrologie, sait lire exactement les événements du
monde matériel, déterminés par les astres et donc « inscrits » dans le ciel, 4) transmission a la
communauté en langage articulé, et parali¢lement a cela : 5) interprétation pour le asas et les
imdms et 6) conservation d’informations gardées en réserve pour le Qa’im de la résurrection.
Les quatre premiéres de ces étapes sont maintes fois évoquées par les Ihwan al-Safa’ sous des
formes variées (I, 360; III, 85 et 86, 142; 1V, 210, 408. Concernant la science astrologique innée
de Mahomet, cf. LS., IV, 375). Je ne puis m’étendre sur tous les détails, mais m’arréterai encore
a la page 88 ou ramyil est traduit par « ressemblance » alors qu’il signifie « assimilation » (de
Dieu & la créature), « anthropomorphisme »; et & la page 286 ol isti*Gra est traduit par « emprunt »
au lien de « métaphore » et majaz par « métaphore » au lieu d’« expression figurée ».

Il est regrettable que Feki n’ait pas su éviter les trois écueils ci-dessus, se croyant obligé notam-
ment de parler si longuement des Ihwan al-Safad’ dont sa connaissance est manifestement super-
ficielle, car alors son ouvrage efit été un vraiment bon livre. Quoi qu’il en soit, celui-ci reste
pour Uinstant 'une des rares tentatives de vaste synthése et & ce titre mérite qu’on en signale
I’existence.

Yves MARQUET
(Paris)

BCAI 1 (1984) H. Feki: Les idées religieuses et philosophiques de I'ismaélisme fatimide (organisation et doctrine), recensé par Y. Marquet

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 351

Alessandro BAUSANI, L Enciclopedia dei Fratelli della Purita, Jstituto Universitario Orien-
tale, Napoli, 1978. 284 p.

Aprés une introduction de 19 pages, ce livre donne un bon résumé de chacune des épitres des
Ihwan al-Safa’, permettant au lecteur italien d’avoir, sous un volume relativement réduit, une
vue claire et assez compléte du contenu des 52 traités. L’auteur ne s’est guére attaché a ’aspect
ésotérique des épitres, ni an probléme des sources littéraires ou philosophiques. Par contre, il
a centré son intérét sur les problémes scientifiques et philosophico-scientifiques, y consacrant des
notes pertinentes. Je pense notamment & la longue note (pp. 103-110) relative aux dimensions
attribuées aux sphéres célestes (probléme que ’auteur avait déja examiné dans de savantes études
antérieures). D’autres (notes 1, 2, 3, 4, pp. 158 et suiv.) concernent les théories de la vision dans
I’antiquité et au Moyen-ige, ainsi que les théses relatives aux illusions des sens. Un intéressant
excursus sur Avicenne et la phonétique (pp. 195-208) suit le résumé de 1’épitre sur les causes des
différences de langues, d’écritures et de modes d’expression (31° épitre, ou 17¢ de la 2° section)

L’auteur pense que la 51¢ épitre était bien la derniére a ’origine et que la 52°, ne se trouvant
pas dans certains manuscrits, a été ajoutée aprés coup. Pour ma part, je reste convaincu que
c’est I’actuelle 51° qui est de trop, non seulement parce que cing de ses neuf pages reproduisent
textuellement une épitre antérieure et que les quatre autres n’apportent rien de neuf, mais aussi
parce que la 52¢, donnant la traduction de plusieurs traités hermétistes sur 1’astrologie et la magie,
répond tout a fait a la place que les Ihwan atiribuent & ces « sciences » dans leur doctrine; et
A ces traités, curieux mais d’assez basse qualité, il faut 1’avouer, ils prétent des significations
beaucoup plus intéressantes, et 1’épitre se termine ainsi par une allusion a la Sahdda, capitale
selon moi.

Dans sa préface, Bausani observe que les épitres représentent un des aspects de ’originalité
qui caractérise la culture islamique, intermédiaire entre monde classique et monde moderne, en
ce sens qu’elles sont une vaste synthése de matériaux antiques d’origines diverses, que leur style
rend facilement assimilables.

L’auteur distingue dans la cosmologie islamique trois grandes tendances : juridique, gnostique,
scientifique, la derniére représentée notamment par Birlini. Les épitres, typiques de la philosophie
traditionnelle, appartiennent & la tendance gnostique. Les Ihwan recherchent le pourquoi des
choses, leur soi-disant « réalité » et leur unité profonde, se désintéressant des détails. Leur posi-
tion est 4 Iopposé de la science post-galiléenne qui s’intéresse au « quoi » et s’attache & établir
des faits, effectuant une dichotomie entre science et religion.

Bausani pense que les auteurs des épitres, bien que de tendance ismailienne, ne peuvent étre
purement et simplement identifiés 4 un courant ismailien connu et organis€; c’est le point de vue
souvent admis depuis les travaux de Stern, et qui, pour ma part, me parait absolument erroné
pour les raisons que voici :

1) La doctrine des Ihwin s’accorde parfaitement avec celle des auteurs ismailiens de I’époque.

2) Elle donne notamment une explication astrologique de ’existence des heptades d’imims
tout & fait caractéristique de I’ismailisme.

BCAI 1 (1984) H. Feki: Les idées religieuses et philosophiques de I'ismaélisme fatimide (organisation et doctrine), recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



