BULLETIN CRITIQUE 347

Suivent ensuite neuf Annexe-s (p. 192-221), ol 'on trouvera : un certain nombre de textes
officiels en traduction anglaise; la généalogie et la liste des descendants de Muhammad Abd
al-Su‘id al-Bakii; les listes des personnages importants de la famille al-Bakri; une liste des
niqabat al-asraf de 1750 4 1911; enfin une imposante bibliographie (p. 222-234) et quatre Index,
tous particuliérement bienvenus, vu 'importance de la documentation présentée (Index of Arabic
and Turkish terms, Index of personal names, Index of place-names et General Index). Le tout se
termine par deux cartes et un plan : villes et villages de la Haute et de la Basse Egypte mentionnés
dans ’ouvrage; ainsi que le plan du Caire indiquant I’emplacement des takdyd, zawdyd et autres
centres du méme genre. ’

On voit bien d’aprés ce qui précéde I'importance de cette étude qui est une véritable mine de
renseignements (souvent de premiére main) : sur les différents furuq et leurs branches multiples
a I’époque donnée; sur de trés nombreux personnages se situant a des niveaux trés différents;
enfin sur une quantité d’ouvrages et de documents (imprimés ou manuscrits) se rapportant a
ces problémes. Je laisse naturellement 3 ceux qui sont beaucoup plus familiers que moi avec I’his-
toire de I’Egypte du dix-neuviéme siécle, le soin de faire des remarques de détail et de discuter
avec ’auteur des mérites ou des défauts de sa documentation. Je me bornerai donc a faire seule-
ment la remarque d’ordre général suivante : on regrette constamment en lisant le trés riche livre
de F. de Jong de ne pas voir vivre les furuq égyptiens de I’époque, les uns & c6té des autres et
dans leur interdépendance mutuelle; et de fagon encore plus nette de ne pas voir les relations (et
les réactions de la population autochtone a ce sujet) entre les furug « arabes » et les furug « turcs »,
sentis peut-étre comme des ordres « étrangers », tels les Mevlevis, les Giilchenis et les Bektachis
par exemple. Mais ceci n’est évidemment pas un reproche, du fait que le véritable sujet de Vauteur
était ailleurs, mais plutdét un souhait concernant son ouvrage a venir. Car, rappelons-le une fois
de plus, I’excellente étude de F. de Jong dont il a été question ici, est déja un outil de travail dont
on a souvent besoin.

Alexandre Porovic
(C.N.R.S., Paris)

Richard GRAMLICH, Die schiitischen Derwischorden Persiens, Erster Teil : Die Affiliationen,
1965; Zweiter Teil : Glaube und Lehre, 1976; Dritter Teil : Brauchtum und Ritten,
1981. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag. 3 vols. in-8°, viir 4 109 p.; x1 -+ 541 p.;
X + 130 p. (Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes, XXXVI, 1, 2-4; XLV, 2).

Il est peut-&tre encore temps, profitant de la parution relativement récente du troisiéme et
dernier volume de cette étude, de présenter briévement aux lecteurs francophones I’extraordi-
naire somme consacrée aux différents ordres de derviches chiites de la Perse par Richard Gramlich,
somme dont la parution s’est échelonnée sur une quinzaine d’années (1965-1981), alors que la
premiére prise de contact de I’auteur avec son sujet remonte a 1959.

L’ouvrage est consacré 4 ’ensemble des différents ordres chiites de I’Iran, qui sont tous affiliés
aux trois grands ordres actuels : les Dahabi (entre 1.500 et 3.000 adhérents actuellement); les

BCAI 1 (1984) R. Gramlich: Die schiitischen Derwischorden Persiens, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

348 BULLETIN CRITIQUE

Ni‘matullahi (entre 50.000 et 350.000 adhérents); et les Haksar (entre 1.000 et 3.000 adhérents).
L’ouvrage laisse donc délibérément de c6té, d’une part les petits groupuscules chiites mineurs,
d’autre part les grands ordres sunnites du Kurdistan iranien, tels les Qadiri et les Nagsbandi
par exemple.

Le premier tome débute par une bréve Introduction (p. viI-vIII), puis I’auteur aborde I’étude
des trois ordres en question, en présentant a tour de rble : les « ancétres », le Péle, et les rami-
fications de chacun des trois, & savoir : la lignée des Sarifi et celle des Wahid ul-awliyd’, concer-
nant les Dahabi (p. 4-26); la branche des Kawtaralisah et celle des Sams ul-‘urafd’ concernant
les Ni‘matullahi, ainsi que leurs trois grands ordres actuels : les Du r-riyasatayn, les Safi‘ali$ahi,
et les Gunabadi (p. 27-69); enfin ceux des Haksar (p. 70-83). Cette présentation est suivie de
quatre annexes : une liste des centres (« couvents ») de chacun des ordres; le nombre respectif
de leurs membres; leur distribution géographique; la formule d’admission & 1’ordre des Haksar
(p. 89-92). Le tout se termine par une bibliographie (p. 93-97) et un Index (noms propres, titres
d’ouvrages cités, termes techniques) (p. 98-109).

Le second tome (qui est d’ailleurs le véritable ceeur de ’ouvrage) est consacré a I’étude des
croyances et des doctrines. Il se compose d’une rapide Introduction (p. viI-viiI) et de trois trés
longs chapitres intitulés : Dieu et le Monde (I’Unicité de ’Etre — « wahdat ul-wugiid », Dieu,
le Monde, I’'Homme, la Religion, p. 1-138); I’Ordre et ses Membres (la nature et 1’organisation
de I’Ordre, le Pole, le Cheikh, le Novice, p. 139-252); et enfin la Voie mystique (1a Voie et le But,
le « chemin » et les « stations » de la Voie, le moyen pour avancer sur la Voie — «la méthode »,
p. 253-458). Le volume se termine par une substantielle bibliographie (p. 459-476), un Index des
citations coraniques (p. 477), et un excellent Index analytique (p. 478-541) qui est appelé, natu-
rellement, vu la nature et I’importance de 1’ouvrage, & rendre de trés grands services.

Le troisiéme tome est consacré aux coutumes et aux rites. On y trouve une bréve Introduction
(p. v-v1) et les six chapitres suivants : Les signes extérieurs (« couvent », vétements et « équipe-
ment », armoiries et blasons, p. 1-12); Les réglements et les obligations concernant les priéres
et les formules d’usage (réglements généraux et obligations particuliéres, p. 13-17); Les coutumes
concernant les situations particuliéres (salutations rituelles et formules de politesse a ’occasion
de I’offrande des cadeaux, des aumones, de la demande du pardon pour les péchés, du « prét
du bonnet », ainsi qu’au cours de diverses autres situations, p. 18-32); Le dikr (chez les Safi-
‘ali$ahiva et les Du r-riyasatayn, chez les Gunabadiya, chez les Dahabiya, et chez les Haksar,
p. 33-48); Les réunions a l’occasion des grandes fétes (p. 49-73); enfin les rites concernant /’admis-
sion dans ces différents ordres (p. 74-117). Le tout se termine par une Bibliographie (p. 118-121)
et un Index (noms propres et termes techniques, p. 122-130).

Jespére que la bréve énumération de ces différents chapitres donne une idée suffisante de
Pextraordinaire richesse de cette étude, étude qui a été menée (faut-il le rappeler!) de fagon
exemplaire : des années de travail sur le terrain pour ’observation directe, les notations et la
collection des documents, la visite des « couvents » et les discussions quotidiennes avec les cheikhs
et leurs derviches ; des années de lecture des sources et de la littérature secondaire, enfin des années
de réflexion et de structuration des matériaux recueillis. Il en résulte un ouvrage trés dense certes,

BCAI 1 (1984) R. Gramlich: Die schiitischen Derwischorden Persiens, recensé par A. Popovic

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 349

mais également un ouvrage extrémement « lisible », et dont l’utilisation s’avére aisée et agréable.
I1 serait donc absurde de vouloir chicaner I’auteur sur telle question de détail ou tel oubli éventuel,
cela d’autant plus que ’on posséde déja deux comptes rendus remarquables, écrits par deux de
nos meilleurs spécialistes actuels dans ce domaine, & savoir Annemarie Schimmel (Welt des Islams,
XVIL, 1-2, 1977, p. 127-132) et Fritz Meier (Oriens, 27-28, 1981, p. 565-570). Disons donc tout
simplement, pour terminer, que tous ceux qui s’intéressent aux derviches, et aux ordres musul-
mans en général, auront intérét a avoir le trés beau livre de Richard Gramlich & portée de la main.

Alexandre Popovic
(C.N.R.S., Paris)

Habib Fex1, Les idées religieuses et philosophiques de lismaélisme fatimide (organisation
et doctrine). Publications de 1’Université de Tunis, 1978.

Cette étude me parait utile en raison du volume considérable de la documentation utilisée
(d’ou cependant est exclue toute documentation nizarienne). Ce sont surtout les chapitres rela-
tifs & "organisation de la da'wa qui m’ont intéressé, et plus particuliérement les chapitres IV,
V et VI (La da'wa ismaélienne, L’imama, Prophétie et wasaya). La diversité des opinions des
auteurs ismailiens y est bien mise en valeur et il est possible de suivre I’évolution de certaines
idées depuis les premiers auteurs jusqu’aux grands théoriciens musta’liens post-fatimides. Ainsi
on peut suivre les théses ismailiennes relatives a “Ali dés les origines et comprendre comment
la précellence lui fut finalement souvent accordée par rapport a8 Mahomet (p. 250).

Toutefois le livre est & utiliser avec précaution, car il comporte quelques graves défauts. Le
premier concerne les nizdriens, présentés comme des extrémistes ayant abrogé la pratique de
I’islam « dans un dessein qu’on pourrait dire évolutionniste » (sic), apostasié I’ismailisme et
«mis fin a ’aspect ésotérique de l’islam ». Grave anachronisme, I’auteur en fait « une sorte
de qarmatisme ». Enfin, il rapproche « nizéris, druzes et nusayris ». Par contre, selon lui, I’occul-
tation de I’imam est la méme chez les nizari-s et les tayyibi-s (pp. 36 et 53). Certes, le sujet embrassé
par Feki est considérable et I’on comprend qu’il ait voulu le limiter; mais il n’est pas admissible
de rayer le nizirisme d’un trait de plume aprés en avoir donné une idée fausse.

Drautre part, Feki consacre de nombreuses pages aux IThwan as-Safa’, voulant absolument
prouver que leur doctrine n’a rien a voir avec celle des ismailiens, tout en admettant (p. 29)
que «la doctrine des Tkhwéan ressemble globalement & la doctrine ismaélienne »; et, revenant
souvent sur les mémes points, il ne cesse de se contredire. Il considere les Epitres comme « une
encyclopédie de la philosophie grecque » (p. 51), un exposé de «la philosophie grecque avec
toutes ses tendances » (p. 50), tandis qu’a ses yeux « la sagesse pour les ismaéliens est la science
qui révele la prophétie ». En fait, les textes cités révelent une compléte identité de vues entre les
uns et les autres. Un autre exemple me parait caractéristique. Feki fait appel par deux fois a la
formule pythagoricienne : « la philosophie est I’imitation du Seigneur dans la mesure des possi-
bilités humaines ». Page 50, il dit & son propos : « les ismaéliens définissent ainsi la philosophie »,
et il ajoute; « Les Ikhwén al-Safi’ qui donnent la méme définition de la philosophie exaltent

61

BCAI 1 (1984) R. Gramlich: Die schiitischen Derwischorden Persiens, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



