342 BULLETIN CRITIQUE

d’Ibn “Arabi lui-méme. Les Lat@’if al-i'lam, souvent citées, sont données comme « attribuées a
Qiinawi». Cette attribution est sirement fausse et, malgré l'intérét des Lata’if, on peut d’ail-
leurs s’interroger sur 1’« orthodoxie » akbarienne de leur auteur qui mentionne (dans sa défi-
nition de al-‘ilm al-ladunni) « Sayhuna “Ala’ al-Dawla Simnani». L’article wabdat al-wugiid sera
certainement 1'un des plus souvent consultés. Mme S. al-Hakim y souligne & bon droit que cette
expression célébre n’appartient pas au vocabulaire d’Ibn ‘Arabi et émet Uhypothése (p. 1154,
n. 2) qu’Ibn Taymiyya fut le premier & I’employer. Elle se trouve en fait déja chez Qinawi et
c’est trés probablement lui qui I’a forgée.

Nos suggestions, d’autre part, concernent la liste des entrées, dans laquelle certaines absences
nous ont surpris. Puisque des noms propres sont inclus, pourquoi réserver un article a Idris
mais ignorer “Isa — dont la fonction cosmique est, elle aussi, capitale dans la doctrine d’Ibn
Arabi, mais qui joue en outre personnellement un role considérable dans son orientation spiri-
tuelle, ce que Corbin, entre avtres, a ignoré mais qui n’a pu échapper & Mme S. al-Hakim ? Pour-
quoi Bilgis mais pas Firawn, dont le cas a pourtant été¢ I’'un des nceuds de la polémique anti-
akbarienne ? Un article zuhd est justifié. Un article Sari‘a ne le serait-il pas plus encore? Ou, a
tout le moins, une entrée renvoyant a d’autres articles ol ce terme est pris en compte ? Pourquoi
salat et pas hagg — un sujet dont Ibn “Arabi traite sur prés de cent pages des Futithat? L’une
des richesses de ’ceuvre d’Ibn “Arabi est la précision de sa typologie spirituelle. Comment ne
pas déplorer I’absence d’un article sur les bahdlil, auquel un chapitre des Futihdt est consacré?
Un article Arin (mot dont Mme S. al-Hakim ne mentionne pas 1’emploi antéricur chez les géo-
graphes) n’était pas absolument indispensable. En revanche itlag (ou mutlag), hirga, qiyas, qab
gawsayn, par exemple, nous paraissaient s’imposer méme si, 1a aussi, d’autres articles (mais que
I’on ne pensera pas forcément a consulter) en éclairent le sens. Que I’auteur nous pardonne les
exigences que les qualités mémes de son ouvrage nous inspirent; et qu’il lui soit rendu grice
pour sa précieuse contribution a I’étude du corpus akbarien.

Michel CHODKIEWICZ
(Paris)

Toshihiko IzuTsu, Unicité de I’Existence et Création Perpétuelle en Mystique Islamique.
Paris, Les Deux Océans, 1980. In-8°, 146 p.

Les travaux de T. Tzutsu offrent pour nous le triple intérét d’étre ceux d’un érudit rompu a
I’étude des philosophies occidentales comme extréme-orientales; d’un islamisant ayant longue-
ment fréquenté les philosophes et mystiques de langue arabe et persane; enfin d’un penseur
japonais imprégné de valeurs bouddhistes présentant, pour un public européen, une vision de
I'Islam originale et enrichissante. IL’ambition de ces recherches est de mettre en évidence les
articulations d’une « méta-philosophie » des philosophies orientales, d’un systéme de concepts,
de structures de pensée communes au bouddhisme, au taoisme, a I’hindouisme védantique —
et A la mystique islamique. L’entreprise, on le voit, n’est pas mince. Le Pr. Izutsu espére la mener
4 bien par une patiente analyse sémantique des termes-clé de ces différents modes de pensée.

BCAI 1 (1984) T. lzutsu: Unicité de I'existence et création perpétuelle en mystique islamique, recensé par P. Lory

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 343

L’ouvrage publié par Les Deux Océans, qui est la traduction de quatre articles distincts, expose
avec clarté et simplicité quelques idées-force constituant les premiers jalons de cette recherche.
Se fondant sur les ceuvres d’Ibn “Arabi, de “A. Q. Hamadani, de Molla Sadra et de plusieurs
autres grandes figures de la spiritualité islamique, T. Izutsu met en relief quelques notions ayant
selon lui leur contrepartie dans les traditions philosophiques d’Extréme-Orient :

— Un «anti-essentialisme » net : aucun phénoméne n’existe en soi, en tant que substance.
Seule existe la Réalité Supréme; le monde phénoménal qu’Elle manifeste, sans étre pur
néant, n’a qu’une existence purement relative (= relationnelle). La perception du temps
résulte d’une vision partielle et illusoire de ce réel.

— Une ontologie fondée sur la distinction entre ’aspect totalement inconditionné et
indicible de la Réalité Supréme, et son action productrice des manifestations infinies,

le mystique (al-‘arif) pouvant s’ouvrir & ces deux dimensions complémentaires de
I’Etre.

— Une distinction entre deux modalités de I’activité mentale de I’homme : la con-
science empirique, dualiste, fermée au domaine de P'universel, et la perception métaphy-
sique (gnostique, « ‘irfinique ») du monde comme «vide» par rapport a4 la Réalité
Supréme.

Des théses aussi vastes et audacieuses ne peuvent, on s’en doute, étre démontrées de fagon
compléte et apodictique en un aussi court volume. Les éléments en sont pris 4 des auteurs de
régions et d’époques trés diverses (Ibn “Arabi, ob. 1240; Molld Sadri, 1640; Sankara, 820;
Daégen, 1253); des notions sont rapprochées, comparées et identifiées en quelques paragraphes;
la mystique islamique y est considérée comme un courant autonome, sans référence a I’Islam
coranique commun et déiste. Le lecteur est donc amené a se poser des questions que, nous
Pespérons, M. Izutsu précisera dans des travaux ultérieurs.

Cependant, il importe de le souligner, ce ne sont pas des systémes de pensée proprement dits
que P’auteur étudie, mais bien une vision, une expérience vivante, une perception du réel unique,
exprimée sous des climats culturels différents. Et ici, I’hypothése devient particuliérement féconde :
rappelant que le raisonnement est toujours second, toujours déterminé par une vision a priori
de P’univers, cet ouvrage remet en cause la lecture que les Européens font communément des
textes soufis. La démarche intellectuelle du Pr. Izutsu, profondément marquée par le bouddhisme
Zen, engendre une analyse et une compréhension de la spiritualité islamique qui constitue une
contribution remarquable & un dialogue entre philosophies et religions du monde, loin de tout
dogmatisme, évitant 1’érudition séche restant a la surface des concepts, étranger au sentimenta-
lisme sans dimension philosophique, mais centrant au contraire la réflexion sur la donnée la plus
fondamentale, la plus élémentaire qui soit : I’expérience du vécu.

Pierre LORY
(Université de Bordeaux III)

BCAI 1 (1984) T. lzutsu: Unicité de I'existence et création perpétuelle en mystique islamique, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

344 BULLETIN CRITIQUE

EMIR ABD EL-KADER, Ecrits spirituels, présentés et traduits de 1’arabe par Michel Chod-
kiewicz. Paris, Seuil, 1982. 225 p.

Cet ouvrage est la traduction de trente-neuf textes, choisis parmi les trois cent soixante-douze
que contient le Kitagb al-Mawdqif de 'Emir Abd el-Kader, dont il existe deux éditions, 1'une
de 1911, Pautre de 1966-1967. Michel Chodkiewicz note qu’elles sont peu satisfaisantes, et il
signale un certain nombre de manuscrits qui permettraient d’établir une édition critique.

La traduction, accompagnée de notes copieuses qui éclairent le texte et facilitent grandement
la compréhension des notions techniques du tasawwuf, est précédée par une remarquable Intro-
duction. Celle-ci fait apparaitre dans toute sa grandeur I’aspect peu connu de I’Emir comme
maitre spirituel, transmettant ’enseignement de Muhyi--Din Ibn ‘Arabi, al-Sayh al-akbar,
d’ou le qualificatif d’« akbarienne » donné par I’auteur a la doctrine spirituelle et métaphysique
qu’il nous fait découvrir. C’est de son pére qu’Abd el-Kader avait regu la hirga akbariyya et
I’influence spirituelle d’Ibn “Arabi, bien que, comme le précise M.C., il n’y ait pas a proprement
parler de « confrérie » akbarienne. La baraka du Sayh al-akbar est habituellement véhiculée
par certaines branches nagsbandiyya et $adiliyya, et Abd el-Kader bénéficiera d’ailleurs du ratta-
chement & 1’une et Pautre de ces deux confréries, la premiére vers sa vingtiéme année 4 Damas,
la seconde, en 1863, & I’dge de cinquante-six ans & la Mecque.

« La transcription de propos improvisés va constituer le noyau initial du Kitab al-Mawagif.
S’y ajouteront des textes écrits par 1’émir lui-méme, le plus souvent en réponse & des questions
qui lui sont posées aun sujet de versets coraniques, de paroles du Prophéte ou de passages des
écrits d’Ibn “Arabi». Dans le premier mawgif, page 157 de la traduction, Abd el-Kader précise
que ses commentaires des versets sont précédés chaque fois d’une inspiration, et il ajoute : « J’ai
regu de cette maniére ... environ la moiti€ du Coran, et j’espére ne pas mourir avant que je
ne posséde ainsi le Coran tout entier. Je suis, par la faveur d’Alldh, protégé dans mes inspira-
tions ..., et Satan n’a pas de prise sur moi ... » M.C. rappelle que Niffari a composé un
Kitab al-Mawdgif (édité par Arberry en 1935, et dont le P. Nwyia a publié des fragments inédits
dans Euvres inédites de mystiques musulmans en 1973, dont nous avions rendu compte dans Ara-
bica, t. XXII, juin 1975), et qu’Ibn "Arabi a été le premier a définir explicitement la notion de
mawgif. M.C. traduit mawqif par « halte ». Il nous semble qu’Abd el-Kader ne lui donne pas la
signification technique précisée par Ibn "Arabi, et que, dans le cas de I’Emir, il ne s’agit que de
situations spirituelles et d’instructions communiquées sur des points de doctrine.

Les trés beaux textes, sélectionnés et classés par M.C., « présentent les thémes majeurs de
I’enseignement d’Abd el-Kader ou établissent des points de repére de son autobiographie spiri-
tuelle ». Ceux qui sont déja familiarisés avec les ceuvres du Sayh al-akbar y retrouveront un
certain nombre de positions et de formulations doctrinales importantes, telles que 1"Unicité de
I’Etre, la conformité de Dieu a I’opinion que se fait de Lui tout croyant, « qu’lIl est cela et autre
que cela», « que tous sont voilés », « que la connaissance de Dieu n’a pas de terme», que la
perfection du comportement spirituel est de conjoindre «le recours aux causes secondes 3 la
confiance exclusive en Dieu». Le mawgif 271, pp. 67-70 de la traduction, nous parait particu-
liérement instructif, car il propose une explication métaphysique au fait que certaines récitations

BCAI 1 (1984) T. lzutsu: Unicité de I'existence et création perpétuelle en mystique islamique, recensé par P. Lory

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



