BULLETIN CRITIQUE 339

sectes (§§ 9-12 et 160-161)? Méme si Ibn “Arabi avait critiqué des ordres initiatiques comme les
Qalandariya ou les Haudariya, les aurait-il assimilés a des Harigites?

D’autres points sont plus délicats, mais les affirmations sans nuances de la Tadkira sur le
caractére incréé des lettres du Coran ou sur ’éternité de ’enfer ne sont gueére de la maniére d’Tbn
‘Arabi.

Les citations de la Gunya et d’autres ouvrages de “Abd al-Qadir al-Gili (§§ 29-39, 69, 86) n’ont
en soi rien d’invraisemblable, si ce n’est leur présence dans une ‘agida. Ibn “Arabi a connu a
Bagdad quelques-uns de ses disciples et commente dans les Futithdt plusieurs de ses propos, mais
d’un tout autre genre. De plus, malgré son respect pour le cheikh °Abd al-Qadir, jamais il ne le
cite en ces termes : gdla sayyidund wa Sayhund wa imamund wa qudwatund ila’liah al-Sayh Muhyi
al-Din “Abd al-Qdadir al-Gili ... (§ 69).

On peut s’interroger sur les conséquences de cette attribution. Ibn “Arabi est incontestablement
sunnite et sans doute R. Deladriére a-t-il eu raison de réagir contre cette tendance qui ne voit
en lui que ’ésotériste, le néoplatonicien ou le crypto-chiite. Mais Ibn “Arabi n’est pas hanbalite
‘pour autant, comme pourrait le faire croire ce texte. Il nous semble que le Sayh al-Akbar, tant

.en matiére de figh que de kalam, s’éléve trés haut au-dessus des divergences d’écoles.

Les doutes que nous avons émis sur I’attribution de cet ouvrage a Ibn ‘Arabi n’en diminuent
nullement I'intérét mais le déplacent. La présence conjointe de textes d’Ibn “Arabi et de “Abd
al-Qadir al-Gilani, le ton nettement hanbalite de cette profession de foi et ’attribution de deux
des manuscrits & un certain “Abd al-Samad al-Qadiri, nous invitent 3 penser que la Tadkira
pourrait étre I’ceuvre d’un cheikh hanbalite et qadiri du X°-XI° s.H. Le rapprochement hanbali-
qadiri est banal, mais il est tout a fait intéressant de constater ici ’harmonisation de cette double
tendance avec ’enseignement du Sayh al-Akbar.

Denis GrIL
(Université de Provence)

Su‘ad AL-HAKIM, Al-mu'gam al-sifi. Al-hikma fi hudiid al-kalima. Beyrouth, Dar al-Nadra,
1981. 16,5 x 23 cm., 1312 p.

Depuis la publication par Fliigel 4 Leipzig en 1845 des Istilahat al-sifiyya, les études sur Ibn
‘Arabi, aprés un départ trés lent — ne sont guére & retenir, sur prés d’un siécle, que les travaux
de Nicholson (1911), Nyberg (1919), Asin Palacios (1931) et “Afifi (1939) —, ont enfin pris leur
élan aprés la deuxiéme guerre mondiale avec, en particulier, les ouvrages et articles de Corbin,
Osman Yahya et Izutsu. Bien des choses (éditions de textes, traductions, analyses) restent & faire
cependant, qu’il s’agisse du Sayh al-Akbar lui-méme ou, surtout, du courant akbarien : Qiinawi,
Qasani, Gili, Nabulusi etc... Les orientalistes ne sont certes pas seuls & se consacrer a cette
tAche et les publications d’auteurs arabes en ce domaine se sont également multipliées mais il
faut convenir que, méme inspirées des plus picuses intentions, elles sont souvent bien décevantes :
textes cités sans références, emploi de manuscrits non identifiés, attributions douteuses ou carré-
ment fausses rendent fréquemment ces livres peu utilisables par les chercheurs.

BCAI 1 (1984) S. al-Hakim: Al-mu‘gam al-sufi. Al-hikma fi huddd al-kalima, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

340 BULLETIN CRITIQUE

Du Liban nous vient enfin, avec la thése de Mme Su‘dd al-Hakim, un outil de travail aussi
monumental que précieux dont nous n’étions sans doute pas seul & regretter ’absence et qui
prendra place, & c6té de 1’ Histoire et classification de 'euvre d’Ibn “Arabi 4’0, Yahia, parmi les
références indispensables. En dépit de son titre — dont I’auteur justifie dans son introduction
le caractére trés général (mais le sous-titre, en revanche, ne peut manquer d’éveiller un écho
chez les lecteurs des Fusiis), il s’agit en effet d’une analyse méthodique du vocabulaire technique
d’Ibn ‘Arabi. Massignon et Nwyia, entre autres, ont suffisamment démontré la fécondité de ce
type de recherche pour qu’il soit inutile d’y insister. Dans le cas d’Tbn “Arabi, on mesure aussitot
Pextréme difficuité de cette entreprise en raison de la complexité et de I’étendue des matériaux
3 exploiter et, en méme temps, I'importance qu’elle revét si ’on considére I'influence exercée
par le Sayh al-Akbar sur le soufisme postérieur, partisans et adversaires confondus : une influence
dont le plus siir révélateur est, précisément, la récurrence de ses iszil@hat en des textes ol, souvent,
il n’est méme pas nommé — dans la littérature confrérique par exemple.

En quelques pages liminaires, Mme Su'dd al-Hakim montre — trop briévement peut-&tre
mais avec beaucoup de perspicacité — ce qui caractérise, chez Ibn “Arabi, I’emploi des termes-
clés de son lexique et, en particulier, ce qu’on pourrait appeler 1’« assomption », dans son
ceuvre, du vocabulaire antérieur. Mme Su'dd al-Hakim parle fort justement a ce propos de
mi'rag al-kalima et fait bien voir, sur quelques exemples (gurba, tawakkul ...) comment, tout
en reprenant 4 son compte les valeurs sémantiques attachées a ces mots chez les soufis de I’époque
« classique », il les reconduit, d’étage en étage, a leur signification la plus universelle : ce qui,
au départ, n’était que la désignation conventionnelle d’un état spirituel ou d’une vertu devient
ainsi, par transpositions successives, mais avec une parfaite cohérence, ’expression adéquate
d’une vérité métaphysique. Il serait intéressant d’affiner encore cette analyse et, notamment,
d’étudier minutieusement dans cette perspective les chapitres 118 a 151 des Furizhat ol Ibn “Arabi
traite une séric de magamadt, le chapitre consacré & un magdm donné étant chaque fois suivi
d’un chapitre olt I’abandon (fark) de ce magam est présenté comme un accomplissement, épuré
de toute trace de dualité, du contenu positif de la « station» qu’on laisse derriére soi : c’est en
ce sens que, par exemple, I’abandon du dikr est paradoxalement supérieur au dikr. Relevons
encore dans cette introduction, pp. 18-19, de pertinentes remarques sur la nécessité, lorsqu’on
lit (et ajoutons : lorsqu’on traduit ...) Ibn “Arabi, d’étre attentif au caractére grammaticale-
ment déterminé ou indéterminé des termes qu’il utilise. Certaines conséquences, que ’auteur
n’a pas exprimées, seraient d’ailleurs a tirer de cette distinction a propos des Noms divins et
de leurs valeurs numériques.

Nous avons affaire & un mu'gam et les termes inventoriés (706 entrées) sont donc classés alpha-
bétiquement dans I’ordre traditionnel des racines arabes (il faut chercher Iblis & BLS). La méthode
appliquée consiste & donner d’abord une ou plusieurs définitions du mot — ou, lorsqu’il s’agit
d’une locution, de ses éléments constitutifs — empruntées & un dictionnaire classique, généra-~
lement les Magqayis d’Ibn Faris. Vient ensuite un paragraphe signalant s’il y a lieu, sur la base de
citations scripturaires et & 1’exclusion de tout recours aux tafsir-s, le sens obvie du terme consi-
déré dans le Coran. Mme S. al-Hakim propose alors une ou plusieurs définitions de la signifi-
cation de ce terme chez Ibn “Arabi en distinguant clairement et en hiérarchisant les différents
types d’emploi qu’il en fait et en s’appliquant & résoudre les contradictions que ces emplois

BCAI 1 (1984) S. al-Hakim: Al-mu‘gam al-sufi. Al-hikma fi huddd al-kalima, recensé par M. Chodkiewicz

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 341

peuvent faire apparaitre. Ces définitions sont suivies d’une série de textes-témoins empruntés
A I’euvre inédite ou imprimée du Sayh al-Akbar, éventuellement accompagnée de références
complémentaires — trés nombreuses dans les articles les plus importants — a des textes non
cités, voire 4 des ouvrages d’autres auteurs. Quiconque a tenté, pour son propre compte, de se
constituer un systéme de repéres parmi les milliers de pages écrites par Ibn “Arabi, dont les
ouvrages édités sont presque tous dépourvus d’index, ne peut qu’admirer le courage de Mme S.
al-Hakim et le scrupule avec lequel elle a conduit le dépouillement de ces matériaux. Mais, au-
deld de D’aspect quantitatif de sa recherche, nous devons surtout rendre hommage & la compré-
hension en profondeur dont témoignent ses interprétations, a sa perception de nuances subtiles
de sens qui ont échappé & des spécialistes antérieurs (pour lesquels elle n’est pas toujours tendre —
nous pensons, notamment, a ‘Afifi). A la différence de leurs ailnés, les jeunes arabisants qui, &
I’avenir, s’orienteront vers ce domaine de ’Islamologie pourront donc faire 1’économie de cer-
taines tiches fastidieuses. Ils devront prendre garde, toutefois, au fait qu’un dictionnaire, si
bien congu qu’il soit, facilite I’exploration des ccuvres mais ne dispense pas de la mener person-
nellement, et qu’on n’étudie pas une doctrine sur la base de textes sans contexte. Le recyclage
paresseux des mémes citations, jadis ou naguére mises en circulation par un ouvrage faisant
autorité, est une calamité trop fréquente pour que nous n’éprouvions pas quelque crainte ...
Quoi qu’il en soit, on trouvera 13, bien sir, des articles substantiels sur des termes depuis long-
temps reconnus comme fondamentaux dans le lexique d’Ibn “Arabi : IlGh al-mu’tagadat, insan
kamil, tagalli, hatm, tubiit, hayal etc ... mais aussi des entrées réservées a des termes d’emploi
plus rare, 3 des expressions appartenant a son répertoire symbolique : al-"angd’, al-yagiita al-
hamrad’, al-simsima ... Nous avons, par sondage, vérifié a plusieurs reprises les références indi-
quées et, 4 une seule exception prés (une interversion de chiffres) elles se sont toutes révélées
exactes, ce qui est & "honneur de 1’éditeur comme de D’auteur. Exprimons cependant deux
regrets sur ce point : d’une part les citations des Futizhdt, lorsqu’elles sont trés bréves, devraient,
compte tenu de la densité des pages de I’édition de 1329 H., étre suivies de I’indication de la ligne;
d’autre part, et dans un souci d’unification, il et été souhaitable de compléter par la référence
correspondante dans cette édition standard [’identification de certaines citations puisées dans
I’édition critique en cours d’Osman Yahya et qui ne renvoient qu’a cette derniére.

Mme S. al-Hakim convient (p. 24) qu’un travail comme celui qu’elle a entrepris est nécessaire-
ment perfectible. C’est dans le seul souci de contribuer, si peu que ce soit, & rendre une future
réédition plus satisfaisante encore que nous formulons quelques réserves ou suggestions. Les
réserves portent essentiellement sur linclusion, dans les sources utilisées, de quelques ouvrages
d’attribution trés discutable pour ne pas dire certainement erronée, tels le Kitab al-huwa (I'un
des multiples titres du petit traité bien connu de Balyani traduit par Weir en 1901), le Sagq
al-gayb (ou Saqq al-guyib) dont O. Yahya (Hist. et Clas. II, 460) a démontré Pinauthenticité,
la Tuhfat al-safara sur laquelle nous sommes plus catégorique encore que lui (cf. ibid. II, 510-511).
Laissons de c6té — nous sommes sur ce point en amical désaccord avec R. Deladriére — le cas
épineux de la Tadkira éditée par ce dernier sous le titre La profession de foi (Paris, 1978). Nous
nous étonnons aussi de voir (p. 129) Ibn Sawdakin désigné comme 1’auteur du Kasf al-gayat :
cet ouvrage (connu par un unicum) est demeuré anonyme et est bien distinct des gloses sur les
textes des Tagalliyat dues & la plume d’Ibn Sawdakin, qui y a enregistré les commentaires oraux

BCAI 1 (1984) S. al-Hakim: Al-mu‘gam al-sufi. Al-hikma fi huddd al-kalima, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

342 BULLETIN CRITIQUE

d’Ibn “Arabi lui-méme. Les Lat@’if al-i'lam, souvent citées, sont données comme « attribuées a
Qiinawi». Cette attribution est sirement fausse et, malgré l'intérét des Lata’if, on peut d’ail-
leurs s’interroger sur 1’« orthodoxie » akbarienne de leur auteur qui mentionne (dans sa défi-
nition de al-‘ilm al-ladunni) « Sayhuna “Ala’ al-Dawla Simnani». L’article wabdat al-wugiid sera
certainement 1'un des plus souvent consultés. Mme S. al-Hakim y souligne & bon droit que cette
expression célébre n’appartient pas au vocabulaire d’Ibn ‘Arabi et émet Uhypothése (p. 1154,
n. 2) qu’Ibn Taymiyya fut le premier & I’employer. Elle se trouve en fait déja chez Qinawi et
c’est trés probablement lui qui I’a forgée.

Nos suggestions, d’autre part, concernent la liste des entrées, dans laquelle certaines absences
nous ont surpris. Puisque des noms propres sont inclus, pourquoi réserver un article a Idris
mais ignorer “Isa — dont la fonction cosmique est, elle aussi, capitale dans la doctrine d’Ibn
Arabi, mais qui joue en outre personnellement un role considérable dans son orientation spiri-
tuelle, ce que Corbin, entre avtres, a ignoré mais qui n’a pu échapper & Mme S. al-Hakim ? Pour-
quoi Bilgis mais pas Firawn, dont le cas a pourtant été¢ I’'un des nceuds de la polémique anti-
akbarienne ? Un article zuhd est justifié. Un article Sari‘a ne le serait-il pas plus encore? Ou, a
tout le moins, une entrée renvoyant a d’autres articles ol ce terme est pris en compte ? Pourquoi
salat et pas hagg — un sujet dont Ibn “Arabi traite sur prés de cent pages des Futithat? L’une
des richesses de ’ceuvre d’Ibn “Arabi est la précision de sa typologie spirituelle. Comment ne
pas déplorer I’absence d’un article sur les bahdlil, auquel un chapitre des Futihdt est consacré?
Un article Arin (mot dont Mme S. al-Hakim ne mentionne pas 1’emploi antéricur chez les géo-
graphes) n’était pas absolument indispensable. En revanche itlag (ou mutlag), hirga, qiyas, qab
gawsayn, par exemple, nous paraissaient s’imposer méme si, 1a aussi, d’autres articles (mais que
I’on ne pensera pas forcément a consulter) en éclairent le sens. Que I’auteur nous pardonne les
exigences que les qualités mémes de son ouvrage nous inspirent; et qu’il lui soit rendu grice
pour sa précieuse contribution a I’étude du corpus akbarien.

Michel CHODKIEWICZ
(Paris)

Toshihiko IzuTsu, Unicité de I’Existence et Création Perpétuelle en Mystique Islamique.
Paris, Les Deux Océans, 1980. In-8°, 146 p.

Les travaux de T. Tzutsu offrent pour nous le triple intérét d’étre ceux d’un érudit rompu a
I’étude des philosophies occidentales comme extréme-orientales; d’un islamisant ayant longue-
ment fréquenté les philosophes et mystiques de langue arabe et persane; enfin d’un penseur
japonais imprégné de valeurs bouddhistes présentant, pour un public européen, une vision de
I'Islam originale et enrichissante. IL’ambition de ces recherches est de mettre en évidence les
articulations d’une « méta-philosophie » des philosophies orientales, d’un systéme de concepts,
de structures de pensée communes au bouddhisme, au taoisme, a I’hindouisme védantique —
et A la mystique islamique. L’entreprise, on le voit, n’est pas mince. Le Pr. Izutsu espére la mener
4 bien par une patiente analyse sémantique des termes-clé de ces différents modes de pensée.

BCAI 1 (1984) S. al-Hakim: Al-mu‘gam al-sufi. Al-hikma fi huddd al-kalima, recensé par M. Chodkiewicz

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



