BULLETIN CRITIQUE 337

lorsqu’on rapporte une parole du Prophéte, que I’on substitue ne fiit-ce qu’un fz & un wa; donc
a fortiori que ’on y interpole des allusions autobiographiques. Une analyse plus approfondie
de cette notion de mutargim ferait intervenir celle de Haim al-awliya’.

Nous avons été surpris d’une autre hypothése de M. Austin. Selon lui (cf. p. 23), «it is quite
possible that Ibn al-“Arabi used material from the Jewish writers of the Kabbalist tradition ... »
« Some of his cosmological ideas would seem to suggest some acquaintance with the Gnostic
tradition in Christianity ». Plus loin, M. Austin parle aussi de possibles sources d’inspiration
hindoues et bouddhiques. C’est trop dire, ou trop peu. Que des apports venus de ces diverses
traditions se trouvent présents dans la culture islamique de 1’époque, dans ce qui est désigné
plus loin comme « the intellectual koine of the period » et qu’lbn “Arabi y ait donc recours ne
fait pas de doute. Mais M. Austin semble avoir en vue des emprunts beaucoup plus directs.
Nous nous abstiendrons cependant de tout commentaire sur ce point aussi longtemps qu’il
n’aura pas eu la possibilité de s’expliquer plus clairement a ce sujet. Ces réserves ou ces interro-
gations ne nous empéchent pas, au demeurant, d’apprécier le tour de force que représente la
traduction de M. Austin, a laquelle on peut prédire un durable et juste succés.

Michel CHODKIEWICZ
(Paris)

IBN ‘ARABI, La profession de foi (Tadkirat al-hawass wa “aqidat ahl al-iptisds), introduction,
traduction et commentaire par Roger Deladriére. Paris, Editions Orientales, 1978.

Publié originellement par le service de reproduction des théses de Lille en 1975, ce travail
comportait alors, outre I’introduction et la traduction, 1’édition critique de la Tadkira. Le texte
arabe n’a pu étre reproduit dans la présente édition ni les indications sur 1’établissement du
texte, réduites a une seule page en téte de I’ouvrage.

R. Deladriére évoque, dans son introduction, les grands moments de la vie d’Ibn “Arabi d’aprés
les données autobiographiques de son ceuvre (déja réunis pour ’essentiel par Asin Palacios dans
son Islam christianizado, Madrid 1931). 11 rappelle la place tenue dans sa formation par les
sciences traditionnelles : gird’at, hadit, figh (Nyberg ’avait déja mentionné dans l’introduction
de ses Kleinere Schriften, Leiden 1919). Jamais au cours de ses nombreux voyages, Ibn “Arabi
ne négligea 1’étude de ces sciences, tout particuliérement du Jadit. L’auteur- ne se contente pas
d’insister sur la place que tient la $ari‘a dans I’ccuvre d’Ibn “Arabi. Il veut nous faire saisir la
stricte conformité de ses écrits avec la lettre et I’esprit du Coran et de la Sunna. Pour cela il
laisse Ibn “Arabi expliquer lui-méme la genése et le caractére inspiré de ses ouvrages ainsi que
son accds A une trés haute fonction spirituelle. Devenu « pur serviteur » (‘abd mahd), le Sayh
al-Akbar a hérité la « nature totalisante » (gam‘iyya) de Muhammad et la fonction de « Sceau
de la sainteté muhammadienne » (hdtam al-wildya al-muhammadiyya), qui correspond dans la
communauté musulmane 3 la fonction de « Sceau de la sainteté universelle » détenue par Jésus
selon I’enseignement d’Ibn ‘Arabi. Pour R. Deladriére, cet héritage prophétique, cette gamiyya,
est «la véritable clef du mystére d’Ibn “Arabi et de son ccuvre ».

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: La profession de foi (Tadkirat al-hawass wa ‘aqgidat ahl al-ihtisas), trad. R. Deladriere, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

338 BULLETIN CRITIQUE

Du point de vue de I’histoire des idées, on pourrait avancer que cette présentation offre 1’in-
convénient d’isoler le cas d’Ibn “Arabi. En effet la spécificité et la place véritable de son ceuvre
dans D’histoire du fasawwuf n’apparaitront que lorsque seront éclairés les liens d’Ibn °Arabi
avec ses prédécesseurs d’Orient et d’Occident. Mais tel n’était pas le propos de ’auteur dont
Iintroduction présente un double avantage : elle montre clairement que la doctrine métaphysique
du tasawwuf est indissociable de la réalisation spirituelle, quel que soit le tour théologique
ou philosophique de son expression (cf. p. 48 sq., sur la question de la wabdat al-wugid);
elle nous permet aussi de comprendre combien grande est, jusqu’a nos jours, la vénération
dont cette ceuvre est entourée et combien vives sont les attaques dont elle est toujours
I’objet.

On pourrait reprocher a I’auteur de suivre de trop prés le texte dans son analyse (p. 32-78),
sans en dégager les grands traits. Mais le pouvait-il? La Tadkira semble suivre grosso modo
PPordre des traités de kaldm : 'unicité de Dieu, la Prophétie, la foi, I’imama, ’ordre de mérite
des compagnons, le paradis et 1’enfer, les sectes. Cependant, aussi bien les remarques de R.
Deladriére que la lecture du texte laissent quelque peu perplexe : présence de citations de "Abd
al-Qadir al-Gili (ou Gilani), alternance de points de vue nettement exotériques et ésotériques
comme la “Agida I des Futithat avec des extraits beaucoup plus métaphysiques du méme ouvrage,
ou, inversement, un passage sur la réalité principielle de ’Envoyé (hagigat al-rasiil), suivi d>un
chapitre beaucoup plus ordinaire sur les « fondements des éléments de la foi» (usil gawda'id
al-iman), mais surtout un trés long chapitre sur I’imama, dont R. Deladriére note les positions
nettement hanbalites. De plus, la lecture du texte arabe ne manque pas de faire apparaitre des
différences de style tout a fait surprenantes. La Tadkira pose donc un probléme délicat : la tota-
lité¢ du texte doit-elle &tre attribuée a Ibn "Arabi, méme si certaines parties sont indubitablement
de lui? Plusieurs constatations nous font douter de I’authenticité de cette attribution. Evoquons
tout d’abord des arguments extérieurs au texte lui-méme. Aucune des deux listes (Fihrist, Igdza)
qu’Ibn “Arabi dressa de ses propres ceuvres, n’en fait mention, et pas davantage celle d’al-Qari,
comme le remarque R. Deladriére d’ailleurs. Le Kasf al-zuniin en fait état (I 385, cité par O. Yahya),
mais il est trop tardif pour fournir une preuve décisive. Quant a la description des manuscrits
(Lille 1975, p. cxv1 sqq.), elle ne confirme guére 1’authenticité : aucune copie n’est antérieure au
début du XI° s.H. De plus le colophon de deux des huit manuscrits cités, parmi les plus anciens,
attribue ’ouvrage 4 un certain “Abd al-Samad al-Qadiri (dans le manuscrit n° 8, le nom d’Ibn
“Arabi est rajouté en marge). Plusieurs paragraphes manquent dans certaines copies et R. Dela-
driére se demande si I’on n’a pas 14 une version expurgée de quelques passages ésotériques sur
la haqgiqat al-rasil et les hurif (3 I'inverse, on pourrait se demander si ces passages n’ont pas été
rajoutés).

Le texte lui-méme pose quantité de problémes. Nous n’en évoquerons que quelques-uns.

Les passages — nous dirions volontiers les citations — d’Ibn “Arabi sont les §§ 14-27 ("Aqida I
des Futithat), quelques passages des Futihdt également signalés par le traducteur, un extrait du
Kitab al-ittihad al-kawni (§ 57) et la mé&me poésie reproduite curieusement deux fois (§§ 28 et 165).
Ces textes tranchent tant par le fond que par la forme avec le préambule (§§ 1-13) d’un style
trés ordinaire, avec les pages sur I'imama et les Compagnons qui reflétent une conception trés
hanbalite de I’histoire des débuts de I’Islam (§§ 88-158). Et que dire des considérations sur les

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: La profession de foi (Tadkirat al-hawass wa ‘aqgidat ahl al-ihtisas), trad. R. Deladriere, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 339

sectes (§§ 9-12 et 160-161)? Méme si Ibn “Arabi avait critiqué des ordres initiatiques comme les
Qalandariya ou les Haudariya, les aurait-il assimilés a des Harigites?

D’autres points sont plus délicats, mais les affirmations sans nuances de la Tadkira sur le
caractére incréé des lettres du Coran ou sur ’éternité de ’enfer ne sont gueére de la maniére d’Tbn
‘Arabi.

Les citations de la Gunya et d’autres ouvrages de “Abd al-Qadir al-Gili (§§ 29-39, 69, 86) n’ont
en soi rien d’invraisemblable, si ce n’est leur présence dans une ‘agida. Ibn “Arabi a connu a
Bagdad quelques-uns de ses disciples et commente dans les Futithdt plusieurs de ses propos, mais
d’un tout autre genre. De plus, malgré son respect pour le cheikh °Abd al-Qadir, jamais il ne le
cite en ces termes : gdla sayyidund wa Sayhund wa imamund wa qudwatund ila’liah al-Sayh Muhyi
al-Din “Abd al-Qdadir al-Gili ... (§ 69).

On peut s’interroger sur les conséquences de cette attribution. Ibn “Arabi est incontestablement
sunnite et sans doute R. Deladriére a-t-il eu raison de réagir contre cette tendance qui ne voit
en lui que ’ésotériste, le néoplatonicien ou le crypto-chiite. Mais Ibn “Arabi n’est pas hanbalite
‘pour autant, comme pourrait le faire croire ce texte. Il nous semble que le Sayh al-Akbar, tant

.en matiére de figh que de kalam, s’éléve trés haut au-dessus des divergences d’écoles.

Les doutes que nous avons émis sur I’attribution de cet ouvrage a Ibn ‘Arabi n’en diminuent
nullement I'intérét mais le déplacent. La présence conjointe de textes d’Ibn “Arabi et de “Abd
al-Qadir al-Gilani, le ton nettement hanbalite de cette profession de foi et ’attribution de deux
des manuscrits & un certain “Abd al-Samad al-Qadiri, nous invitent 3 penser que la Tadkira
pourrait étre I’ceuvre d’un cheikh hanbalite et qadiri du X°-XI° s.H. Le rapprochement hanbali-
qadiri est banal, mais il est tout a fait intéressant de constater ici ’harmonisation de cette double
tendance avec ’enseignement du Sayh al-Akbar.

Denis GrIL
(Université de Provence)

Su‘ad AL-HAKIM, Al-mu'gam al-sifi. Al-hikma fi hudiid al-kalima. Beyrouth, Dar al-Nadra,
1981. 16,5 x 23 cm., 1312 p.

Depuis la publication par Fliigel 4 Leipzig en 1845 des Istilahat al-sifiyya, les études sur Ibn
‘Arabi, aprés un départ trés lent — ne sont guére & retenir, sur prés d’un siécle, que les travaux
de Nicholson (1911), Nyberg (1919), Asin Palacios (1931) et “Afifi (1939) —, ont enfin pris leur
élan aprés la deuxiéme guerre mondiale avec, en particulier, les ouvrages et articles de Corbin,
Osman Yahya et Izutsu. Bien des choses (éditions de textes, traductions, analyses) restent & faire
cependant, qu’il s’agisse du Sayh al-Akbar lui-méme ou, surtout, du courant akbarien : Qiinawi,
Qasani, Gili, Nabulusi etc... Les orientalistes ne sont certes pas seuls & se consacrer a cette
tAche et les publications d’auteurs arabes en ce domaine se sont également multipliées mais il
faut convenir que, méme inspirées des plus picuses intentions, elles sont souvent bien décevantes :
textes cités sans références, emploi de manuscrits non identifiés, attributions douteuses ou carré-
ment fausses rendent fréquemment ces livres peu utilisables par les chercheurs.

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: La profession de foi (Tadkirat al-hawass wa ‘aqgidat ahl al-ihtisas), trad. R. Deladriere, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



