334 " BULLETIN CRITIQUE

doctrines; au sommet se tiennent ceux pour qui tout voile est aboli, I’élite spirituelle (hawass
al-hawass), (p. 94-95). « Les Gloires de Sa Face les a consumés et la puissance de Sa Majesté
les a fait s’évanouir; ils se sont effacés et ont disparu. Ils n’ont plus conscience d’eux-mémes
car ils se sont ‘éteints” a eux-mémes. II ne reste alors que I’Unique Réel; et le sens de Sa parole :
‘Toute chose est périssable sauf Sa Face’ est devenu pour eux une expérience personnelle (dawg)
et un état vécu (hal)».

Cette traduction étant destinée & un large public, R. Deladriére consacre la plus grande partie
de son introduction 3 présenter la vie et I’ceuvre de Gazali et s’attache & montrer combien les
diverses orientations de son activité sont solidaires les unes des autres. A propos du Miskar al-
Anwar (p. 26-31), il rappelle 2 juste titre que 1’idée fondamentale en est 1’ascension spirituelle.
Mais il insiste assez peu sur le fait que cette ascension ne peut s’accomplir que par la connais-
sance métaphysique, « identification » du connu et du connaissant (v. p. 55 et 95 sur ittihdd et
tawhid). Ainsi peut-on s’étonner que “@rif soit traduit par « sage » et ma'rifa par «sagesse» (ce
qui aboutit a confondre dans la traduction, ma‘rifa et hikma). De maniére générale, mais surtout
dans ce contexte, il nous semble difficile de traduire “arif et ma'rifa par autre chose que « connais-
sant» et « connaissance ». 1l aurait fallu souligner davantage le caractére ésotérique de ce traité
qui porte avant tout sur la connaissance.

Enfin il est dommage que I’excellent connaisseur de la littérature du tasawwuf qu’est R. Dela-
driére n’ait pas trouvé 1a 1’occasion de mesurer 'impact de cet ouvrage (Fahr al-din al-Rézi,
par exemple, 1’inclut, non sans réserve, dans son Tafsir) et d’en faire apparaitre les correspon-
dances avec ’ceuvre d’Ibn ‘Arabi (que R. Deladriére signale lui-méme dans sa Profession de Foi
p. 49, 53-54 et 59).

Denis GRIL
(Université de Provence)

IBN AL-"ARABI, The Bezels of Wisdom (= Fusis al-hikam), traduit par R'W.J. Austin.
Londres, éd. SPCK, 1980. 15 X 22 cm., 302 p. — The Seals of Wisdom, traduit par
‘Aisha ‘Abd al-Rahman at-Tarjumana. Norwich, Diwan Press, 1980. 14 X 22 cm.,,
208 p.

De toutes les ceuvres d’Ibn “Arabi, les Fugsis al-hikam, écrits en 627 H. a Damas, onze ans
avant la mort de 1’auteur, est celle qui a suscité les plus nombreux commentaires et déchainé
les plus violentes polémiques; celle aussi sur laquelle, d’une maniére trop exclusive sans doute,
sont le plus souvent fondées les interprétations en langues occidentales de la doctrine du Sayh
al-Akbar (Chez “Afifi et Izutsu en particulier).

L’édition de certains des commentaires les plus importants est en progrés depuis quelques
années : H. Corbin et O. Yahia nous ont donné (Paris - Téhéran, 1975) le Nass al-Nusiis de
Haydar Amoli, ou plutét sa Muqgaddima; 3 William Chittick, nous devons une remarquable
édition du Nagd al-Nusiis de Gami (Téhéran, 1977) dont la traduction nous est promise; et,
récemment (Ma3had, 1982) le professeur Ashtiyini a publié — de fagon moins satisfaisante,

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: The Bezels of Wisdom (FusUs al-hikam), trad. R.W.J. Austin. The Seals of Wisdom, trad. ‘A. ‘A. at-Tarjumana, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 335

hélas! — le Sarh des Fusiis dt & Gandi, disciple direct de Sadr al-din Qiinawi. Mais, paralléle-
ment, un notable effort de traduction a été entrepris.

O. Yahia a signalé (Histoire et classification de 'euvre d’Ibn “Arabi, 1, 257) une traduction
partielle en anglais de Khaja Khan parue & Madras en 1929 et que nous n’avons jamais eue entre
les mains, mais qui, nous a-t-on rapporté, laisse fort a désirer. Il existe d’autre part une traduction
inédite due 3 “Afifi qui semble définitivement perdue. Un travail de pionnier a été accompli par
Titus Burckhardt qui, en 1955, publiait pour la premiére fois une version frangaise, intégrale
ou partielle selon les cas, de douze des vingt-sept chapitres des Fusiis (re-traduite en anglais sous
le titre The Wisdom of The Prophets, Londres, 1975). En 1970 était publié a Graz, sous le titre
Das Buch der Siegelringsteine, la traduction allemande de Hans Kofler (ob. 1947), que son litté-
ralisme rend souvent peu utilisable et qui est dépourvue de toute annotation. En 1975 a été impri-
mée (mais non diffusée commercialement) une traduction anglaise de quinze chapitres, due a
M. B. Rauf, que nous n’avons pu examiner. Enfin I’année 1980 a vu la publication & peu prés
simultanée de deux traductions intégrales en anglais. Disons tout de suite qu’elles n’ont guére
en commun que la laideur de leurs couvertures et qu’une seule d’entre elles, celle de M. Austin
(qui, depuis le début de sa carriére d’arabisant se consacre a I’école d’Ibn “Arabi, et 4 qui I’on
doit aussi une traduction partielle du Rih al-quds éditée & Londres en 1971, sous le titre Sufis
of Andalusia) mérite d’étre prise au sérieux. Les contresens qui fourmillent dans le texte de Mme
A. at-Tarjumana (sic), absence de notes — la référence des versets coranigues n’est méme pas
donnée —, la bizarrerie des transcriptions (Is-haq pour Ishdg) susciteraient plus d’indulgence
si son préfacier, « "Abd al-Qadir as-Stifi» — qui est aussi, sauf erreur, son époux et qui parle
d’ailleurs de « notre texte » — n’attaquait avec la plus extréme violence tous ceux qui, avant
elle, ont tenté d’interpréter Ibn “Arabi (Nicholson et Burckhardt en particulier). Cette introduction
dénonce également, péle-méle, dans les ouvrages occidentaux sur le soufisme, une conspiration
d’activistes catholiques ou un complot judéo-magonnique (cf. pp. 4-5) et revendique pour la
tariqa dergawiyya (a laquelle la traductrice appartient) le privilége d’étre la seule héritiére de la
« Sagesse d’Ibn “Arabi ». Sans s’attarder sur ce genre de polémique, notons aussi que Mme at-
Tarjumana semble obsédée par le besoin de rapprocher les notions akbariennes de données emprun-
tées a D’astrophysique ou & la biologie moléculaire. Est-ce pour cela qu’elle traduit (p. 190)
al-nubuwwa al-barzahiyya par « the prophecy of interspace » ce qui, dans le contexte ol cette
expression apparait, est assez étrange? En revanche, la plupart des termes techniques ne sont
pas traduits, mais simplement transcrits, deux brefs glossaires (pourquoi deux?), 'un au début
— en désordre — l’autre a la fin — alphabétique — proposant des équivalences ... approxi-
matives (nous conseillons, p. 8, 1a « définition » de rubitbiyya). Ce parti pris est au surplus curien-
sement tenu : pourquoi créer des hybrides et écrire, en italiques, kkalif et non khalifa, khalifate
et non khilafa, si ’on veut a tout prix éviter de rendre ces mots en anglais? Quoi qu’il en soit,
des phrases comme « The formal #gjalli in the presence of the khayal requires another know-
ledge ... » (p. 54) ne seront guére utiles au lecteur désireux de comprendre Ibn “Arabi : si son
découragement le persuade d’abandonner I’ouvrage de Mme A. at-Tarjumana, qu’il voie 13
ce qu’on nomme en bon anglais a blessing in disguise et cherche ailleurs another knowledge . . .

Il pourra la trouver dans le livre de M. Austin dont la traduction est manifestement le fruit
d’un patient travail et met & profit de solides connaissances linguistiques et une étude approfondie

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: The Bezels of Wisdom (FusUs al-hikam), trad. R.W.J. Austin. The Seals of Wisdom, trad. ‘A. ‘A. at-Tarjumana, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

336 BULLETIN CRITIQUE-

des ceuvres d’Ibn “Arabi (en qui il a tort, toutefois, de voir celui qui a forgé le terme wahdar
al-wugiid). Une substantielle introduction, un index et une bibliographie encadrent le texte pro-
prement dit. Un systéme de transcription simplifié mais cohérent est employé tout au long. Les
citations coraniques et la plupart des hadiz-s sont identifiés. Chaque chapitre des Fusiis est précédé
d’une «introductory note» qui en analyse les thémes et vise & en éclaircir les obscurités.

Traduire les Fugsiis est un exercice périlleux, méme si I’on s’appuie sur des commentateurs
trés proches de I’auteur comme Qiinawi, qu’a consulté, entre autres, M. Austin; et méme si
I’on utilise un texte siir (M. Austin, sans négliger les éditions antérieures, s’est basé sur le Ms.
Evkaf Museum 1933 copié par Qiinawi, justement, et authentifi¢ par Ibn “Arabi en 630). The
Bezels of Wisdom devra désormais figurer dans toutes les bibliographies d’Ibn “Arabi : la traduc-
tion est précise, souvent heureuse. Elle déjoue d’innombrables piéges et, dans certains passages
grammaticalement trés ambigus, les choix de M. Austin nous paraissent en général les plus avisés.
Inévitablement, cependant, nous sommes parfois en désaccord avec lui. Page 136, kawn désigne,
comme c’est habituellement le cas chez Ibn ‘Arabi, « I'univers», «la totalité des créatures»,
et n’aurait donc pas dii étre rendu par Being, la phrase du 3¢ § ou ce mot figure signifiant alors,
selon nous : « Tu peux donc, & ton choix, dire de 'univers manifesté qu’il est création, ou qu’il
est Réalité divine, ou qu’il est & la fois ceci et cela, ou qu’il n’est ni ceci ni cela ... ». Page 137,
la budda li-kulli $ahs est une affirmation catégorique, portant sur un théme doctrinal majeur,
celui du « Dieu créé dans les croyances »; « most men » en affaiblit considérablement la portée.
Page 154, le passage sur les ASarites et les Sophistes est peu clair. P. 235, une traduction litté-
rale de manzilatayn par « deux demeures spirituelles » nous paraitrait préférable & « deux mis-
sions ». Ces critiques sont vénielles et peut-étre discutables. Nous avons été beaucoup plus
géné par le caractére laconique des notes. M. Austin a délibérément choisi de ne pas étouffer
le texte sous les commentaires. Pour certains passages, — & propos du Sceau des Saints par
exemple (pp. 66-67) — et malgré les analyses introductives dont nous avons parlé, quelques
citations des grands interprétes de la tradition akbarienne auraient été bienvenues. A tout le
moins efit-il été souhaitable d’éclairer les difficultés par des renvois 4 d’autres ceuvres d’Ibn
‘Arabi ol les mémes notions sont exposées de maniére moins concise : & chaque motif qui
apparait dans les Fugsis correspond ailleurs — généralement dans les Futithdt — une orchestra-
tion complete qui en développe et nuance les virtualités. Dans d’autres cas, des précisions histo-
riques eussent été souhaitables : les allusions & Halid b. Sindn, dans le chapitre 26, seront-elles
intelligibles pour beaucoup de lecteurs — le livre paraissant dans une collection qui n’est pas
destinée aux seuls spécialistes ?

Ajoutons quelques observations sur Introduction. La question que se pose M. Austin p. 17
(Ibn “Arabi prétend-il que les Fugiis sont une transcription verbatim de ce qui lui a été commu-
niqué dans la vision que décrit le prologue? Ou seulement une expression personnelle de ce qu’il
a regu de cette maniére?) me parait trouver sa réponse, implicitement, dans la forme méme de
Pouvrage — ol Ibn ‘Arabi s’exprime 4 maintes reprises de maniére trés évidemment personnelle,
évoque des événements spirituels qu’il a vécus, mentionne d’autres traités dont il est 1’auteur —
et, explicitement, dans le prologue ot il se qualifie de mutargim : son role est donc de trans-
mettre des significations et non de consigner une dictée. L hypothése contraire serait au surplus
contradictoire avec ce qu’lbn “Arabi énonce dans les Futiihar (I, 248, 403, etc...) ol il exclut,

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: The Bezels of Wisdom (FusUs al-hikam), trad. R.W.J. Austin. The Seals of Wisdom, trad. ‘A. ‘A. at-Tarjumana, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 337

lorsqu’on rapporte une parole du Prophéte, que I’on substitue ne fiit-ce qu’un fz & un wa; donc
a fortiori que ’on y interpole des allusions autobiographiques. Une analyse plus approfondie
de cette notion de mutargim ferait intervenir celle de Haim al-awliya’.

Nous avons été surpris d’une autre hypothése de M. Austin. Selon lui (cf. p. 23), «it is quite
possible that Ibn al-“Arabi used material from the Jewish writers of the Kabbalist tradition ... »
« Some of his cosmological ideas would seem to suggest some acquaintance with the Gnostic
tradition in Christianity ». Plus loin, M. Austin parle aussi de possibles sources d’inspiration
hindoues et bouddhiques. C’est trop dire, ou trop peu. Que des apports venus de ces diverses
traditions se trouvent présents dans la culture islamique de 1’époque, dans ce qui est désigné
plus loin comme « the intellectual koine of the period » et qu’lbn “Arabi y ait donc recours ne
fait pas de doute. Mais M. Austin semble avoir en vue des emprunts beaucoup plus directs.
Nous nous abstiendrons cependant de tout commentaire sur ce point aussi longtemps qu’il
n’aura pas eu la possibilité de s’expliquer plus clairement a ce sujet. Ces réserves ou ces interro-
gations ne nous empéchent pas, au demeurant, d’apprécier le tour de force que représente la
traduction de M. Austin, a laquelle on peut prédire un durable et juste succés.

Michel CHODKIEWICZ
(Paris)

IBN ‘ARABI, La profession de foi (Tadkirat al-hawass wa “aqidat ahl al-iptisds), introduction,
traduction et commentaire par Roger Deladriére. Paris, Editions Orientales, 1978.

Publié originellement par le service de reproduction des théses de Lille en 1975, ce travail
comportait alors, outre I’introduction et la traduction, 1’édition critique de la Tadkira. Le texte
arabe n’a pu étre reproduit dans la présente édition ni les indications sur 1’établissement du
texte, réduites a une seule page en téte de I’ouvrage.

R. Deladriére évoque, dans son introduction, les grands moments de la vie d’Ibn “Arabi d’aprés
les données autobiographiques de son ceuvre (déja réunis pour ’essentiel par Asin Palacios dans
son Islam christianizado, Madrid 1931). 11 rappelle la place tenue dans sa formation par les
sciences traditionnelles : gird’at, hadit, figh (Nyberg ’avait déja mentionné dans l’introduction
de ses Kleinere Schriften, Leiden 1919). Jamais au cours de ses nombreux voyages, Ibn “Arabi
ne négligea 1’étude de ces sciences, tout particuliérement du Jadit. L’auteur- ne se contente pas
d’insister sur la place que tient la $ari‘a dans I’ccuvre d’Ibn “Arabi. Il veut nous faire saisir la
stricte conformité de ses écrits avec la lettre et I’esprit du Coran et de la Sunna. Pour cela il
laisse Ibn “Arabi expliquer lui-méme la genése et le caractére inspiré de ses ouvrages ainsi que
son accds A une trés haute fonction spirituelle. Devenu « pur serviteur » (‘abd mahd), le Sayh
al-Akbar a hérité la « nature totalisante » (gam‘iyya) de Muhammad et la fonction de « Sceau
de la sainteté muhammadienne » (hdtam al-wildya al-muhammadiyya), qui correspond dans la
communauté musulmane 3 la fonction de « Sceau de la sainteté universelle » détenue par Jésus
selon I’enseignement d’Ibn ‘Arabi. Pour R. Deladriére, cet héritage prophétique, cette gamiyya,
est «la véritable clef du mystére d’Ibn “Arabi et de son ccuvre ».

BCAI 1 (1984) Ibn ‘Arabi: The Bezels of Wisdom (FusUs al-hikam), trad. R.W.J. Austin. The Seals of Wisdom, trad. ‘A. ‘A. at-Tarjumana, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



