BULLETIN -CRITIQUE 333

(gabr) (p. 48-50) traduits sans commentaire ou allusions aux doctrines théologiques auxquels
ils se réferent. Cependant ce travail rendra un grand service tant aux non-arabisants qu’aux
spécialistes auxquels il propose la traduction de nombreux termes techniques.

Denis GRIL
(Université de Provence)

GHAZALIL, Le tabernacle des lumiéres (Michkdt Al-Anwdr), traduction de 1’arabe et intro-
duction par Roger Deladriére. Paris, Seuil, 1981.

Roger Deladriére publie ici la traduction d’un célébre traité de Gazali, chef-d’ceuvre de la
littérature du tasawwuf. L’aisance du style, la parfaite maitrise de la terminologie et, qui plus
est, une excellente typographie, font de ce livre un instrument de travail siir et agréable. Dense
et concis, la Miskat al-Anwar est sans doute I’euvre la plus métaphysique de Gazili; elle se
présente comme un commentaire développé du verset de la Lumiére (Coran 24, 35) auquel elle
‘emprunte son titre.

Dans le premier chapitre, le plus long, consacré au début du verset : « Dieu est la lumiére
des cieux et de la terre », Gazali précise tout d’abord les diverses acceptions de la lumiére comme
modes de perception et en établit la hiérarchie. Il en arrive & la conclusion que «la lumiére véri-
table est Dieu et que le nom de lumiére appliqué a un autre &tre est purement métaphorique et
4 ne pas prendre au sens propre » (titre du chapitre p. 37). Ainsi identifie-t-il la lumiére 2 1’Etre
(wugiid) et les ténébres au non-Etre ("adam) aboutissant a cette affirmation que « I’Etre véritable
(al-mawgid al-haqq) est Dieu, de méme que la lumiére véritable est Dieu». Gazili s’interroge
ensuite sur la relation entre la Lumiére divine et les cieux et la terre. En tout étre il y a deux faces,
P'une tournée vers 1’obscurité, I’autre vers la Lumiére ou I’Etre vrai et par cette face essentielle
(wagh), Dieu est la lumiére des étres, leur « soi», ipséité (huwiyya). De ’affirmation : « Nulle
lumiére exceptée Sa Lumiére » (I nira illd niruhu), il passe donc & celle-ci purement métaphy-
sique, essentielle : «il n’y a nul ‘lvi’ si ce n’est Lui» (/@ huwa illa Huwa) (p. 52-58).

Dans le second chapitre, Gazali n’interpréte pas seulement les différents éléments du symbo-
lisme de la lumiére (matalu nirihi ka-miskat ...) comme correspondant aux. «cing facultés
humaines de nature lumineuse »; il formule aussi une véritable théorie du symbolisme, précisant
«la nature profonde de la représentation symbolique (tamtil) et ses lois [et] comment les essences
spirituelles des idées immatérielles sont captées dans les moules des symboles, de quelle maniére
il y a correspondance entre eux (mundsaba) et homologie (muwdzana) entre le monde visible,
qui constitue la matiére des symboles et le monde du Royaume céleste d’out descendent les
essences spirituelles des idées immatérielles » (p. 63).

Dans cette méme perspective de symbolisme microcosmique, Gazili interpréte, dans le troi-
siéme chapitre, la parole du Prophéte : « Dieu a soixante-dix voiles de lumiére et de ténébres,
s’Il les enlevait, les gloires fulgurantes de Sa Face consumeraient quiconque serait atteint par
Son Regard ». Ces voiles, des plus ténébreux aux plus lumineux, représentent tous les modes de
perception de la Réalité. Gazali intégre ici, dans une vaste théorie de la connaissance, religions et

59

BCAI 1 (1984) Ghazali: Le tabernacle des lumieres (Michkat al-Anwar), trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

334 " BULLETIN CRITIQUE

doctrines; au sommet se tiennent ceux pour qui tout voile est aboli, I’élite spirituelle (hawass
al-hawass), (p. 94-95). « Les Gloires de Sa Face les a consumés et la puissance de Sa Majesté
les a fait s’évanouir; ils se sont effacés et ont disparu. Ils n’ont plus conscience d’eux-mémes
car ils se sont ‘éteints” a eux-mémes. II ne reste alors que I’Unique Réel; et le sens de Sa parole :
‘Toute chose est périssable sauf Sa Face’ est devenu pour eux une expérience personnelle (dawg)
et un état vécu (hal)».

Cette traduction étant destinée & un large public, R. Deladriére consacre la plus grande partie
de son introduction 3 présenter la vie et I’ceuvre de Gazali et s’attache & montrer combien les
diverses orientations de son activité sont solidaires les unes des autres. A propos du Miskar al-
Anwar (p. 26-31), il rappelle 2 juste titre que 1’idée fondamentale en est 1’ascension spirituelle.
Mais il insiste assez peu sur le fait que cette ascension ne peut s’accomplir que par la connais-
sance métaphysique, « identification » du connu et du connaissant (v. p. 55 et 95 sur ittihdd et
tawhid). Ainsi peut-on s’étonner que “@rif soit traduit par « sage » et ma'rifa par «sagesse» (ce
qui aboutit a confondre dans la traduction, ma‘rifa et hikma). De maniére générale, mais surtout
dans ce contexte, il nous semble difficile de traduire “arif et ma'rifa par autre chose que « connais-
sant» et « connaissance ». 1l aurait fallu souligner davantage le caractére ésotérique de ce traité
qui porte avant tout sur la connaissance.

Enfin il est dommage que I’excellent connaisseur de la littérature du tasawwuf qu’est R. Dela-
driére n’ait pas trouvé 1a 1’occasion de mesurer 'impact de cet ouvrage (Fahr al-din al-Rézi,
par exemple, 1’inclut, non sans réserve, dans son Tafsir) et d’en faire apparaitre les correspon-
dances avec ’ceuvre d’Ibn ‘Arabi (que R. Deladriére signale lui-méme dans sa Profession de Foi
p. 49, 53-54 et 59).

Denis GRIL
(Université de Provence)

IBN AL-"ARABI, The Bezels of Wisdom (= Fusis al-hikam), traduit par R'W.J. Austin.
Londres, éd. SPCK, 1980. 15 X 22 cm., 302 p. — The Seals of Wisdom, traduit par
‘Aisha ‘Abd al-Rahman at-Tarjumana. Norwich, Diwan Press, 1980. 14 X 22 cm.,,
208 p.

De toutes les ceuvres d’Ibn “Arabi, les Fugsis al-hikam, écrits en 627 H. a Damas, onze ans
avant la mort de 1’auteur, est celle qui a suscité les plus nombreux commentaires et déchainé
les plus violentes polémiques; celle aussi sur laquelle, d’une maniére trop exclusive sans doute,
sont le plus souvent fondées les interprétations en langues occidentales de la doctrine du Sayh
al-Akbar (Chez “Afifi et Izutsu en particulier).

L’édition de certains des commentaires les plus importants est en progrés depuis quelques
années : H. Corbin et O. Yahia nous ont donné (Paris - Téhéran, 1975) le Nass al-Nusiis de
Haydar Amoli, ou plutét sa Muqgaddima; 3 William Chittick, nous devons une remarquable
édition du Nagd al-Nusiis de Gami (Téhéran, 1977) dont la traduction nous est promise; et,
récemment (Ma3had, 1982) le professeur Ashtiyini a publié — de fagon moins satisfaisante,

BCAI 1 (1984) Ghazali: Le tabernacle des lumieres (Michkat al-Anwar), trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



