332 BULLETIN CRITIQUE

KALABADHL, Traité de soufisme (Kitab al-ta’arruf li-madhab ahl al-tasawwuf) traduit de
I’arabe et présenté par Roger Deladriére. Paris, Sindbad, 1981.

11 faut se réjouir de linitiative du traducteur et des éditions « Sindbad », car bien peu de traités
anciens du soufisme sont actuellement traduits en frangais. Cette traduction permet ainsi au
non-spécialiste d’accéder & un texte resté jusqu’d nos jours un des manuels les plus connus du
tasawwuf, et, comme le dit précisément le titre, de « s’informer sur la doctrine des hommes du
soufisme ». Le Ta'arruf de Kalabadi (m. 385/995) est, avec les Luma® de Sarrag (m. 378/988),
I’'un des premiers essais de synthése de ’enseignement des maitres de Bagdad depuis la fin du
II® siécle jusqu’au début du IV® siécle de ’Hégire.

Par un procédé déja classique & son époque, Kalabadi définit le sifi et le tasawwuf en évoquant
tous Ies sens suggérés par les racines SFF, SWF et SFW. Aprés une liste des soufis des premiéres
générations (I1° s.FH.), il divise ses prédécesseurs en deux catégories : ceux qui parlent par allu-
sion de la connaissance (‘uliim al-iSara), et ceux qui traitent non pas des « questions éthiques »,
mais des relations de I’homme 4 Dieu ou du cheminement initiatique (rnu‘@malat). Cette division
pose quelques problémes qu’il aurait été intéressant de souligner. Aprés ces chapitres prélimi-
naires, I’auteur expose, dans un premier temps (chap. 5a 30), la position des soufis sur des points
controversés du dogme. Il nous semble insuffisant de considérer cette partie comme «une pro-
fession de foi détaillée conforme & P’enseignement de 1’Islam majoritaire ». Certes Kalabadi
tient & défendre 1’orthodoxie des maitres du soufisme, mais ne veut-il pas surtout montrer
comment leur compréhension intérieure de la doctrine et de la Loi leur permet de dépasser la
probiématique spécifique du kalam et du figh? La méme attitude se retrouve dans les premiers
chapitres des Luma’. R. Deladriére distingue ensuite une partie consacrée aux « stations spiri-
tuelles » (magamat) (chap. 31 & 51) et une autre aux « états spirituels » (ahwal) (chap. 51-63).
Mais rien ici ne nous semble justifier cette distinction systématique, observée dans des ouvrages
contemporains comme les Luma’ et reprise dans toute la littérature ultérieure. En réalité, Kalabadi
se soucie moins de décrire la voie que d’évoquer les connaissances conférées par les « états » et
justifiant une terminologie technique appropriée (cf. Chap. 31 : « Les sciences des soufis sont
les sciences des états spirituels »). La derniére partie, beaucoup plus courte (chap. 64-75), traite
de quelques comportements intérieurs ou extérieurs des maltres et des grices subtiles dont ils
sont I’objet de la part de Dieu. Le dernier chapitre sur ["audition spirituelle (samd’) atteste 1’im-
portance de cette pratique et de sa portée spirituelle.

Le style concis et allusif du Ta’arruf aurait appelé une introduction un peu plus développée.
Sur Kalabadi lui-méme il y a sans doute peu a dire, mais sur ses positions doctrinales, sur 1’héri-
tage de Gunayd, de Halldg et des maitres de Transoxiane (Kalibad est un quartier de Buhara),
évoqués par R. Deladriére, nous aimerions en savoir un peu plus. Notre connaissance de I’his-
toire, doctrinale en particulier, du fasawwuf, est encore beaucoup trop imparfaite pour qu’on
ne regrette pas que de telles traductions ne soient 1’occasion de ’enrichir. Des notices biogra-
phiques et des notes aident a situer et comprendre le texte mais ne suffisent pas toujours a le
pénétrer en profondeur. On peut se demander ce qu’un lecteur non-spécialiste pourra comprendre
aux termes de kalam comme la « capacité » (istit@"a), '« acquisition » (ik¢is@b) ou la « contrainte »

BCAI 1 (1984) Kalabadhi: Traité de soufisme (Kitab al-ta‘arruf li-madhab ahl al-tasawwuf), trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN -CRITIQUE 333

(gabr) (p. 48-50) traduits sans commentaire ou allusions aux doctrines théologiques auxquels
ils se réferent. Cependant ce travail rendra un grand service tant aux non-arabisants qu’aux
spécialistes auxquels il propose la traduction de nombreux termes techniques.

Denis GRIL
(Université de Provence)

GHAZALIL, Le tabernacle des lumiéres (Michkdt Al-Anwdr), traduction de 1’arabe et intro-
duction par Roger Deladriére. Paris, Seuil, 1981.

Roger Deladriére publie ici la traduction d’un célébre traité de Gazali, chef-d’ceuvre de la
littérature du tasawwuf. L’aisance du style, la parfaite maitrise de la terminologie et, qui plus
est, une excellente typographie, font de ce livre un instrument de travail siir et agréable. Dense
et concis, la Miskat al-Anwar est sans doute I’euvre la plus métaphysique de Gazili; elle se
présente comme un commentaire développé du verset de la Lumiére (Coran 24, 35) auquel elle
‘emprunte son titre.

Dans le premier chapitre, le plus long, consacré au début du verset : « Dieu est la lumiére
des cieux et de la terre », Gazali précise tout d’abord les diverses acceptions de la lumiére comme
modes de perception et en établit la hiérarchie. Il en arrive & la conclusion que «la lumiére véri-
table est Dieu et que le nom de lumiére appliqué a un autre &tre est purement métaphorique et
4 ne pas prendre au sens propre » (titre du chapitre p. 37). Ainsi identifie-t-il la lumiére 2 1’Etre
(wugiid) et les ténébres au non-Etre ("adam) aboutissant a cette affirmation que « I’Etre véritable
(al-mawgid al-haqq) est Dieu, de méme que la lumiére véritable est Dieu». Gazili s’interroge
ensuite sur la relation entre la Lumiére divine et les cieux et la terre. En tout étre il y a deux faces,
P'une tournée vers 1’obscurité, I’autre vers la Lumiére ou I’Etre vrai et par cette face essentielle
(wagh), Dieu est la lumiére des étres, leur « soi», ipséité (huwiyya). De ’affirmation : « Nulle
lumiére exceptée Sa Lumiére » (I nira illd niruhu), il passe donc & celle-ci purement métaphy-
sique, essentielle : «il n’y a nul ‘lvi’ si ce n’est Lui» (/@ huwa illa Huwa) (p. 52-58).

Dans le second chapitre, Gazali n’interpréte pas seulement les différents éléments du symbo-
lisme de la lumiére (matalu nirihi ka-miskat ...) comme correspondant aux. «cing facultés
humaines de nature lumineuse »; il formule aussi une véritable théorie du symbolisme, précisant
«la nature profonde de la représentation symbolique (tamtil) et ses lois [et] comment les essences
spirituelles des idées immatérielles sont captées dans les moules des symboles, de quelle maniére
il y a correspondance entre eux (mundsaba) et homologie (muwdzana) entre le monde visible,
qui constitue la matiére des symboles et le monde du Royaume céleste d’out descendent les
essences spirituelles des idées immatérielles » (p. 63).

Dans cette méme perspective de symbolisme microcosmique, Gazili interpréte, dans le troi-
siéme chapitre, la parole du Prophéte : « Dieu a soixante-dix voiles de lumiére et de ténébres,
s’Il les enlevait, les gloires fulgurantes de Sa Face consumeraient quiconque serait atteint par
Son Regard ». Ces voiles, des plus ténébreux aux plus lumineux, représentent tous les modes de
perception de la Réalité. Gazali intégre ici, dans une vaste théorie de la connaissance, religions et

59

BCAI 1 (1984) Kalabadhi: Traité de soufisme (Kitab al-ta‘arruf li-madhab ahl al-tasawwuf), trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



