BULLETIN CRITIQUE 329

En regard de ce qui précéde, I’antithése de M. Cook s’inspire d’une optique qui est celle du
doute systématique alors que les conclusions controversées résultent d’un examen objectif, mais
optimiste, que guide le doute méthodique. Pour lauteur des théses critiquées par M. Cook,
les textes anciens, quel que soit leur mode de transmission, sont — lorsqu’ils résistent a la cri-
tique serrée — & verser au dossier de Ihistoire des doctrines jusqu’a ce que de nouveaux textes
viennent infirmer ou confirmer les théses établies. Résolument pessimiste ou méfiant, M. Cook
préfere défendre la thése d’une pseudépigraphie de 1’époque umayyade avancée qui aurait relégué
les textes anciens dans le catalogue des écrits apocryphes. Mais pour progresser la science n’a-t-elle
pas besoin d’optimisme, prudent certes, mais confiant?

De la lecture de 'ouvrage de M. Cook, on retire I'impression que cet optimisme est systéma-
tiquement écarté par I’auteur, impression néanmoins toujours corrigée par 1’étonnement que
suscite I'immense érudition de 1’ouvrage. Ce refus d’optimisme ne serait-il que I’envers d’une
inlassable curiosité au service d’un infatigable falab al-"ilm?

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Al-GuwayNI (Imdm al-Haramayn), Al-Kafiya fi I-gadal. Ed. Dr. Fawqiyya Husayn
Mahmiid. Le Caire, 1399/1979. Introduction 144 p. Texte et index 659 p.

L’édition de la Kdfiya fi-I-§adal est & saluer comme une nouvelle étape dans la connaissance
d’un auteur jusque 1a réputé par ses ouvrages de kaldm. En matiére d’usiil al-figh nous ne possé-
dions de 'Imam al-Haramayn que le K. al-waragat traduit par L. Bercher a partir de deux édi-
tions, I’une tunisienne et l’autre marocaine (lithographie). Le K. al-Burhan fi usiil al-figh est
encore inédit. La Kafiya qu’aucun ouvrage de bibliographie ne mentionne a notre connaissance,
vient de paraitre par les soins du Dr. Fawqiyya Husayn Mahmiid, professeur de philosophie &
Puniversité féminine de ‘Ayn Sams. Il s’agit d’un unicum conservé i 1’Azhar et microfilmé par
I'Institut des manuscrits arabes. L’incipit attribue 1’ouvrage a4 I'Ilmam al-Haramayn, de plus
I’auteur se réclame d’al-As"ari (Sayhuna Abil 1-Hasan, p. 18), se référe a 'ustad 1. Firak (p. 27)
et 3 I'Imam Abii Ishiq (= al-Isfard’ini p. 144) qu’il nomme ailleurs ustdd. Autant d’indices
qui laissent croire que I’ouvrage est, A juste titre, attribué A 1’a§‘arite al-Guwayni. Pour ce qui
concerne le caractére original du titre, une allusion de I’auteur (p. 25 § 63), relevée par 1’éditeur,
semble confirmer que le titre donné par 'incipit et qui n’est pas du crii de I’auteur trouve sa
justification dans le texte. Il n’en demeure pas moins que l'interrogation suscitée par le silence
des ouvrages de référence aurait avantage a trouver une réponse dans une attestation qui pourrait
peut-&tre se trouver dans le K. al-Burhdn. En effet, & Ia p. 18 du texte, il est question d’un ouvrage
ol les notions concernées ont été développées. L’éditeur suppose, et c’est fort probable, qu’il
pourrait s’agir du K. al-Burhan. Cette réserve émise nous dirons qu’en tout état de cause le ton
de P’ouvrage nous confirme dans 1’idée qu’il s’agit bien 13 d’un ouvrage d’al-Guwayni. En outre,
le souci de délimiter la notion du gadal est comme ’apanage de [’école a$‘arite — sans doute en
réaction contre le gadal des mu‘tazilites et des falasifa (d’ou la distinction entre al-gadal al-sahih
et al-gadal al-batil). Dans The Theology of al-Ash’ari, R. Mac Carthy nous signale qu’al-A§°ari

58

BCAI 1 (1984) al-Guwayni (Imam al-Haramayn): Al-Kafiya fi I-§adal, éd. F. Mahmid, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

330 BULLETIN CRITIQUE

rédigea un Adab al-§adal et un K. fi Sarh adab al-gadal. On sait que Baqillani composa un Sark
adab al-gadal et en conclusion de sa Kdfiva al-Guwayni consacre un chapitre aux ddab al-gadal
(p. 529-541). Enfin dans le K. al-fagih wa-l-mutafaqqih de ’a¥‘arite al-Hatib al-Bagdadi, contem-
porain d’al-Guwayni, la question du gadal est souvent posée.

La publication du Dr. Fawqiyya se compose d’une introduction substantielle (144 p.), du texte
d’al-Guwayni, suivi de notes et de cing index. L’introduction dresse une liste des ouvrages de
I’auteur (p. 9 & 26) et de leurs commentaires. Nous signalerons & ce propos que ’éditeur ne
mentionne pas ’édition du Sifa al-galil et du Luma’ al-adilla par M. Allard en 1968 et parue a
Beyrouth. Vient ensuite un exposé de la doctrine d’al-Guwayni en matiére de gadal (p. 26-73),
I’éditeur y insiste sur la consonance islamique de la notion en la démarquant de la notion de
« dialectique aristotélicienne ».

La troisiéme partie de I’Introduction consiste 4 analyser le contenu de la Kafiya (p. 74-135),
analyse qui s’apparente & un résumé paraphrasé fort utile au demeurant pour qui veut em-
brasser d’un coup d’ceil rapide le contenu de ’ouvrage. Pour terminer, 1’éditeur nous décrit le
manuscrit et rappelle les dommages subis du fait des déplacements effectués en cours d’inven-
taire.

La Kafiya est une sorte de manuel méthodologique introduisant a la discipline des usil al-figh.
A en croire ce que dit I"auteur dans son introduction, la rédaction de ’ouvrage répondrait aux
veeux d’un disciple. S’agirait-il d’un auditeur qui, & Pinstar de Pauteur des Tabaqat al-Safiiyya,
aurait trouvé le kitdb al-Burhan difficile a saisir? L. Gardet nous signale en effet qu’al-Subki
appelait le k. al-Burhdn Vénigme de la communauté (lughz al-umma, EI° art. Djuwayni = Tab.
V, 192). De cette difficulté, d’ailleurs, la Kafiya n’est pas exempte, elle résulte de la diversité des
préoccupations du faqih et de Uusiiliyy qui est en premier lieu soucieux d’intégrer ces disciplines
a la problématique du kaldm. Une analyse approfondie de 1’ouvrage, qui mériterait une étude
spéciale, n’est guére possible dans ce cadre. On se contentera de montrer que I’Imam al-Haramayn
semble vouloir cerner la notion de gadal et de ses dérivés en lui conférant une validité opératoire
en matiére d’usitl al-figh. A cet égard ouvrage est révélateur du probléme que pose a Pusiliyy
Pinterpénétration de ces deux disciplines étroitement parentes que sont les « usilayn ». 1l était
donc de bonne méthode de commencer, comme 1’explique ’auteur (p. 1, § 3), par un chapitre
des définitions (p. 1-87) permettant de distinguer entre les différentes acceptions des notions-clés
concernées par les usill. Le lexique de base est destiné a dissiper toute ambiguité dans [’emploi
de termes comme hadd, ma'nd, “illa, nazar, gadal, “ilm ... Une définition significative quant &
l’optique de la Kafiya est celle de la “illa appliquée au Sar®, comprenons aux usiil al-figh. Aprés
avoir mentionné la “illa douée d’efficience et par cela méme étroitement lide a son effet (ma'lil),
al-Guwayni précise qu’en matiére religicuse (Sar?) la “illa ne réalise pas I’effet 1égal par elle-méme
(a tusayyiru al-hukma bi-nafsihad) mais en vertu de la détermination de l'auteur de la Sari‘a
d’en faire la ratio legis de effet 1égal. Cette qualification causale dépend donc du choix du
créateur (#htiydr al-ga'’il). Voila pourquoi nous distinguons, conclut 1’auteur, entre cause ration-
nelle et cause 1égale ou scripturaire (‘ilal al-‘agl wa-I-far®) (p. 14, § 41). C’est la pierre de touche
de la théorie du giyds. Ce procédé, on le retrouve certainement dans le k. al-Burhan dontle
propos -— 2 en juger 3 la lecture des premiéres pages — est d’intégrer les usiil al-figh dans une
classification des sciences dont les degrés ultimes seraient les sciences scripturaires qui s’appuient

BCAI 1 (1984) al-Guwayni (Imam al-Haramayn): Al-Kafiya fi I-§adal, éd. F. Mahmid, recensé par M. Bernand

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 331

sur le Coran, la Sunna et I’igma’. Les premiers degrés de cette classification sont les sciences
que nous appellerions profanes, allant de I’introspection d I’argumentation rationnelle en passant
par Phistoire, les techniques et la psychologie. Le degré intermédiaire entre ’ordre profane et
Iordre religieux est le huitiéme degré représenté par la prophétologie en tant qu’elle admet
comme possible la prophétie et la révélation (fol. 17-18).

Au chapitre des définitions succédent vingt-sept autres chapitres ol sont examinées les questions
relevant des usitl al-figh et auxquelles le gadal peut s’appliquer. Le gadal sahih est défini par
I"auteur aprés exclusion de différentes définitions qu’on en a données de la fagon suivante :
« Le gadal consiste 4 metire en lumiére les conséquences des refus et des dénégations réciproques
des adversaires au moyen de ’expression (adéquate) (‘ibara) » (p. 21, § 54). Signalons que, selon
al-Guwayni, la “ibdra est ce qui désigne avec précision la réalité d’une chose, son ma'na (p. 4
et p. 1, § 3). Somme toute le gadal est I’art de polémiquer en s’aidant d’un langage exprimant
des notions vraies et adéquates. La Kafiya n’a d’autre ambition que celle de fixer cet appareillage
notionnel, seul digne d’étre utilisé pour la défense des vérités dont Dieu est I’'unique garant,
et d’assurer par cela méme le zahqiq al-nazar (p. 1, § 31.1). C’est le sens de la conclusion qu’ap-

* porte 1’éditeur A son exposé de la notion de gadal telle que 1’entend al-Guwayni (p. 144 in fine
de Pintroduction).

Avant de terminer par quelques remarques matérielles, nous signalerons I'important travail
réalisé par le Docteur Fawqiyya Mahmiid dont les notes abondantes (p. 567-622) présentent
I'intérét de se référer au manuscrit du kitab al-Burhan, ce qui a le mérite d’éclairer un texte dont
la difficulté ne met pas 4 1’abri de ’erreur. On remarquera a ce propos quelques erreurs de lecture
ou corrections inutiles. Bien qu’en général les corrections de 1’éditeur soient fort judicieuses, il
en est qui ne paraissent pas s’imposer.

P. 1, L. 6, I’ajout de 1’éditeur ne s’impose pas, autant conserver le texte quand il donne un sens
compréhensible,

P. 6, § 2 : Pourquoi ne pas lire ma’iyya, ce qui cadrerait avec le ductus dont on ne nous dit
pas clairement s’il est diacrité? Al-Kindi utilisait indifféremment ma’iyya et makhiyya.

P. 12, § 36 : La correction faite & 1a note 1 ne nous parait pas s’imposer. On peut parfaitement
lite : « wa qad na’lamu . .. sibhatah ».

P. 18, 1. 8 : Est-ce bien d’un f7 qu’il s’agit (f aktar ashabina)?

Pour en terminer avec ces remarques matérielles nous signalerons que, s’il est agréable et
commode d’utiliser un texte aéré et ponctué, il ne faudrait pas pour autant exagérer le nombre
de paragraphes ni abuser des signes de ponctuation sous peine de désarticuler le mouvement
du texte et le raisonnement de I’auteur.

Encore une fois, remercions le Docteur Fawqiyya Mahmiid pour ce travail considérable qui
vient enrichir trés utilement la documentation de tous ceux qui s’intéressent a cette science fon-
damentale que sont les usill al-figh.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

BCAI 1 (1984) al-Guwayni (Imam al-Haramayn): Al-Kafiya fi I-§adal, éd. F. Mahmid, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

332 BULLETIN CRITIQUE

KALABADHL, Traité de soufisme (Kitab al-ta’arruf li-madhab ahl al-tasawwuf) traduit de
I’arabe et présenté par Roger Deladriére. Paris, Sindbad, 1981.

11 faut se réjouir de linitiative du traducteur et des éditions « Sindbad », car bien peu de traités
anciens du soufisme sont actuellement traduits en frangais. Cette traduction permet ainsi au
non-spécialiste d’accéder & un texte resté jusqu’d nos jours un des manuels les plus connus du
tasawwuf, et, comme le dit précisément le titre, de « s’informer sur la doctrine des hommes du
soufisme ». Le Ta'arruf de Kalabadi (m. 385/995) est, avec les Luma® de Sarrag (m. 378/988),
I’'un des premiers essais de synthése de ’enseignement des maitres de Bagdad depuis la fin du
II® siécle jusqu’au début du IV® siécle de ’Hégire.

Par un procédé déja classique & son époque, Kalabadi définit le sifi et le tasawwuf en évoquant
tous Ies sens suggérés par les racines SFF, SWF et SFW. Aprés une liste des soufis des premiéres
générations (I1° s.FH.), il divise ses prédécesseurs en deux catégories : ceux qui parlent par allu-
sion de la connaissance (‘uliim al-iSara), et ceux qui traitent non pas des « questions éthiques »,
mais des relations de I’homme 4 Dieu ou du cheminement initiatique (rnu‘@malat). Cette division
pose quelques problémes qu’il aurait été intéressant de souligner. Aprés ces chapitres prélimi-
naires, I’auteur expose, dans un premier temps (chap. 5a 30), la position des soufis sur des points
controversés du dogme. Il nous semble insuffisant de considérer cette partie comme «une pro-
fession de foi détaillée conforme & P’enseignement de 1’Islam majoritaire ». Certes Kalabadi
tient & défendre 1’orthodoxie des maitres du soufisme, mais ne veut-il pas surtout montrer
comment leur compréhension intérieure de la doctrine et de la Loi leur permet de dépasser la
probiématique spécifique du kalam et du figh? La méme attitude se retrouve dans les premiers
chapitres des Luma’. R. Deladriére distingue ensuite une partie consacrée aux « stations spiri-
tuelles » (magamat) (chap. 31 & 51) et une autre aux « états spirituels » (ahwal) (chap. 51-63).
Mais rien ici ne nous semble justifier cette distinction systématique, observée dans des ouvrages
contemporains comme les Luma’ et reprise dans toute la littérature ultérieure. En réalité, Kalabadi
se soucie moins de décrire la voie que d’évoquer les connaissances conférées par les « états » et
justifiant une terminologie technique appropriée (cf. Chap. 31 : « Les sciences des soufis sont
les sciences des états spirituels »). La derniére partie, beaucoup plus courte (chap. 64-75), traite
de quelques comportements intérieurs ou extérieurs des maltres et des grices subtiles dont ils
sont I’objet de la part de Dieu. Le dernier chapitre sur ["audition spirituelle (samd’) atteste 1’im-
portance de cette pratique et de sa portée spirituelle.

Le style concis et allusif du Ta’arruf aurait appelé une introduction un peu plus développée.
Sur Kalabadi lui-méme il y a sans doute peu a dire, mais sur ses positions doctrinales, sur 1’héri-
tage de Gunayd, de Halldg et des maitres de Transoxiane (Kalibad est un quartier de Buhara),
évoqués par R. Deladriére, nous aimerions en savoir un peu plus. Notre connaissance de I’his-
toire, doctrinale en particulier, du fasawwuf, est encore beaucoup trop imparfaite pour qu’on
ne regrette pas que de telles traductions ne soient 1’occasion de ’enrichir. Des notices biogra-
phiques et des notes aident a situer et comprendre le texte mais ne suffisent pas toujours a le
pénétrer en profondeur. On peut se demander ce qu’un lecteur non-spécialiste pourra comprendre
aux termes de kalam comme la « capacité » (istit@"a), '« acquisition » (ik¢is@b) ou la « contrainte »

BCAI 1 (1984) al-Guwayni (Imam al-Haramayn): Al-Kafiya fi I-§adal, éd. F. Mahmid, recensé par M. Bernand

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



