BULLETIN CRITIQUE 327

Michael Cook, Early Muslim Dogma. A source-critical study. Cambridge University
Press, 1981. 242 p.

L’auteur entend s’attaquer a la question des débuts du dogme islamique, question « opaque »
s’il en est. On connait les travaux de J. Schacht pour la jurisprudence religicuse des débuts de
I'Islam. Pour ce qui concerne la « théologie spéculative », les travaux de J. van Ess constituent
déja un corpus des textes les plus anciens traduits et abondamment commentés, qui rendent
compte de la genése des premicres sectes islamiques : harifisme, murgisme, ibadisme et premier
i‘tizal. Le savant allemand procéde par ce biais a la reconstitution du milieu socio-culturel et
religieux dans lequel les doctrines se sont développées. Le but de I’ouvrage de M. Cook est
de réfuter les conclusions que J. van Ess tente de dégager. Selon 'auteur, tout texte ancien
— son inventaire de textes arabes et syriaques est riche — transmis par tradition indirecte a
de fortes chances d’étre apocryphe. C’est ce qu’il tente de prouver dans ’ouvrage en
question.

- Cet ouvrage comprend seize chapitres suivis d’un appendice qui ajoute aux textes déja connus

I’édition d’un fragment ibadite auquel J. van Ess n’a pas eu accés (p. 159-163). L’épitre est un
exemple de la polémique engagée contre les harigites extrémistes, en particulier les azragites
et les nagdiyya contre la secte murgite et ceux que I’auteur appelle les quiétistes. Ce fragment
(Sirat Salim) trouvé dans un recueil de manuscrits ibadites dont ’auteur retrace I’histoire com-
pliquée (p. 3-4) est traduit au chapitre 4 (p. 23-26). Au chapitre 2 (p. 6-15), ["auteur dégage les
paralléles littéraires attestés par les textes en question. L’intérét de ces paralidles est de fournir
un indice de ’appartenance de ces textes & un genre littéraire qui reste a définir. Le chapitre 3
(p. 16-20) traite du Coran et du hadit dans les épitres religieuses du début de I’Islam. Au chapitre 5
(p. 27-47), on a ’exposé de la doctrine murgite concernée aussi bien par la Sirat Salim que par
le kitab al-irgd’ du murgite Hasan b. Muhammad b. al-Hanafiyya, petit-fils de “Ali par une
femme issue des Banid Hanifa. De ce texte il sera question au chapitre 9 (p. 68-88). Avec celui
qui le précéde et celui qui le suit, ce chapitre fait I’objet de la troisiéme partie de 1’ouvrage ol
PPauteur discute de la datation des épitres examinées. Ce sont deux letires que Ibn Ibad aurait
adressées au calife umayyade “Abd al-Malik (p. 51-68), le kitab al-Irga’ et la Sirat Salim (p. 89-
103). Au cours de la quatriéme et derni¢re partie du livre, I’auteur examine les documents qui
ont trait a la controverse entre qadarites et mugbira. On sait qu’il s’agit d’un probléme majeur
soulevé par les gens du premier kalam. En introduction de cette partie, le chapitre 11 examine
la datation des traditions, c’est-a-dire celle de leurs transmetteurs, et I’authenticité des chaines
de garants. Vient ensuite ’étude des trois anciens documents ayant trait au probléme fondamen-
tal du gadar : Uépitre de Hasan al-Basri (m. 110/728) adressée au calife “Abd al-Malik (p.117-
123), 1a lettre anti-qadarite de “Umar I (m. 101/720) et conservée par Abit Nu'aym al-Isfahani
(m. 430/1030), auteur safi de la Hilyat al-awliya’ (ch. 13, p. 124-136), puis, au chapitre 14 (p. 137-
144), le fragment attribué a Hasan b. al-Hanafiyya qu’il intitule « Questions contre les gadarites ».
Enfin au chapitre 15 (p. 145-152), I’auteur examine une des épitres du monophysite Jacob d’Edesse
(m. 89/708) qui aurait été adressée & Jean de Viterbe concernant la connaissance que Dieu a
de nos actes. En a-t-Il une préconnaissance (foreknowledge) qui les prédéterminerait?

BCAI 1 (1984) M. Cook: Early Muslim Dogma. A source-critical study, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

328 BULLETIN CRITIQUE

La conclusion (chapitre 16, p. 153-158) consiste & prendre le contrepied des théses de J. Van
Ess. Tout en reconnaissant le travail considérable rigoureusement mené par le savant allemand,
M. Cook plaide pour ’appartenance des textes considérés a4 une pseudépigraphie postérieure
pour les raisons suivantes :

1) On ne peut tenir les Théologiens pour plus probes que les traditionnistes dont on sait
qu’ils ont forgé des traditions apocryphes. Ceci nous interdit une datation certaine des textes
anciens.

2) Selon 'auteur, la confrontation de la Sirat Salim, du k. al-Irg@’ et de la seconde lettre de
I. Ibdd & °Abd al-Malik améne a penser qu’il y a au moins un auteur plagiaire parmi les trois.
Il faudrait en déduire la tendance ibadite du k. al-Irga’, ce qui est impossible. Il faut donc rejeter
en bloc ["authenticité de ces trois épitres, d’autant plus que le caractére acéphale de 'une d’elles
interdit d’authentifier son récipiendaire. Autrement dit, Pauteur refuse le procédé de datation
dialectique adopté par J. van Ess.

3) Il faut donc aborder ces textes islamiques anciens en se disant non pas qu’il serait conce-
vable que ces textes soient apocryphes mais qu’il ne serait pas invraisemblable qu’ils le soient!
(p. 51 § 3). En effet, ’existence de textes pseudépigraphiques a été établie dans la littérature
traditionnelle de la basse antiquité grecque, byzantine et syriaque. Pourquoi en serait-il autre-
ment en Islam et pourquoi ne pas admettre que tous ces écrits relévent d’une pseudépigraphie,
genre littéraire bien attesté? Cette attitude réfléterait-elle la méfiance de ’auteur & [’égard de
tout texte religieux ? En tout état de cause, M. Cook est formel, I’état actuel de nos connaissances
ne nous permet pas de croire que ces documents sont authentiques.

Autant de postulats qui taxent de stérilité la démarche de J. van Ess et frappent de caducité
ses propres conclusions qu’on peut résumer ainsi :

1) L’établissement d’une littérature écrite du kaldm qui serait apparue vers 70/689, c’est-a-dire
sous le régne de “Abd al-Malik.

2) La reconstitution dune « géographie confessionnelle » montrant ’importance de Basra,
Kifa et de la Syrie dans le développement de la littérature traditionnelle ayant trait a la pré-
détermination. Alors qu’aucun hadit remontant au I°* siécle de 1’Hégire ne vient étayer la thése
gadarite, il se forme entre les débuts de la §i"a de Kifa et le parti umayyade une alliance, une
ligue anti-qadarite, en dépit de P’inimitié politique de ces deux groupes, ce que confirme la

tendance anti-qadarite des traditions.

3) La patrie intellectuelle des premiers ibadites aurait été la Bagra des deux premiers siécles
de I’Hégire. Les discussions rapportées par la littérature ibadite gravitent autour des questions
soulevées par les traditions remontant a Ibn “Abbas (m. 67/687). Ces textes révélent, en outre,
certains points communs entre hariisme et mu’tazilisme, harigisme et murgisme. Trés tdt donc
il y eut un fond d’idées communes auxquelles pensaient des auteurs de tout bord.

BCAI 1 (1984) M. Cook: Early Muslim Dogma. A source-critical study, recensé par M. Bernand

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 329

En regard de ce qui précéde, I’antithése de M. Cook s’inspire d’une optique qui est celle du
doute systématique alors que les conclusions controversées résultent d’un examen objectif, mais
optimiste, que guide le doute méthodique. Pour lauteur des théses critiquées par M. Cook,
les textes anciens, quel que soit leur mode de transmission, sont — lorsqu’ils résistent a la cri-
tique serrée — & verser au dossier de Ihistoire des doctrines jusqu’a ce que de nouveaux textes
viennent infirmer ou confirmer les théses établies. Résolument pessimiste ou méfiant, M. Cook
préfere défendre la thése d’une pseudépigraphie de 1’époque umayyade avancée qui aurait relégué
les textes anciens dans le catalogue des écrits apocryphes. Mais pour progresser la science n’a-t-elle
pas besoin d’optimisme, prudent certes, mais confiant?

De la lecture de 'ouvrage de M. Cook, on retire I'impression que cet optimisme est systéma-
tiquement écarté par I’auteur, impression néanmoins toujours corrigée par 1’étonnement que
suscite I'immense érudition de 1’ouvrage. Ce refus d’optimisme ne serait-il que I’envers d’une
inlassable curiosité au service d’un infatigable falab al-"ilm?

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Al-GuwayNI (Imdm al-Haramayn), Al-Kafiya fi I-gadal. Ed. Dr. Fawqiyya Husayn
Mahmiid. Le Caire, 1399/1979. Introduction 144 p. Texte et index 659 p.

L’édition de la Kdfiya fi-I-§adal est & saluer comme une nouvelle étape dans la connaissance
d’un auteur jusque 1a réputé par ses ouvrages de kaldm. En matiére d’usiil al-figh nous ne possé-
dions de 'Imam al-Haramayn que le K. al-waragat traduit par L. Bercher a partir de deux édi-
tions, I’une tunisienne et l’autre marocaine (lithographie). Le K. al-Burhan fi usiil al-figh est
encore inédit. La Kafiya qu’aucun ouvrage de bibliographie ne mentionne a notre connaissance,
vient de paraitre par les soins du Dr. Fawqiyya Husayn Mahmiid, professeur de philosophie &
Puniversité féminine de ‘Ayn Sams. Il s’agit d’un unicum conservé i 1’Azhar et microfilmé par
I'Institut des manuscrits arabes. L’incipit attribue 1’ouvrage a4 I'Ilmam al-Haramayn, de plus
I’auteur se réclame d’al-As"ari (Sayhuna Abil 1-Hasan, p. 18), se référe a 'ustad 1. Firak (p. 27)
et 3 I'Imam Abii Ishiq (= al-Isfard’ini p. 144) qu’il nomme ailleurs ustdd. Autant d’indices
qui laissent croire que I’ouvrage est, A juste titre, attribué A 1’a§‘arite al-Guwayni. Pour ce qui
concerne le caractére original du titre, une allusion de I’auteur (p. 25 § 63), relevée par 1’éditeur,
semble confirmer que le titre donné par 'incipit et qui n’est pas du crii de I’auteur trouve sa
justification dans le texte. Il n’en demeure pas moins que l'interrogation suscitée par le silence
des ouvrages de référence aurait avantage a trouver une réponse dans une attestation qui pourrait
peut-&tre se trouver dans le K. al-Burhdn. En effet, & Ia p. 18 du texte, il est question d’un ouvrage
ol les notions concernées ont été développées. L’éditeur suppose, et c’est fort probable, qu’il
pourrait s’agir du K. al-Burhan. Cette réserve émise nous dirons qu’en tout état de cause le ton
de P’ouvrage nous confirme dans 1’idée qu’il s’agit bien 13 d’un ouvrage d’al-Guwayni. En outre,
le souci de délimiter la notion du gadal est comme ’apanage de [’école a$‘arite — sans doute en
réaction contre le gadal des mu‘tazilites et des falasifa (d’ou la distinction entre al-gadal al-sahih
et al-gadal al-batil). Dans The Theology of al-Ash’ari, R. Mac Carthy nous signale qu’al-A§°ari

58

BCAI 1 (1984) M. Cook: Early Muslim Dogma. A source-critical study, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



