BULLETIN CRITIQUE 325

Les six derniers chapitres du livre de P.L. exposent certaines questions doctrinales (telles que
la prédestination, la nature du mal, les thémes eschatologiques) en fonction des lumiéres apportées
par les interprétations de Qasani.

Nous voudrions conclure ce trop bref apercu du trés important ouvrage de Pierre Lory, en
soulignant que la lecture de Qasani peut déja étre utile au simple linguiste ou & ’arabisant mis
en présence de versets coraniques qu’il a a traduire. L’exégése « ésotérique » enseigne qu’il n’y
a jamais de synonymie dans le Livre révélé, et que le Coran est « furgan », distinction et diffé-
rence. Si nous pouvions également formuler un veeu personnel, nous souhaiterions que I’ouvrage
de Pierre Lory contribue & mettre aux programmes des universités (comme nous ’avons fait
nous-méme a2 Lyon III depuis longtemps) les Ta’ wildt de Qasani.

' Roger DELADRIERE
(Université de Lyon III)

Roger ARNALDEZ, Jésus, fils de Marie, prophéte de ['Islam. Paris, Desclée, 1980. 12,5 x
20 cm., x + 256 p. («Jésus et Jésus-Christ », 13).

Le propos du livre est précis : « dessiner le portrait du Messie » d’aprés les commentaires
coraniques (p. 16). Deux points doivent aussitot étre soulignés. D’abord, I"auteur nous avertit
d’emblée qu’il ne fera pas la comparaison systématique du Jésus des Evangiles au °Isa, fils de
Marie, du Coran. Au contraire, il s’exprimera d’ordinaire « comme si le Coran avait été le
premier et le seul Livre révélé qui parle du Christ » (p. 17). Méthode dont les limites sont aussi
évidentes gue les avantages. Elle est aussi arbitraire qu’objective. Le premier caractére appartient
peut-&tre & la science autant que le second? Quoi qu’il en soit, 'option fait comprendre le
titre, un peu ambigu. L’A. n’entend y méler aucun jugement historique ni doctrinal sur la place
du prophéte de Nazareth dans la religion musulmane, et s’explique clairement : d’un c6té, Isa
professe I’isldm au sens large, i.e. la soumission au Dieu unique; d’un autre c6té, “Isd « posséde
tous les caractéres que I'Islam reconnait aux prophétes, et il n’en a pas d’autres que ceux-1a »
(p. 22). Bref, le Jésus coranique est a la fois prophéte professant l’islam, et prophéte professé
par l’islam. Ceci dit, un tout autre point doit &tre souligné. L’ouvrage n’étudie pas directement
la figure de Jésus dans le Coran, mais bien dans les commentaires du Coran. Ce parti est judi-
cieux. L’islam, c’est le Coran, certes, mais le Coran tel que la Communauté musulmane en a
compris et fixé le message dans ses lignes maitresses. De cette interprétation traditionnelle,
I’exégése coranique (fafsir) est le témoignage le plus technique et le plus détaillé. A cet égard,
elle est la clef de la pensée musulmane.

Comment le programme est-il mis en ceuvre ? Apres la traduction de tous les passages coraniques
importants (pp. 1-9) et une excellente introduction (pp. 11-22), neuf chapitres passent en revue
I’existence de Jésus, dans ’ordre chronologique de ses grandes étapes, commengant avant
Iui-méme par « L’élection de la famille de “Imrin », et s’achevant aprés sa vie terrestre par
« Jésus et la fin des temps ». Dans chaque chapitre, les versets coraniques appropriés sont expo-
sés selon les interprétations et amplifications de six commentateurs (p. 17; cf. p. 227). Ceux-ci
sont utilisés avec beaucoup de souplesse et d’a-propos. Leur choix est bon, (ce qui ne veut pas

BCAI 1 (1984) R. Arnaldez: Jésus, fils de Marie, prophete de I'lslam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

326 BULLETIN CRITIQUE

dire que d’autres ouvrages musulmans, en particulier de notre siécle, ne puissent utilement
compléter ce tableau). Aussi bien regoivent-ils un traitement inégal dans les analyses de
M. Arnaldez. Nul ne s’étonnera qu’il donne la plus grande place au puissant commentaire de
Fahr al-Din al-Razi, partout présent (en particulier pp. 28-32, 94-97, 110 s, 176 s). A I’opposé,
le bref commentaire perpétuel des Galalayn, toujours consulté, n’est presque jamais allégué.
Le riche fatras de Tabari est relativement peu cité (voir néanmoins pp. 121-124, 161-167 etc.).
ZamahSari I’est encore moins (pp. 45 s, 72, 109 s .. .), mais il faut se souvenir que la moitié au
moins de son commentaire avait été « récupérée » par Razi. L’ceuvre de Qurtubi est surtout
connue pour son aspect juridique, mais elle comporte aussi nombre d’anecdotes et récits, mis
4 contribution par ex. pp. 178 ss. Enfin, M. Arnaldez a un faible pour Isma‘il Haqqi, Turc mort
en 1127 H. /1715 selon la p. 246 (mais en 1137 H. /1725 selon EI2, t. IV, 199) : son exégése
souvent originale ne manque pas d’intéressants apercus spirituels (pp. 24 ss, 102, 107 ss, 139 s).

De la sorte, au fil de nombreux passages traduits ou analysés, le lecteur entre dans la familia-
rité des mufassiriin. 11 voit d’emblée leur tendance fonciére & la juxtaposition des matériaux.
I1 reléve, non seulement leur fidélité au Livre dont ils ambitionnent d’expliquer la teneur, mais
aussi leur pente & chercher dans la littéralité de cette teneur un alibi a leur propre démission
(cf. pp. 1235, 1625, 172, 178, 202). 1! admire souvent leur esprit religieux, toujours leur ingénieuse
application. Surtout, il prend acte de la figure étrange et cohérente qui, dans leurs textes, est
celle du Christ.

Figure cohérente, & coup sfir, parce qu’elle a le méme caractére général dans les différents
commentaires, mais d’abord parce qu’elle conserve a Jésus la signification globale que lui donne
le Coran, quelles que soient les amplifications anecdotiques apportées par le tafsir. Figure
étrange, faut-il ajouter, car elle n’a presque rien de commun avec le Jésus des Evangiles
(cf. pp. 1965, 221-225). 1l est inutile de revenir ici sur les interprétations données par des Occi-
dentaux a quelques expressions isolées dans le Coran (cf., pp. 80-83, bonne mise au point sur
kalima en 3, 45), ou sur les négations coraniques des affirmations néo-testamentaires fondamen-
tales (Incarnation, Résurrection, Rédemption ...). Attirons plutst Pattention sur ce que le
Coran et ses commentateurs classiques disent positivement de Jésus : sa vie publique telle qu’ils
la présentent (cf. pp. 143-185) est & mille lieues du Christ chrétien.

Tel quel, Jésus, fils de Marie, a dans le Coran une importance et un réle indéniables, mais
difficiles & cerner. M. Arnaldez montre bien que, méme vis-a-vis des polythéistes, « L’Islam
devait récupérer Jésus et ne pas laisser les chrétiens le revendiquer en propre» (p. 185). L’A.
ajoute que, par ’annonce de Muhammad, descendant d’Ismaél, qui lui est attribuée, Jésus,
descendant d’Isaac et d’Israél, « refait I'union de toute la descendance abrahamique » (ibid.).
Qu’en penser ? Certes, la théorie des deux lignes dans la descendance charismatique d’Abraham
(théorie dont I’A. traduit, pp. 31 s, Pexpression par Razi, t. 8, 22 de la grande éd. du Caire, sur
Coran 3, 33) a joué un rdle notable dans certains courants de la pensée musulmane. Mais on voit
mal que, dans le Coran, Jésus soit placé dans cette perspective. Quoi qu’il en soit, ¢e livre excellent
le rappelle, le fils de Marie n’en est pas moins « un serviteur de Dieu, un prophéte de I’Islam ».

Guy MoNNOT
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 1 (1984) R. Arnaldez: Jésus, fils de Marie, prophete de I'lslam, recensé par G. Monnot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 327

Michael Cook, Early Muslim Dogma. A source-critical study. Cambridge University
Press, 1981. 242 p.

L’auteur entend s’attaquer a la question des débuts du dogme islamique, question « opaque »
s’il en est. On connait les travaux de J. Schacht pour la jurisprudence religicuse des débuts de
I'Islam. Pour ce qui concerne la « théologie spéculative », les travaux de J. van Ess constituent
déja un corpus des textes les plus anciens traduits et abondamment commentés, qui rendent
compte de la genése des premicres sectes islamiques : harifisme, murgisme, ibadisme et premier
i‘tizal. Le savant allemand procéde par ce biais a la reconstitution du milieu socio-culturel et
religieux dans lequel les doctrines se sont développées. Le but de I’ouvrage de M. Cook est
de réfuter les conclusions que J. van Ess tente de dégager. Selon 'auteur, tout texte ancien
— son inventaire de textes arabes et syriaques est riche — transmis par tradition indirecte a
de fortes chances d’étre apocryphe. C’est ce qu’il tente de prouver dans ’ouvrage en
question.

- Cet ouvrage comprend seize chapitres suivis d’un appendice qui ajoute aux textes déja connus

I’édition d’un fragment ibadite auquel J. van Ess n’a pas eu accés (p. 159-163). L’épitre est un
exemple de la polémique engagée contre les harigites extrémistes, en particulier les azragites
et les nagdiyya contre la secte murgite et ceux que I’auteur appelle les quiétistes. Ce fragment
(Sirat Salim) trouvé dans un recueil de manuscrits ibadites dont ’auteur retrace I’histoire com-
pliquée (p. 3-4) est traduit au chapitre 4 (p. 23-26). Au chapitre 2 (p. 6-15), ["auteur dégage les
paralléles littéraires attestés par les textes en question. L’intérét de ces paralidles est de fournir
un indice de ’appartenance de ces textes & un genre littéraire qui reste a définir. Le chapitre 3
(p. 16-20) traite du Coran et du hadit dans les épitres religieuses du début de I’Islam. Au chapitre 5
(p. 27-47), on a ’exposé de la doctrine murgite concernée aussi bien par la Sirat Salim que par
le kitab al-irgd’ du murgite Hasan b. Muhammad b. al-Hanafiyya, petit-fils de “Ali par une
femme issue des Banid Hanifa. De ce texte il sera question au chapitre 9 (p. 68-88). Avec celui
qui le précéde et celui qui le suit, ce chapitre fait I’objet de la troisiéme partie de 1’ouvrage ol
PPauteur discute de la datation des épitres examinées. Ce sont deux letires que Ibn Ibad aurait
adressées au calife umayyade “Abd al-Malik (p. 51-68), le kitab al-Irga’ et la Sirat Salim (p. 89-
103). Au cours de la quatriéme et derni¢re partie du livre, I’auteur examine les documents qui
ont trait a la controverse entre qadarites et mugbira. On sait qu’il s’agit d’un probléme majeur
soulevé par les gens du premier kalam. En introduction de cette partie, le chapitre 11 examine
la datation des traditions, c’est-a-dire celle de leurs transmetteurs, et I’authenticité des chaines
de garants. Vient ensuite ’étude des trois anciens documents ayant trait au probléme fondamen-
tal du gadar : Uépitre de Hasan al-Basri (m. 110/728) adressée au calife “Abd al-Malik (p.117-
123), 1a lettre anti-qadarite de “Umar I (m. 101/720) et conservée par Abit Nu'aym al-Isfahani
(m. 430/1030), auteur safi de la Hilyat al-awliya’ (ch. 13, p. 124-136), puis, au chapitre 14 (p. 137-
144), le fragment attribué a Hasan b. al-Hanafiyya qu’il intitule « Questions contre les gadarites ».
Enfin au chapitre 15 (p. 145-152), I’auteur examine une des épitres du monophysite Jacob d’Edesse
(m. 89/708) qui aurait été adressée & Jean de Viterbe concernant la connaissance que Dieu a
de nos actes. En a-t-Il une préconnaissance (foreknowledge) qui les prédéterminerait?

BCAI 1 (1984) R. Arnaldez: Jésus, fils de Marie, prophete de I'lslam, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



