BULLETIN CRITIQUE 323

II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE.

Mohammed ARKOUN, Lectures du Coran. Paris, Maisonneuve et Larose, 1982. 16 X 24cm.,
xxx11 + 175 p.

Dans son livre, qui est digne d’étre lu attentivement, Mohammed Arkoun a réuni sept articles,
parus entre 1970 et 1980. Chacun des articles traite, au moins partiellement ou implicitement,
de la fagon de lire et d’étudier le Coran. Bien que certains des textes proposés soient facilement
accessibles hors de cette publication nouvelle, leur réunion en un seul volume fait qu’on les lit
dans leur corrélation et en rapport avec le grand projet de recherche de I’auteur.

C’est ce projet-1a que 'auteur décrit dans son introduction de trente pages, qui précéde la
réédition des articles. Comme on pouvait s’y attendre, Mohammed Arkoun dépeint la tAche
et I’avenir des études et des recherches coraniques dans une perspective grandiose et fort ambi-
tieuse.

En dressant d’abord le bilan des études coraniques, 1’auteur s’appuie sur le Itgdn fi “ulim al-
Qur’an de Suyltl pour décrire les ceuvres composées par les savants dans la tradition islamique,
et sur D’article Kur’an dans EI? pour récapituler les travaux des auteurs orientalistes. Parlant de
la tradition classique islamique, ["auteur essaye, en utilisant les concepts de « pensable », « impen-
sable » et « impensé », de fixer ’attention de la pensée islamique contemporaine sur les problémes
refoulés, les tabous érigés, les frontiéres tracées (p. x11). Par contre, la tradition philologique des
recherches orientalistes est présentée par I’auteur comme s’en tenant exclusivement aux données
positives de 1’histoire du Coran apres 632 et a la contextualisation linguistique et historique
des versets (p. XX11), ce qui ne peut étre, selon lui, qu’une étape premiére indispensable (p. XxV)
vers des recherches plus profondes et plus amples.

Arkoun veut intégrer « a la fois ’exigence théologique des croyants, I’impératif philologique
de P’historien positif (mais non positiviste), la perspective explicative de ’anthropologue et le
contrdle critique du philosophe» (p. xx11). Ces aspects différents sont élaborés par 1’auteur dans
un tour d’horizon impressionnant de recherches 4 faire. Dans ce grand panorama les grands
moments de la recherche sont inséparables. Malgré cela [’auteur accepte les spécialistes et la
spécialisation comme inévitables (évidemment), mais il fait un plaidoyer pour des recherches
généralistes et synthétisantes. Il connait cependant les obstacles, parmi lesquels il mentionne le
conservatisme intellectuel actuel dans les études arabes et islamiques, et il se rend bien compte
du fait que son projet ne sera pas réalis¢ prochainement (p. xxx1).

Quand on lit, ou relit, aprés cette introduction, les sept articles présentés ici, on retrouve la
méme préoccupation d’une méthodologie nouvelle et Pinsistance sur les sciences historiques
et anthropologiques, on trouve quelques études de textes coraniques dans lesquelles auteur
essaye de décrire sa méthode libre et critique de «lire » le Coran, et aussi une discussion fort
intéressante avec des collégues sur « le merveilleux dans le Coran». J’adhére, quant & moi, a
la remarque de Maxime Rodinson, faite pendant cette discussion, et que je veux appliquer au
livre entier : « J’ai lu votre exposé avec beaucoup d’intérét et d’attention, et je crois que sa prin-
cipale qualité, c’est d’ébranler quelques-unes de nos certitudes, ce qui est toujours extrémement

BCAI 1 (1984) M. Arkoun: Lectures du Coran, recensé par . Peters
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

324 BULLETIN CRITIQUE

utile » (p. 115-116). Mais, citant de nouvean Rodinson, «les adeptes de nouvelles méthodes
ont toujours un peu tendance & penser qu’il faut attendre d’avoir constitué toute une nouvelle
science pour juger de n’importe quoi », j’espére que Mohammed Arkoun voudra bien m’excuser
de continuer, pour le moment, mes recherches dans une perspective moins ample et plus tradi-
tionnelle que celle qu’il vient de proposer et qui m’a confronté avec les limites de toutes nos
études spécialisées.
Jan PETERS
(Université de Nimégue)

Pierre LORY, Les commentaires ésotériques du Coran d’aprés “Abd ar-Razzdg al-Qdshdni.
Paris, Les Deux Océans, 1980. 171 p.

A Theure oli ’on parle beaucoup de « relecture » du Coran, I’excellent ouvrage de Pierre Lory
vient & point. 11 expose en effet dans le détail, et d’une fagon tres claire, la méthode et les posi-
tions doctrinales des fa’wilat de Qasani, sur lesquelles nous avions nous-méme attiré 1’attention
(« Les niveaux de conscience selon 1’exégése d’al-QaSani», in Mélanges Henri Laoust, Damas,
1977). P.L. a eu également la bonne idée d’ajouter en appendice la lettre de Qasini adressée a
‘Ala’ al-Dawla al-Simnéani, qu’il a traduite d’aprés le texte persan rapporté par Jami dans ses
Nafahat al-uns (pp. 483-488 de ’édition de M. Tawhidplr, Téhéran, 1957). Cette lettre est inté-
ressante 4 un double titre, car elle mentionne les noms des maitres spirituels de “Abd al-Razziq
Qasani et elle est une défense de la these de 1"Unicité de I’Etre (wahdat al-wugiid), soutenue par
Ibn “Arabi et condamnée par Simnini.

Qagani (m. en 730/1329), connu par ailleurs pour un Traité sur la prédestination (traduit par
S. Guyard, et réédité en 1978 par les Editions Orientales, Paris) et par ’un des plus fameux com-
mentaires sur les Fusiis al-hikam d’Tbn “Arabi, a écrit des Ta’wilat al-Qur’an, attribuées par
erreur au Sayh al-akbar et éditées en 1968 & Bagdad en deux volumes sous le nom d’Ibn ‘Arabi
et sous le titre erroné de « Tafsir ». P.L. rappelle la différence qui existe entre un « fafsir »,
commentaire selon la letire du texte révélé, et un « ta’wil », interprétation selon I’es-
prit. Ces deux types d’exégése ne s’opposent pas ni ne s’excluent, mais ils se complétent,
comme D’indique nettement Q&a$dni dans sa préface (traduite également en appendice par
P.L.).

L’exégése « ésotérique» de Qasani utilise différents procédés, exposés minutieusement et
illustrés par de nombreux versets choisis par P.L., basés notamment sur les correspondances entre
le « macrocosme » et le « microcosme », et faisant apparaitre le « fatbig», ou application 3
I’homme et A la « psychologie » spirituelle, de certains versets concernant 1’univers ou les récits
coraniques. P.L. insiste aussi sur la notion de «réalisation spirituelle» : un «fa’wil kasfi»
comme celui de Qasani implique en effet & la fois pour son auteur et pour ses lecteurs un mode
de présence intuitive aux vérités révélées et aux réalités supra-sensibles. Cela présuppose la sain-
teté de linterpréte, et également que ceux qui le liront y cherchent un bénéfice spirituel qui les
aidera & progresser sur la voie des « dévoilements ». ‘

BCAI 1 (1984) M. Arkoun: Lectures du Coran, recensé par . Peters

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



