MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 9 (1970), p. 1-7
Jacques Jarry

La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LA SOURATE 1V
ET
LES SOI-DISANT ORIGINES JULIANISTES
DE L’ISLAM

PAR

JACQUES JARRY

Résumons rapidement les théses de H. Grégoire. Pour lui Mahomet cherche

dans la sourate IV au verset 156 4 se concilier la communauté chrétienne du Nejean,
communauté julianiste comme le prouve une déclaration du catholicos Timothée
qui les convertit au nestorianisme aprés leur déportation en Mésopotamie. Pour
se les concilier, il adopte leur point de vue d’une crucifixion d’apparence.
- Ne revenons pas sur le probléme de traduction que pose le verset 156. Quelle
que soit I'interprétation qu’on en donne, on échappe difficilement a I'idée de
@avragid, d’illusion trompeuse. Les Juifs ont cru crucifier le Christ, mais ne I’ont
pas crucifié réellement. Mais, et c’est la que nous commencons & nous écarter
de la théorie de H. Grégoire, les julianistes n’étaient phantasiasies que pour leurs
adversaives. Ils croyaient en réalité que le Christ avait revétu ’homme dans son
état normal d’impassibilité et d’immortalité, tel qu’était Adam avant que le péché
originel n’ait modifié sa nature réelle. Le Christ n’avail souffert et n’était mort
sur la croix que par un acte de volonté librement consenti. La rédemption, pour
un sévérien, est déja supposée par 'incarnation dans un corps mortel et souffrant.
Pour un julianiste, elle s’effectue & 1'instant méme de la crucifixion, lorsque le
Christ fait sur la croix le choix sublime qui lui impose une souflrance et une mort
que son humanité n’impliquait point.

Pour en revenir & notre probléme, le corps du Christ pour les julianistes est
un corps aussi réel que celui d’Adam & moins de supposer ce que n’a fait & notre
connaissance aucun théologien que le corps d’Adam s’est brusquement matérialisé
a 'instant du péché originel. Seuls les adversaires des julianistes déduisaient de

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—i-90( 9 Jeet—
I'immortalité et de I'incorruptibilité du corps du Christ qu’il n’était que @avracid.
Il s’agit d’une pure et simple calomnie des sévériens, soucieux de rejeter leurs
adversaires dans une catégorie d’hérétiques dépréciée et honnie de tous les ortho-
doxes, celle des docttes. Dans ce cas il est curieux de voir Mahomet, pour se conci-
lier soi-disant les julianistes, reprendre & son compte les calomnies de leurs adver-
saires. Visiblement, la théorie de H. Grégoire ne tient pas.

Il reste que Mahomet, dans le passage indiqué, a fait sienne une conception
de la crucifixion qui est une conception docéte. Remarquons tout d’abord que
Mahomet, est incapable de se figurer une quelconque mixtion de la divinité et
de ’humanité tant il met d’abime entre les deux. S’il admet la divinité du Christ
il ne peut 'admettre que totalement, sans aucune concession & une incarnation pro-
blématique qui n’est en réalité que ressemblance et illusion. L’Islam est essen-
tiellement une religion de la transcendance divine, de la séparation radicale du
divin et de T’humain, du divin et de I’ensemble du monde d’ici-bas.

Or dans un ouvrage, qui vient de paraitre, nous avions cru distinguer dans la
Byzance d’avant I'Islam deux grands courants de pensée théologique.

Tous les deux croyaient & la transcendance divine, mais le premier imprégnait de
divin ce monde matériel d’ici-bas. Le clergé y constituait un reflet deslégions célestes,
les tombeaux des martyrs, les ossements, les reliques, les icdnes ponctuaient de
divinité le monde matériel. Pour la seconde, au contraire, un abime sépare le monde
céleste du monde terrestre. Celui-ci n’est que le péle reflet de celui-la, bien que
Pordre en soit similaire et ’organisation monarchique identique. Seul le Christ
a pu servir de trait d’union, de peairys, de ces deux mondes paralléles et sans ancun
point commun.

Visiblement, si Mahomet a eu besoin d’emprunter sa conception de la divinité
au christianisme (ce qui est loin d’8tre shr) ¢’est & cette seconde conception théolo-
gique qu’il ’a fait. D’autre part, comme nous avons tenté de le prouver, cette seconde
conception théologique est celle des néochaleédoniens proches parents du sévérianisme
et des sévériens eux-mémes. Les chalcédoniens proches du nestorianisme semblent,
au conlrairve, avoir défendu la premicre, celle d’un univers matériel entrecoupé de
divin, el les julianistes, dont beaucoup de nestorianisants tels Ephrem d’Amida
partageaient les idées sur I'imcorruptibilité du corps du Christ, semblent avoir
fait de méme. Mahomet qui adopte une cosmologie radicalement différente a donc

puisé & une aufre source que le julianisme.

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 3 ooz

Nous aboutissons done & une conclusion banale, mais qui a pour avantage de
préserver I'immense origimalité de I'Islam : Mahomet ne connaissait pas une, mais
plusieurs hérésies chrétiennes. Ceei n’arien de surprenant d’ailleurs. Presque toutes
les églises d’alors étaient représentées en Arabie, chalcédoniens sur les confins de
I'Empire, sévériens d’Abyssinie venus dans les bagages de I'armée éthiopienne,
nestoriens introduits jusqu’au Yémen par les récentes conquétes perses, julianistes
de la célebre communauté du Nedjran. Le fait que Mahomet ait été au courant
de la controverse mineure avec les Samaritains sur le probleme de I'immortalité
de dme et qu’il ait connu précisément la légende des sept Dormants laisse supposer
(et en cect H. Grégoire a parfaitement raison) qu’il connaissait beaucoup mieux
qu’on ne I’a souvent supposé, les grands débats de la chréfienté de son temps. I
était certainement au courant des conceptions de la crucifixion de ces différentes
communautés. Mais comme poussé par le souci de préserver au Ghrist une divinité
sans mélange, il en adopte une aulre, nettement docéte. Il est peu probable qu’il
s’agisse d’une intuition personnelle et que-Mahomet ait par hasard retrouvé les
conceptions des docétes. Il a dii entendre parler d’une théorie semblable de la
crucifixion. Mais comment? A notre connaissance, il n’y avait point de docétes &
son époque en Arabie.

On pourrait évidemment supposer que Mahomet, connaissant 1’église sévérienne
et 1'église julianiste, était également au courant des calomnies que la premiére
diffusait sur la seconde, & savoir que pour les phantasiastes la crucifixion n’avait
été qu'une apparence que le Christ n’avait pas réellement souflert sur la croix.
Mahomet, adoptant temporairement I’idée que le Christ était divin, P’admet tota-
lement, sans aucune concession & une humanisation problématique, et pour éviter
Pécueil du fait historique de la crucifixion, il prend pour argent comptant I'inter-
prétation sévérienne de la conception julianiste de la mise en croix. '

On pourrait arvéter 14 la discussion. L’hypothése est séduisante et rien ne vient
la contredire de fagon décisive. Elle présente cependant un faible. Mahomet d’ordi-
naire, considére le Christ comme un simple prophéte, comme un homme ordinaire,
ce qui est beaucoup plus dans la logique de son systéme. La divinité du Ghrist
ne cadre pas avec laffirmation de la transcendance de Dieu qui est au centre
meéme de V'Islam. II est donc peu probable que Mahomet ait accepté réellement
I'idée que le Christ était fils de Dieu et qu’il ait tenté d’accorder par un effort de

réflexion cette 1dée nouvelle avec sa conception de l’impossibilité radicale de tout

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

.__.g;.( h ).c.;h_

contact, de toute mixtion entre I'humanité et la divinité. Il est beaucoup plus
plausible de supposer que Mahomet, sollicité de donner son avis sur la crucifixion,
et de dire de toutes les théories chrétiennes quelle était la préférable, a rendu son
verdict. Glest pour cette raison qu’il ne parle pas au nom de son systéme propre
mais qu’il se place dans une perspective chrétienne, celle de la divinité du Christ.
Il se prononce ensuite en vertu des principes que nous avons énoncés plus haut.
Mais alors la théorie qu’il adopte doit étre celle d’une église chrétienne bien défi-
nie el représentée en Arabie & son époque. On songe évidemment & 1’église julianié‘te.
Mais Mahomet connaissait certainement directement el précisément la communauté
du Nedjran, la plus importante des communautés chrétiennes d’Arabie & son époque,
et non pas seulement par les calomnies sévériennes et chalcédoniennes. Il savait
& quoi s’en lenir sur sa christologie. D’autre part, il n’a certainement pas mis
sur le méme plan les théories d’églises chrétiennes bien définies et les calomnies
que 'une pouvait répandre sur 'autre. S’il adopte la thése d’une crucifixion
d’apparence, c’est que cette thése représente réellement la christologie d’une
église qu’il connait et qui est représentée en Arabie. Mais alors de quelle église
s’agit-11?

La premiére hypothése qui vient a I'esprit est que non seulement les missionnaires
julianistes mais des missionnaires gaianiles ont été & I'cuvre en Arabie. Certes
Michel Je Syrien attribue & des julianistes les premiéres tentatives de conversion
en Arabie (p. 251) «Alors son hérésie (de Julien d’Halicarnasse) pervertit ’esprit
des gens simples, en certains lieux, dans les pays des Romains, des Perses, des
Indiens, des Kousites, des Himyarites, des Arméniensy. Mais un peu plus loin
(p- 265) il ajoute «Ensuite les Phantasiastes s’unirent aux Gaianiles d’Alexandrie,
et ils se firent ordonner par un des évéques (de ces derniers) un patriarche illé-
gitime. Gelui-ci créa aussi de nombreux évéques qu’il envoya dans toute la contrée
d’Egypte et de Kous et en des pays éloignés de sorte qu'ils firent tomber beaucoup
de gens dans leur erreurs. Le texte démontre que les Gaianites ne partageaient
pas totalement les idées des Julianistes et que des missions furent envoyées aprés
'union dans les pays éloignés (qui comprenaient sans doute 1’Arabie). Des mission-
naives gaianites ont dit en faire partie. Ils ont pu & la rigueur répandre leurs idées
en Arabie, du moins si nos deux hypothéses sont exactes, & savoir que les missions
en question comprenaient des gaianites et que 1’Arabie faisait partie des «pays

¢loignésy de Michel le Syrien.

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t5e( 5 Yeer—

En tout cas, s’il en est ainsi, si le gaifanisme a pénétré en Arabie, il a pu exister
en Arabie des communautés qui croyaient & la crucifixion d’apparence. J'ai msisté
récemment sur les origines messaliennes du gaianisme. Les messaliens croyaient
le coi‘ps du Christ incirconscrit & I'instar de la nature divine. Le coryphée d’une
secte gaianite, Ammonius disait que «le corps de Notre Seigneur n’a été ni créé,
ni limité, ni perceptible @ de sorte que, lorsqu’il était dans le sein de la Vierge
¢’étalt quelque chose d’ineréé, d’infini, d’nsaisissabley. D’autre part, dans un
article du B.L.LF.A.0. LXVI (p. 137), j’ai cru démonirer que le marcionisme Glait
abondamment représenté en Egypte au début du v* siécle el que le galanisme
au vi° siecle a dft collecter les derniers adhérents de la secle.

Mais les marcionites croyaient & une crucifixion réelle. S1 Marcion n’a pas échappé
au docélisme, et s’il a épargné au Christ les humiliations de la naissance el de la
croissance humaine, il 1’a soumis par conire aux souffrances de Ja passion et de la
erucifixion. Les souflrances de la passion sont le prix dont Jésus paie en Dieu créa-
teur I’achat de I’humanité, sur laquelle le Dieu bon, élranger au monde n’avait
primitivement aucun droit. La réalité de la crucifixion est donc un des éléments
essentiels de la doctrine marcionile.

En ‘conclusion, st le gaianisme s’est développé en Arabie, certaines secles gaianites
(pas toutes) ont pu répandre ’enseignement d’une crucifixion d_’apparence.’(]epen-
dant il faut bien ’avouer une telle hypothése exige trop de suppositions et d’exira-
polations pour emporter totalement la conviction.

Il est une autre possibilité. L’inscription Glaser 618, datée du régne d’Abraha :
«Pour la puissance, la faveur et la miséricorde d’Er Rahman et de son Chiist et du St.
Esprity, rappelle successivement les inscriptions de Syrie du Nord : ¢ Un seul Dieu
et son Christy, que j’al cru pouvoir atiribuer a la semi-hérésie audienne.

Les audiens, dont la doclrine rappelle sur certains points la gnose et le docétisme,
ont pu croire a la crucifixion d’apparence. Cependant aucun texte ne le prouve
de facon certaine. Un texte sur I’audianisme, & vrai dire d’une véracité douteuse,
semblerail méme contredire toute théorie d’une crucifixion audienne d’apparence :
«Pendant qu’il lewr préchat, il vola Uordre de son maitre; et le pére de la vie se mit en
colére contre son Christ, le tua et le crucifiar. Répétons-le Agapius de Membidj a forcé
la note et son exposé de la docirine ne mérite pas une confiance illimitée. Le fait

mérite néanmoins d’étre signalé.

@ Jean pe Nixrou, éd. Zotenberg, p. 265.

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~t90( 6 Joes-om

Peut-étre faudrait-il poser le probleme de fagon plus générale. Existait-il encore
aux vi° et vir° siécles des tenants de la crucifixion d’apparence? Pour le v° siécle nous
disposons de deux passages curieux de la vie de St. Barsauma qui semblerait prou-
ver que le docélisme n’était pas mort & son époque.

Dans I'un d’eux, le démon sous le pouvoir de St. Barsauma revét la doctrine
orthodoxe en ce qui concerne le corps du Christ (miracle 83). «Cette vérité que
] abhorre, dit-il, je la préche sous lu contrainte. St le corps de Jésus était semblable a celus
des hommes, ods est I homme qui dépega son cd?"ps el le donna @ ses éompagnons comme
nourriture? Si le sang du Premier Né crucifié est comme le sang de lo vace & Adam, od
est le sang de lo race d’Adam qui rachéte les péchés?». Le démon ajouta encore : «Je
ne suts pas le porte-parole du démon mars de lewr ennemi. Cest la violence de lo crotx qur,
sous le fouet, me contraint & dire la vérité». Gelle conceplion hérétique du corps du
Christ a 616 attribuée par Honigmann au rédacteur de la vie de St. Barsauma, Samuel,
que Barsauma envoya peu avant sa mort en Arménie, ot il fut contaminé, comme
tout le pays, par U'hérésie julianiste. On a également parlé d'un préjulianisme
de St. Barsauma qui aurait défendu avant Julien d’Halicarnasse des théses aphthar-
todocetes, de méme d’ailleurs que son illusire contemporain Philoxéne de Mabboug.
Mais s’agit-il réellement de julianisme? Pour un julianiste le corps du Christ est
le corps d’Adam avant la chute. Or noire texte prend bien soin de distinguer radi-
calement le corps du Christ du corps de la race d’Adam, comme s’il s’agissait de
deux choses différentes. Peul-étre St. Barsauma et le disciple qui rédigea I'histoire
de sa vie adhéraient-ils & la doctrine d’un corps glorieux du Christ. Un autre passage
de la vie de St. Barsauma nous parle des ennemis du bienheureux qui le calomniaient.
Aux monophysites, ils racontaient qu’il était chaleédonien, aux chaleédoniens
qu’il était monophysite ; & ceux qui croyaient que le Christ n’avait pas été erucifié
réellement, ils racontaient que le bienheurcux croyait a la crucifixion réelle et réci-
proquement. Il existait donc des gens en Syrie qui, & cette époque (milieu ou fin
du v sitele), ne croyaient pas a la réalité de la crucifixion du Christ. St. Barsauma
(milieu et fin du v° siécle) et son disciple (fin du v*-début vr° siécle) croyaient dans
une certaine mesure au corps gloriewx. Nous nous trouvons done en présence, en
Syrie, d’un docétisme larvé & une époque qui n’est plus tellement éloignée de
Papparition de Mahomet. Il n’est pas impossible que de la Syrie ces idées docétes
aient gagné 1’Arabie et que Mahomet ait connu, sinon en Arabie du moins sur ses
confins, 1existence d’une communauté docéte. St. Jean Damascéne bien plus tard

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( T Joer—

ne parle-t-il pas de judéo-chrétiens qui habitaient de I’autre cdté de la Mer Morte ?
«BEdcoator ri Jdeipo Ty Apa@z’av nazoody Tiy xalimepler tiis Nenpds Srardoons
neipsyny » .

Il n’est pas besoin d’avoir recours & la communauté de Nejran pour expliquer
la connaissance que semble avoir eu Mahomet d’une communauté docéte, puisque
de toutes les théories de la crucifixion, il a choisi celle de la crucifixion d’apparence.
Il nous faut avouer tout simplement, une fois de plus, que nous n’avons aucune
idée de I'importance numérique aux v° et vi° siécles d’hérésies aujourd hui disparues

avec leurs documents et Jeurs archives.

Anlsl 9 (1970), p. 1-7 Jacques Jarry
La Sourate IV et les soi-disant origines julianistes de I'lslam.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

