MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 8 (1969), p. 63-69
Jean-Claude Vadet

Les idées d’'un prédicateur de mosquée au XlVe siécle dans Le Caire des
Mamlouks.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LES IDEES D’UN PREDICATEUR DE MOSQUEE
AU XIVE SIECLE
DANS LE CAIRE DES MAMLOUKS

PAR

JEAN CLAUDE VADET

Le xwve siécle égyptien vit une floraison des études religieuses au Caire, devenue
désormais la métropole de I'Islam, titre que I’histoire me lui enviera plus jamais.
Docile & la voix d’un peuple studieux et réaliste, la capitale connalt une fiévre
intellectuelle digne en tout point d’un long et glorieux passé. Celle-ci se communique
aux quartiers populaires, aux mosquées les plus excentriques, comme par exemple
celle dite d’Ibn al-Labban @ située a I’embouchure du jalzg dans un site ol régnera
plus tard, au dire de Maqrizi, la plus compléte désolation. Un personnage de modeste
apparence, celui-la méme qui donne son nom a notre mosquée, en est un éloquent
exemple. L’exégéte coranique Ibn al-Labban ), & la fois safi“ite et mystique, homme
d’école et d’études en méme temps que penseur d’'une incontestable ampleur de
vues. Mais quelle fut donc la vie de ce savant auquel il ne manqua qu’une plus
grande audace ou plus de talent pour aller jusqu’au bout d’une doctrine qui nécessite
elle-méme une difficile exégese ?

En dépit d’une origine syrienne, il passa son enfance 4 Alexandrie. 11y fut influencé

par les réveries mystiques d’un célébre 3ay} Yaqut, un $adilite de renom, une sorte

® La mosquée d’Ibn al-Labban fut édifiéee ~ peu remplacer, dans la dénomination réservée
au voisinage du Gisr al-Afram, 4 I’embouchure & cette mosquée, celle du fondateur. Au temps
méridionale de D’ancien halzy. Elle n’était d’al Maqrizi, si la mosquée était en ruines,
pas éloignée de 1'étang Sucaybiya, asséché  1appellation donnée i ce poste avancé du
et mis en valeur par P’émir Afram/Aybak en  vieux Caire était toujours vivante.
693/1293 sous le régne de Baybars. La ® m. en 749/1349 : Brock., Sup. II,
personnalité d’IJbn al-Labban devait peu &  p. 137.

7
Anlsl 8 (1969), p. 63-69 Jean-Claude Vadet
Les idées d’'un prédicateur de mosquée au XlIVe siécle dans Le Caire des Mamlouks.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 8 (1969), p. 63-69

—t3 64 Yoe3—

de praticien de la mystique, saint homme s’il en fut et renommé pour ses nom-
breux miracles 1),

Eléve studieux, Ibn al-Labban copia et apprit par ceeur les ouvrages les plus
renommés de école safiSite, le Kitab al-umm du fondateur, le Kitab al-tanbih d’Abn
Ishaq al-Strazi ©. Le passage d’Ibn ‘Arabi en Orient @, un demi-siécle environ avant
la naissance de notre $ayh avait laissé des traces profondes dans les esprits.

Au contact de Yaqiit, le jeune lbn al-Labban se familiarisa avec les idées les plus
marquantes de son école : cette omniprésence de Dieu toujours manifestée dans
ses Noms et ses Attributs, philosophie ou I'on apprend & déchiffrer le monde comme
la réfraction de la Beauté et de la Miséricorde divines ). Ibn al-Labban dut penser
trés tot que la scolastique d’al-Safii soucieuse d’établir la portée exacte du vocabulaire
arabe ), Ja théosophie d’Ibn “Arabi et les expériences de éayb Yaqiit convergeaient
vers un méme but, vers cct Un ineffable et aux « formesy multiples dont la préoc-
cupation gagne de plus en plus 1es'esprits. '

Du point de vue méthodologique le safiisme I'inilie & la comparaison des textés,
UAgarisme lui fait un devoir de s’intéresser aux Attributs divins, la théosophie
’Ibn “Arabi I'mvite & tout centrer sur les « Formes» qui sont les manifestations
de I’'Unique ou se réfugient des consciences assoiffées de contemplation et révant
au pur dévoilement de I'Essence divine, que révélent « la forme du Maitre», « ’Adam
du sitcle», le « Seigneur Muhammadien», le « Secret de la Souveraineté Divine» ©.
Toute sa vie le $ayh cherchera & harmoniser sa conception des Atiributs avec cette
vision des « Formes» suwar dont s’mspire toute la théosophie d’Ibn ‘Arabi(?. Des

M Sur Syayk Yaqat, v. Nasnini, II, 518.

® Brock., Sup. I, 670.

® H. Corswv, L’imagination créatrice, p. 57 :
Ibn <Arabi ne fut pas toujours bien vu des
Suficites contemporains : Durar Kamina, 111,
336.

® Cf. équivalence nettement marquée chez
Ibn “Arabi entre wujad (existence) : fayd
(émanation) = rahma (miséricorde). G'est de
la refma que procédent les tagalliyat révé-
lations théophanies, modes de contemplation
ou encore différents plans de I'Etre.

©) On sait que la scolastique fafiite dis-
tingue 1°) Entre ce qui est « clair» et ce qui

Jean-Claude Vadet

ne Pest pas. La «clarté» peut résulter soit
d’une énonciation formelle : Zahir, soit d’un
texte (nass). De ce texte, on peut faire I'exégése
plus ou moins approfondie en le complétant
et en le confrontant & d’autres textes (mufassar),
ou en considérant tout au contraire, qu’il
s’en dégage une présomption nette (mubkam).
La théorie des différents plans de 1'étre et
celle des divers degrés de clarté postulée
par le safiisme, peuvent donc inciter & des
rapprochements par analogie de fonds ou
de méthode.

© Samint, Tabagat, 11, 46.

™ Cf. Comrew, op. cit., chap. IV.

Les idées d’'un prédicateur de mosquée au XlIVe siécle dans Le Caire des Mamlouks.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0e( 65 Yoer—

anecdotes recueillies par les contemporains dont le bon sens était quelquefois surpris
et dérouté, en font foi. « I1 lul échappait des termes dont le sens littéral était en
contradiction avec sa pensée, nous dit Subki, mais qui ne sauraient, ajoute cet
auteur, malgré 1'évidence du vocabulaire, le faire taxer d’hérésie ). Certains propos
du fayh étaient le reflet d’exercices intellectuels peu familiers aux rudes auditeurs
de la Mosquée de ‘Amr. On entendait, toujours d’aprés Subki, le Jayh s'interroger
sur la meilleure facon de concilier la prédestination absolue postulée par ’Af‘arisme
avec la proximité divine, enseignée par le hadit® et premiere élape du retour &
Dieu» @ si fortement mis en relief par le Goran.

Ces méditations que le fayh n’eut pas toujours la prudence de faire in petlo, finivent
par lui cotiter cher. Ayant déchainé la fureur des hanbalites fidéles a 1'enseignement
d’Ibn Taymiya et trainé devant le grand cadi pour erime d’hérésie, il perdit sa place de
hatib, de prédicateur officiel, & la mosquée de ‘Amr ol le remplace son rivalle safi‘ite
al-Munawi @, On devine, au ton de certains ouvrages d’Ibn Taymiya la « Réfutation
des logiciens» ou « la profession de foi de Wasit» ©) ce que durent étre les accusations
brandies contre cet homme inoffensif dont les Safifites ewx-mémes, come ecela
transparalt & travers le récit de Subki, avaient fini par se désolidariser.

« La foi en Dieu» ne comporte ni déformation de termes, ni précisions qualitatives
(takyif), ni allégorie (tamal).

Notre but est de couper court & toute espéce d’exégese allégorique qui détournerait
un terme de sa signification originelle. .. Les attributs corporels, comme par exemple
la session sur le Tréne, ne nous sont connus que par la Tradition, mais leurs par-
ticularités sont inconnues et il serait hérétique de chercher plus ample informé & leur
sujet ». Entre Ibn al-Labban et ses ennemus, le malentendu était total et irréductible,
étant de nature A la fois philologique et philosophique. On comprend que le probléme
des anthropomorphismes du Goran ou de I'anthropomorphose de Dieu se soit
imposé & l'attention du fayh. Sa formation composite et les vicissitudes d’une
existence modeste mais tourmentée, y conspiraient également.

Tbn al-Labban nous expose sa doctrine dans son Ketab mutasabih © al-qur>an dont
un manuscrit est conservé & Paris. Le « Livre des anthropomorphismes» en méme

M Subki, V, 213. ® Ty Iaésn, al-durar al-kamina, IV, 27.

@ Hadils rassemblés dans Riyad al-salilin ® ql-munazara  fil-oqidat  al-wasiya, Le
de Nawawi, p. 88. Caire, a.h. 1322, p. 4108.

® Ex. Cor., II, 28 et V, 105. © B.N. 645.

Anlsl 8 (1969), p. 63-69 Jean-Claude Vadet

Les idées d'u
© IFAO 2026

n prédicateur de mosquée au XlVe siecle dans Le Caire des Mamlouks.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 66 Joere

temps qu'il est un testament spiriiuel, refléte le double aspect qu’lbn al-Labban
voulut, en dépit d’un sort inique, conserver 4 son enseignement. Apparemment
as‘arite dans ses prémisses, il est métaphysique, «allégorique et symbolique» dans

ses conceptions. Nous passerons successivement en revue ce double point de vue.

I. —Ien ar-Lasein ®r 1s4 TrapITION.

Pour Ibn al-Labban, les anthropomorphismes se réduisent & une liste de termes,
donc apparemment a des difficultés d’ordre philologique. En voici ’énumération :
« L’éme, la forme, le visage, la Vision béatifique (r#’ya), 1'oule, le regard, 1'eel,
le toucher, (bats), la main, le pied, le fait d’étre situé plus haut dans 1’espace
(fawqiya), la descente de Dieu en ce bas monde (), la proximités. Cette liste nous
mspire deux réflexions : elle ne comprend les attributs classiques, au nombre de
sept de I’Agarisme, elle est faite uniquement de noms excluant tout adjectif. Au
moyen du principe Fafiite de U'induction dsidlal, Vauteur essaye visiblement de
jeter un pont entre la théologie traditionnelle de I’Asarisme et la problématique
d’Ibn Arabi. A la premiére, il emprunte Ja méthode de réduction au substantif @,
donnant ainsi le pas & 'action sur I’agent et se rangeant a 'idée que Vadjectif dérive
du «nom». Comme la vieille théologie, il n’hésite pas & conceptualiser la divinité.
Mais les concepts qu’il retient sont au fond ceux qui intéressent la mystique con-
temporaine, celle du Pur Amour et de 1'Union avec I'Un : La Vision est la récompense
des élus, 1'Ascension, la caractéristique de I'extase muhammadienne, le Tréne,
la descente de Dieu, et le toucher illustrent bien ces rapports mutuels de I’homme
avec le Dieu de la mystique contemporaine. Les anthropomorphismes d’Ibn al-Labban
explorent les modalités de 1'union mystique.

L’auteur en éprouve quelque embarras et s’empresse quelques pages plus loin
de nous faire une profession de for d’un ton strictement traditionnel. « 1 est doué
de Vie et de Parole de Science, de Volonté, il est Audient, le Clairvoyant. Il est
I'Unique, mais Son Unicité n’admet pas de localisation, comme il n’entre pas de
composition dans Son Essence. Sa Majesté et Sa Bienfaisance n’ont pas de limite.

M Nuzal : 1 en est fait mention dans  cof. Awvaro, Le probléme des attributs divins,
le Kitab al-tawhid &’lbn Huzayma, p. 84, p- 353.
entre la Session et la Parole divines, ) Awraro, op. at., p. 241.

Anlsl 8 (1969), p. 63-69 Jean-Claude Vadet
Les idées d’'un prédicateur de mosquée au XlIVe siécle dans Le Caire des Mamlouks.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e2( 67 o4

Sa Puissance ne souffre aucun associé, Sa Volonté ne s’asservit & aucune fin...»
Cette derniére phrase réaffirme la stricte prédétermination de 1’As‘arisme dont le
Hanbalisme avait voulu éluder les conséquences morales, par trop délétéres pour
une société voude & 'action. .. Ibn al-Labban montre donc qu’il n’ignore rien de la
Tradition : méme quand il la contourne, comme elle, 1l donne a I’anthropomorphisme
Papparence d’un nom, d’un concept, tout en proclamant que Dieu est le seul Agent.
Nous sommes bien devant le probléme redoutable qu’osaient affronter ses médi-
tations peu orthodoxes : comment reconnaitre le Destin divin, forgé par la Puissance,
la Science, la Volonté de Dieu, dans la spontanéité infinie et & premiére vue arbitraire
des Formes contingentes ?

Naturellement ¢’est le Livre sacré et les recueils de Jadit qui sont seuls habilités,
aux veux de ce juriste, & répondre a la question. D’ol les régles d’exégése qu’il

nous propose.

II. —Isn AL-LABBAN ET LA NOUVELLE EXEGESE.

Une premiére régle consiste d poser, selon une interprétation trés discutée de
Cor. 1II, 7, qu’il existe deux catégories de savants. Les uns «a la vue faible et &
Vesprit débile » @ ne sont guére a distinguer de la « masse des musulmans». Ils
sont plus nuisibles, car ils persécutent et discréditent leurs émules, les vrais savants,
les accusant en écho & Ibn Taymiya « de détourner les mots de leur véritable signi-
fication». Mais quel est le eritére qui permet de reconnaitre ces hommes prédestinés ?

D’ott une seconde régle : « Tout attribut comporte deux apparehces. L’une est
propre aux choses de ce bas monde. Elle ne saurait se passer de la lumiére ni de
P'action des membres corporels. L’autre est inséparable du monde supérieur et
appartient en propre d Dieu. Il arrive & Dieu d’user de ces termes vulgaires pour se
faire mieux comprendre et pour mieux s’insinuer dans I’entendement des hommes ».

La « métaphore», le sens figuré, qui justiﬁént I’anthropomorphisme, expriment
done une réalité du monde supériéur. Encore faut-il faire A ce propos une distinction.
Ges réalités qui sont le fondement de Panthropomorphisme des textes peuvent
8tre soit des «réalités» au sens propre du mot, soit des « images» 2. Les premiéres
sont doudes de tubat, de « stabilité», c’est-a-dire qu’elles sont identiques dans

M Man. B.N. £. 5 et s. — @ {. 8q.

Anlsl 8 (1969), p. 63-69 Jean-Claude Vadet

Les idées d'u
© IFAO 2026

n prédicateur de mosquée au XlVe siecle dans Le Caire des Mamlouks.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 68 Yoot

I'entendement divin et dans la Contemplation du savant assez mystique pour se
hausser jusqu’a la Vision de I'Essence divine. Les secondes sont une appréhension
incompléte de la réalité et en elles I'idée divine ne coincide pas totalement avec
le regard de I'’homme. L’image est une réalité inférieure. Or les textes sacrés ou
consacrés parlent indifferemment de I'image et de la réalité ultime, laissant a
la sagacité du savant «ancré dans sa science», comme le dit le Coran, le soin de
discerner entre ces deux ordres de choses également confraires & l’expérience
commune. D’olt Ja nécessité d’une exégese conduite dans I'esprit de 1'école juridique
safi‘ite car en définitive, les textes n’offrent que des cas d’espéce. Par la combinaison
de ces cas s'éclairant mutuellement, on arrive & des raisonnements d’une complexité
assez embarrassante. Notons au passage que les voiles dont Dieu se cache et la lumiére
qui émane de son visage ne sont, en dépit des apparences, qu'une seule et méme
chose. Le voile, nous explique notre $ayh, n’est qu’un mode de Révélation divine,
celui de la Rigueur (galal). Quant a la lumiére, elle implique elle-méme 1'existence
d’un voile, car elle ne saurait étre absolue. A cette équivalence partielle, on trouve
bientdt une application : le dikr, I'invocation a Dieu, seul lien que permette la
transcendance, est un voile aussi bien qu'une lumiére ). L'Enfer lui-méme n’est
que Tenvers du Paradis et par J&-méme lui ressemble, au nom de la dialectique
des contraires. Si le Paradis fait obstacle & la pure Vision par ses soixante-dix voiles
de lumiére, 'Enfer a été lui-aussi aspergé soixante-dix fois de I'eau de la gnose .

(Yest dans la Gonnaissance, la ma‘rifa, que réside le supréme espoir, situé au-deld
d’un monde ou les contraires et les textes eux-mémes ne sont que des gradations
et des modalités de la Vision. Le portrait du gnostique sort encore grandi de
toutes les velléités exégétiques d’lIbn al-Labban : le gnostique est «celui qui
posséde la boisson de I'amour».

I1 est investi, comme I'imam des $i‘ites « du dépét supréme» auquel fait allusion
Cor. 33-72. Naturellement, il correspond trait pour trait au Jésus coranique, 1 est
une des manifestations de la « Vérité Muhammediennes. Pour le gnostique il n’est
plus de voile et I'obstacle de la dualité a été tourné «le voile est transparent, il finit
par s’écarter et le fidéle aboutit alors & un état de parfaite clairvoyances (kadf)®.
On n’est gnostique (‘@rif) que par élection divine. «Lorsque Espritse découvre, ille
fait en fonction de ceux qui le recoivent ou-de leurs prédispositions innées» .

M f, 20b. — @ £ 32 et 5. — @ f. 28h. — @ f. 295,

Anlsl 8 (1969), p. 63-69 Jean-Claude Vadet
Les idées d’'un prédicateur de mosquée au XlIVe siécle dans Le Caire des Mamlouks.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3( 69 )oer—

Cependant «1il est des instants o I’Esprit se laisse entrevoir dans sa réalités. Cest
donc 1a le dernier mot d’Ibn al-Labban : il est des étres et des instants dans Jesquels
la «réalité» et I’« image» ne font qu’un. Ibn al-Labban estima-t-il se trouver dans
ces conditions & un moment quelconque de son existence? Il ne semble pas qu'’il
se soit cru le droit de parler en gnostique d’oti les demi-mesures et peut-étre le
drame de I’homme. Malgré ses faiblesses et quelquefois ses ridicules, cette person-
nalité est pourtant bien de son temps.

Sur le plan politique, malgré sa prospérité matérielle attestée par I'essor du
commerce, une relative stabilité politique et I'ampleur des constructions princiéres,
le xtv° siécle est justement une période de transition.

Le régime mamlouk n’a plus besoin de se battre contre 1’étranger, c’est de
Uintérieur des pays musulmans que viendra désormais le péril. L'intelligentsia du
Caire est elle-méme partagée. L’exemple d'un humble prédicateur de mosquée,
affrontant, sans systéme bien fixe, un des plus hauts problemes auxquels se soit
heurtée 'intelligence humaine, est bien symptomatique de cet état de choses. Le
méme homme doit faire face aux attaques de tousles partis et ceux-ci sont nombreux.
Cela nous dit bien la vocation traditionnelle du Caire pour les choses de I'esprit
et pour les grands débats dont dépend le sort d’une civilisation et sa « Vision du

monde».

Anlsl 8 (1969), p. 63-69 Jean-Claude Vadet
Les idées d’'un prédicateur de mosquée au XlIVe siécle dans Le Caire des Mamlouks.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

