MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 7 (1967), p. 33-90
Jean-Claude Garcin

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat
de Suy(ti [avec 4 planches].

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

HISTOIRE, OPPOSITION POLITIQUE

ET

PIETISME TRADITIONALISTE

DANS LE HUSN AL MUHADARAT DE SUYUTI

PAR

J.-G. GARCIN

‘Abd ar-Rahman ibn Abi Bakr Djalal ad-Din Suydti Shadhili @) est un des derniers

représentants de cette culture de I’Egypte mameluke dont I'intérét s’étendait & tous

les aspects du savoir. Son ceuvre, orientée surtout vers les sciences religieuses, ne

réserve qu’une bien petite place & I'Histoire au sens ot nous I’entendons aujourd hui.

Dans ce domaine, il ne prétend pas & Poriginalité ; il fait un travail de vulgarisation

que réclamaient 1’évolution du genre historique et I’époque @; ¢’est ainsi qu’il faut

) Abu Fadl Abd ar-Rahman Ibhn Abi Bakr
Ibr Muhammad ... Djalal-ad-din Thn Kamal-
ad-din Ibn Nasir-ad-din As-Suytti al Khudayri
as-Shafil. Sur Suytiti, voir : Saxuniwr, Daw IV,
p- 65, Isv s <Inin, S. D. VIII, p. 51, Suarin
(voir notre Index des Tabagdt de Sha‘rdni in
Annales islamologiques, VI). Guazzr I, p. 226,
Isn Tvis (passim, voir traduction G. Wipr,
Journal d’un bourgeois du Caire, t. 1I, p. 507),
Aur pasma, t. VI, p. 32, t. XII, p. 105.
Mumammap Smivet st Haorami, as Sana al Bahir
bi takmil on nur as safiv fi akhbar al qarn ol
‘ashir (manuserit Dar al Kutub, Tarikh 1576,
p- 77-92, voir BR. Sup. 11, 516). BR. II,
p- 143, sup. II, p. 178. Les ¢léments
essentiels de la biographie de Suyiiti se trou-
vent dans son ouvrage autobiographique : af

Jean-Claude Garcin

tahadduth bi ni‘mat Allah, et dans 1’ouvrage
que lui a consacré son disciple “Abd al Qadir
Shadhili mort en 920 : Badjot al “dbidin (S.D.
VIIL, p. 53, BR. II (2), p. 172 — Arserny,
Handlist of Islamic manuscripts acquived by the
India Office 1936-1938 in JRAS, 1939,
p. 366). Le contenu de ces deux documents
nous sera sans doute bientdt aisémentaccessible
grace au travail que prépare Mrs Elizabeth
Sirrary (Gambridge). La biographie que nous
donnons cl-aprés est donc trés provisoire.

® Voir Cl. Canen, La Syrie dunord d I’époque
des Crotsades, p. 35; cecl ne veut pas dire
que certains ouvrages de Suyti tel le [usn
al Muhadarat, ne fournisse pas & historien
de précieuses listes, de cadis par exemple.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0 34 Yoas—

le lire, et admettre avec I'historien qu’un tel genre d’ouvrages nous renseigne autant
sur I'auteur et ceux a qui il s’adresse que sur la matérialité des faits. Ses écrits histo~
riques ont un caractére particulier, la place étonnante accordée au califat, méme quand
elle n’est pas immédiatement visible, alors que les autres historiens, plus réalistes
peut-&tre, nous avaient habitués & de I'indifférence, voire du mépris pour cette insti-
tution ). On pourra sans doute metire en rapport cette particularité avec la vie méme
de Suyiiti, ses relations avec les califes “Abbassides du Caire. Il nous a pourtant semblé,
devant les jugements portés sur 1’évolution politique de I’Egypte, que ces positions
historiques n’étaient pas sans rapport avec d’autres conceptions sociales et religieuses
dont la permanence du califat était le symbole. Ges divers éléments forment un tout;
c’est ce tout que nous voudrions examiner ici.

*
* *

Le pére de notre historien, Abu Bakr Kamal ad-Din®), né en 804 H./1401 J.-C.,
était un docteur shafiite du Gaire. Aprés avoir exercé la fonction de substitut de
cadi & Assiout, sa ville natale ®, il était venu dans la capitale oti il avait complété
sa formation de provincial @; il exerca le métier de témoin instrumentaire, fut
aussi substitut du cadi shafi‘ite, substitut du prédicateur de la mosquée d'Ibn
Tulun ©) et obtint un poste d’enseignement du droit shafiite & la mosquée de

mentionné dans le texte : « Qu’est-ce que le
calife? un singe au bout d’une chaine!
(Qird Musalsal)».

@ Sur Kamal ad-din, le pére de Suyiti,
voir Daw, t. XI, p. 72, S. D. VII, p. 284,
Axx pasus, XII, p. 105.

® Sur Assiout en Haute-Egypte, voir
C. H. Brexer, E. I. (2) I, p. 750-751.

® Selon Ibn al <Imad, i1 vint au Caire dans
les années 820; il y continua des études
diverses : langue arabe, traditions, droit,
logique etc. (Daw, XI, p. 72); il aurait eu

M Qu’on se souvienne du jugement de
Maqrizi (Maq. B. p. 76) : «Les souverains
turcs de la dynastie des mameluks installérent
comme calife un homme & qui ils donnaient
ce nom et les titres qui étaient propres aux
califes. I1 n’avait du reste aucune autorité
et n’avait pas le droit de manifester son opi-
nion ; il passait son temps chez les émirs, les
grands officiers, les écrivains, les cadis, & leur
faire des visites pour les remercier des diners
et des soirées auxquels ils I'avaient invité».
Ibn Khaldun ne donne pas aux califes beau-

coup plus d’importance. Le R. P. Jomier
nous a dit avoir trouvé en marge d’un manus-
crit de la vie de Muhamad Nasir Ibn Qal4un,
a la Bibliothéque Nationale de Paris, la remar-
que manuscrite en face du nom du calife

comme maitre dans les traditions, Ibn Hadjdjar
Al “Asqalani (Avr Pasuy).

@ Voir la notice que Suyiiti consacre i celte
mosquée dans le Husn II, p. 182 et aussi
Maorize (Khitat, IE, p. 265).

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967

—eae( 35 Yz

Shaikht V). Mais, ce qui fut plus important pour lui et sa famille, il devint 1'imam
du calife al Mustakfi ), et un des professeurs du fils du calife déchu Al Musta‘in ),
le jeune ‘Abd al “Aziz qui devait accéder lui-méme au califat en 884 H./1479 J.-C.
sous le nom d’Al Mutawaklil II. Ce service de la maison califale lui valut de la
considération, sinon une protection efficace . II mourut en 855 H./1451 J.-G. ) :
Djalal ad-Din n’avait que six ans.

La mére du jeune orpheiin né en 849 H./1445 J.-C., était une turque ), et ce fut
chez un émir ture en fonction & la Cour du sultan, le second maitre d’hétel Barsbay 7,
qu’il fut élevé par son tuteur Shihab ad din Ibn Tabbakh : en 864 H./1459 J.-C.,

a quinze ans, il entreprenait les véritables études, surtout en langue arabe, Tra-

ditions, commentaire coranique et droit shafi‘ite ;

0 Voir Maorrzr (Khitat, 1T, 313).

@ Sur le Calife Al Mustakfi qui fut calife
de 845 a 864, voir Tdrikh, p. 511.

® Le Calife Al Musta‘in (808-815), devait
aussi assumer pour peu de temps le sultanat
aprés la mort de Malik Nasir Faradj en 815,
voir Tdrikh, p. 506.

® Sakhawi, trés hostile & Suyliti pour des
raisons personnelles que nous verrons plus
loin, prétend que le calife Al Mustakfi avait
suggéré au sultan Malik Nasir Faradj, de
nommer Kamal ad-din au poste de cadi de la
Mekke ct que le sultan refusa. Au contraire,
pour Ibn al “Imad qui insiste sur la piété de
Kamal ad-din, ¢’est le sultan qui aurait voulu
a plusieurs reprises, le nommer grand cadi
shafi‘ite d’Egypte, en demandant au calife
de faire pression sur lui pour qu’il accepte :
mais ce fut en vain.

® 11 fut enterré auprés du commentateur
de Coran Shams-ad-din al Isfahani (voir BR.
sup. II, p. 137) au couvent de Qéistin (voir
Husn 1L, p. 190) ot son fils devait le rejoindre
(8.D. VIIIL, p. 55).

© Yoir Daw 1V, p. 65.

" Voir Daw IV, p. 66. Nous traduisons
Ustadar as-Sohbat par « second malftre d’hétel»
sulvant ainsi VeExrvre pe Parapis dans sa tra-

), p.- 33-90 Jean-Claude Garcin

en 871H./146617J.-C., i

duction de la Zubdat (voir p. 192); sur ce
personnage qui accompagnait le sultan quand
il quittait son palais pour un voyage ou une
expédition, voir aussi : Goperroy-DEmonsyYNES,
La Syric & Iépoque des Mamelouks, p. 11v ; ¢’était
un émir de troisiéme ou quatriéme classe.
® Suylti éerit dans son autobiographie
(Husn I, p. 188) qu’il eut comme principaux
maltres : en figh, ‘Alam ad-din Bulgaini (BR.
Sup. II, p. 114) ; en Hadith, Shibli al Hanafi ;
en Tafsir, Muhyi-ad-din al Kafiyadji (BR. Sup.
II, p. 140);il a été aussi I’éléve de Sakhawi
(Daw IV, p. 65); Ibn al <Imad (S.D. VIII,
p. 53), lui donne 51 professeurs ; lui-méme
pour le seul Hadith dit avoir eu plus de 150
maitres (Husn I, p. 190). En plus des sciences
religieuses (y compris le droit successoral) et
littéraires (langue, grammaire, rhétorique) il
dit aussi avoir étudié la médecine ; 1’arithmé-
tique 1’a rebuté et il a abandonné ’étude de
la logique par scrupule religieux. Selon
Sakhawi, ses connaissances ont été acquises,
non seulement au Caire, mais encore en des
centres provinciaux comme Madinat Al
Fayyum, Mahallat-al-Kubra, Damiette ; il s’est
aussi rendu & Alep. Enfin, il a séjourné a La
Mekke pour s’instruire, en particulier aprés

le pélerinage de 869 (Daw IV, p. 65).

6.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

s=(36):=

commencait & donner des consultations juridiques, et I’année suivante, & enseigner
les Traditions. I avait trés vite retrouvé le poste d’enseignement de droit shafifite
qu’avait son pére & la mosquée de Shaikhd : des amis avaient obtenu qu’on lui
gardat la charge®. En 877 H./1472].-C., grice, semble-t-il, a la protection d’un
autre émir turc, on lui donna aussi dans la méme mosquée, 1’enseignement des
Traditions @, I mena donc d’abord la vie d’un professeur et d’un jurisconsulte. Mais
lorsqu’il eut atteint la quarantaine, nous disent ses biographes, vers 889 H./1484
J.~C., 1l abandonna ces deux activités pour se consacrer uniquement a la rédaction
de ses ouvrages et a la dévotion ). Il alla s’établir en une maison de I'fle de Rodah
dans une studieuse retraite qui n’allait pas sans contact avec le monde (). La dévotion
demandait que 1'on ne fréquente pas trop les grands du siécle, mais la bienséance
exigeait que 1'on regiit les visiteurs ; d’autre part la protection califale continuait de
s’étendre & la famille : en 891 H./1486 J.-C. le calife Al Mutawakkil II, I'ancien

éléve de son pére, le faisait nommer supérieur du couvent de Baibars II ®). L'influence

M S.D. VIII, p. 51.

™ Ce fut en Sha‘ban 877 qu’il fut nommé
pour enseigner les Traditions au couvent de
Shaikhu, en remplacement du sheikh Badr
ad-din <Othman al Magsi, décédé (voir Isn
lIvas, Mameluks Circassiens, p. 91). Sakhawi
prétend (Daw IV, p. 67) que cette nomina-
tion était injuste car elle 1ésaitle fils du défunt.
Flle n’aurait été obtenue que gréce a la pro-
tection de V’émir Aindl Ashqar, ancicn gou-
verneur d’Alep, commandant de la garde
depuis 874 et qui devait é&tre nommé en
878 ministre de la guerre (cf. Mameluks
Circassiens, p. 115). Suyiti aurait obtenu
de méme, grice & la protection d’un de ses
compatriotes d’Assiout, d’étre nommé supé-
rieur des stfis attachés au mausolée de Barquq
Nasiri, gouverneur de la province de Damas
(cf. Mameluks Circassiens, p. 92) ; celui-cis’était
fait construire ce mausolée prés de la porte de
fa Qarafa. Ibn Iyds nous apprend que Barquq
avait fait construire aussi une coupole au-
dessus de la tombe de “Omar Ibn Farid dont
Suydti devait se faire le défenseur.

Jean-Claude Garcin

® 11 T'aurait fait aprés un songe le lui
ordonnant et auquel Sakhawi ne croit guére
(Daw IV, p. 69). La retraite en dévotion
a partir de 1’age de 40 ans — 4ge auquel le
Prophéte commenca de recevoir la Révéla-
tion— était pratiquée a 1’époque ; on en trouve
plusieurs exemples chez les docteurs dont
Sha‘rani écrit 1a biographie dans ses Tabagat.

® Voir S.D. VIII, p. 53. La maison de
Rodah, bien que construite prés de la rive,
n’avait pas de fenétres ouvrant sur le Nil on
le spectacle des barques de plaisance pouvait
occasionner de coupables distractions. En
896, on fit méme courir «le bruit que le
sheikh Djalal-ad-din Suyhti avait rédigé un
fetwa par lequel il interdisait toute construc-
tion sur le rivage de Rhoda, sous prétexte
que le consensus s’accordait & proserire toute
construction sur les rives des cours d’eau»
(Mameluks Circassiens, p. 318). Il recevait
en sa maison de grands personnages mais se
défendait d’accepter aucun cadeau.

© Cf. Mameluks Circassiens, p. 256 ; Daw
IV, p. 69.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t0e( 37 Yoes-—

de Suytiti sur le calife était telle qu’il obtint de lui en 902 H./1496 J.-G., la eréation
d’un poste spécial de «cadi supréme, avec autorité sur tous les autres grands cadis»,
poste & lui destiné; mais Lopposition fut si grande qu’il fallut y renoncer (. Sem-
blable tentative n’avait été rendue possible que par la présence sur le tréne sultanien,
du jeune fils de Qaitbay, Malik Nasir Muhammad que sa jeunesse génait pour réagir.
Aussi bien, les rapports de Suyliti avec les sultans furent en général assez tendus.
Les relations avec Qaitbay, bonnes au début, en arrivent semble-t-1l, & la rupture,
3 1a veille de la mort du sultan qui sauve Suytti d’une arrestation probable ). La
démarche de 902 H./1496 J.~C. montre peu de considéralion pour son successeur.
Enfin sous le régne de Tumanbay, en 906 H./1500J.-C., Suyiti dut se cacher :
I’ancien secrétaire d’Etat, devenu sultan, le recherchait pour le faire mettre & mort®;
il lui avait enlevé la direction du couvent de Baibars IT o, dés 903 H./1497 J.-C.,
Suytiti était entvé en conflit avec les sifis “). Notre historien reparut aprés 1'assas-
sinat de Tumanbay, et le sultan Ghauri voulut lui rendre la direction du couvent,

M Cf. Mameluks Circassiens, p. 379. Les
cadis furent les premiers a s’opposer a la
mesure qui limitait leur autorité mais était
un essai de rétablir 'autorité du calife. Nous
reviendrons plus loin sur cet incident.

@ Cf. Smran S. N° 1, p. 9 et M. N° 500,
p. 271, Sulu, p. 87-89. I est dilficile de
comprendre exactement comment éclata le
différend ; 1l semble étre en rapport avec le poste
de supérieur de sifis attaché au mausolée
de Barquq. Selon d’autres renseignements
(que nous avons pu obtenir grdce a 1’ama-
bilité de Mrs Elizabeth Sirrav qui nous a
permis de voir les manuserits sur lesquels
elle travaille; qu’elle en soit remerciée ici)
¢’était au sultan qu’avait été confiée 'admi-
nistration des waqfs du mausolée aprés la
mort de Barquq Nésiri. I exigea que
Suytiti, en qualité de sheikh des stfis du
mausolée vienne chaque mois lui présenter
ses respects en méme temps que les quatre
cadis qui le faisaient habituellement. En
Muharram 899, Ibn lIyas note la présence
de Suyti lorsque les quatre cadis présentent

Jean-Claude Garcin

leurs voeux au sultan, au début de 'année (Ma-
meluks Circassiens, p. 335). Par la suite, Suyiiti
semble avoir refusé de se soumettre a cet
acte d’allégeance périodique, peut-8tre aprés
un incident qui se produisit & la Citadelle,
le sultan ayant paru considérer que Suytti
n’avait pas le droit de se coiffer du taylassan
que portaient les cadis (cf. Goperroy-
Demonsynes, La Syrie ¢ Pégoque des Mameluks,
p. xcur) ; il refusa de se rendre 4 la Citadelle
et démissionna de son poste (cf. Suizr, p. 88)
sous le prétexte que la Sunna des anciens
interdisait aux docteurs de fréquenter les
sultans. Qaitbay aurait alors proféré des me-
naces de mort; mais ce fut le sultan qui
mourut, Suyti ayant invoqué le Prophéte
contre lui (Smarant S. N° 1, p. 9 v.).

® Cf. Mameluks Circassiens, p. 510.

@ Cf, Mameluks Circassiens, p. 428. Les
raisons de l'opposition qui éclata en 903
entre les stfis du couvent de Baibars et Suytiti,
ne sont pas trés clairement expliquées ni dans
Suitr (p. 90-91; on y trouve mélé contre
Suytiti le stfi *Abd al Khalik Maiqati : cf. sans

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—tde( 38 )eez—

puis lui offrit le poste de supérieur de la medersa qu’il avait fondée ; mais il refusa (0,
Il mourut en 911 H./1505 J.-C. Il achevait ainsi & 62 ans, une vie ot 'ambition
et les conflits attisés par un caractére hautain n’avaient pas manqué, mals ou
cependant 1'acquisition des sciences resta la préoccupation dominante.

(’est bien le souvenir d’un savant que gardent de Suydti ses contemporains. Lors-
qu’il meurt en 911 H./1505 J.-C., Ibn Iyas voil en lui «un chercheur qui avait
tout lu, la merveille de son siécle, un digne héritier des anciens et un excellent
représentant des modernes ®». Lui-méme se range parmi les imams mudjtahids
d’Egypte, dans la lignée des Shafi'i et des Laith®). Cette prééminence, il la reven-
dique surtout dans le Droit et les Traditions et c’est en tant que « maitre consommé
de la discipline du Hadith» @ qu’il fut appréeié. Son discernement en la maniére
semblait surnaturel et on disait qu’il était gratifié de visions du Prophéte & qui il
soumettait les cas les plus difficiles ®. Le nombre des ouvrages qu’il avait écrits
était & lui seul un vrai miracle : il n’en revendique que trois cents, mais Ibn Iyas lui
en attribue le double ©. II était capable de dicter trois cahiers en une journée sans
cesser pour cela de rendre des fetwa 7). Aussi cette faculté paraissail suspecte :
Sakhéwi, son ancien maitre, contre qui il composa au moins un pamphlet, ’accuse
de plagiat, de vol pur et simple d’ouvrages, par simple changement du nom de leur

doute Daw IV, n° 128, p. 41) ni dans
le manuserit de Abd al Qadir ShAdhili. Il
faudra attendre le travail de Mrs Elizabeth
Sirtily pour mieux comprendre ce conflit.
Toutefois, selon Sha“rdni (M. n° 500, p.
271 v.), Suylti reprochait aux stfis de ne
pas suivre les principes de la Rissalat de
Qushairi et de la Hilyat al Awlya de Abu
Nu‘aim al Isfahani; nous verrons plus loin
ce que cela signifie pour lui; il est probable
qu’il attaquait ainsi des pratiques peut-étre
peu orthodoxes. Les stfis trouvérent un allié
en Tumanbay qui en 906 destitua Suyiti;
pendant ces trois années, 1’opposition entre
les stfis et leur supérieur n’avait pas cessé.
Nous ignorons quels étaient les griefs qu’avait
Tumanbay contre Suyfiti, ni s’il faut donner
un sens & I’alliance entre des sifis sans doute
peu orthodoxes et le circassien «trés popu-

Jean-Claude Garcin

laire, principalement parmi la basse classe»
(Journal I, p. 9) contre le supérieur partisan
d’'une mystique plus conforme & la Sunna.
Le conflit, rebondit encore sous Ghauri (cf.
Sufer, p. 90); les sifis avaient cette fois
encore fait appel a un émir mameluk officier
du sultan, le naqib al Djaish. Mais semble-t-il
cette seconde affaire tourna court.

® Cf. Smacine S. N° 4, p. 9v.

® Journal I, p. 80.

® Dans le Husn sa biographie (I, p. 188)
vient clore le chapitre consacré aux imams
Mudjtahids d’Egypte.

0 Journal IL, p. 92.

® Smaeint S. N° 1, p. 7.

® Suprint lui en donne 460 et Brocker-
manN reléve 333 titres (Sup. II, p. 178).

O Sma‘rint S. N° 1, p. 6.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t9e( 39 ots—

auteur; ses livres ne seralent que la mise bout & bout de citations tronquées et
mal comprises; la bétise, la prétention, et la méchanceté devraient &tre comptées
parmi ses principales qualités @. On voit que les haines allaient bon train dans
les milieux érudits.

Mais ses lecteurs n’étaient pas uniquement des érudits qui pouvaient regarder
avec dédain certains ouvrages de vulgarisation ; ¢’était aussi le peuple innombrable
des imams de mosquées, témoins instrumentaires et maitres d’écoles, en général des
dévots, aux yeux de qui la retraite studieuse & Rodah, et tout ce qu’on racontait des
visions du Prophéte @ et autres grices particulires, conféraient a Suyiiti le prestige
des hommes de Dieu. En tant que tel, on lui attribuait le don de prophétie, d’annon-
ciateur des maux du temps. Pour les uns, il avait prédit la prise du Caire par les Otto-
mans en 922 H./1516 J.-C.®); pour d’autres, les calamités naturelles ou les
difficultés économiques @. Lorsque 1’événement survenait, on se souvenait des pré-
dictions de I'imam SuyGti. Son « Histoire des califesy garde les traces d’un tel état
d’esprit ; beaucoup plus que d’autres historiens avant lui, il se préoccupe d’y noter
les calamités naturelles, autant de «signes» de ’évolution des temps, etla derniére
ligne de son ouvrage est pour prier Dieu de le rappeler & Lui avant la catastrophe
a venir ®. G'est que les «signes» se multiplient quand les menaces pésent sur
le califat : la prise de Baghdad par les mongols est décrite dans une atmosphere

M Daw IV, p. 65-70. Sakhdwilui reproche
en particulier d’étudier seul sans la direction
d’un maitre et donc selon lui, de ne pas
comprendre ce qu’il lit et de ne pas 1’assi-
miler ; il donne son vin avant d’étre mir,
dit-il. I1 lui reproche aussi des citations trop
fréquentes, en particulier de ses propres
ouvrages, & lul Sakhawi. Mais Suylti avait
composé un pamphlet contre Sakhdwi :
al Kidwd firadd “ala Sakhawi (DawIV,p.70)—
Sustrinr dit méme : six pamphlets (M. N° 500,
p. 270).

@ Selon Smmim (S. N° 1, p. 7), Suylti
aurait eu plus de soixante-dix visions du
Prophete.

® S.D. VIII, p. 54. Suyiti en avait confié
la prédiction & I'imam de la mosquée de
Ghamri, Amin-ad-din ibn Nadjdjar (sur cet

Jean-Claude Garcin

important personnage du milieu dévot, voir
notre Index, p. 32 et 77).

® Thn Iyas écrit aprés la prise du Caire
par les Ottomans (Journal II, p. 218) : «J'ai
pris connaissance d’une épitre composée par
Djalal-ad-din Suyiti dans laquelle il expose que,
dans ce siécle, la ruine ferait son apparition en
Egypte avec 1’année 923, et que cette situation
pénible s’accentuerait jusqu’en I'année 950,
au cours de laquelle une vaste épidémie
ferait périr prés de la moitié de la popu-
lation égyptienne». Sua‘rink constate en 961
(5. N° 1, p. 8 v.) que ses prédictions se sont
réalisées, au moins jusqu’en 957!

® Tarikh, p. 527. Bien sir on trouva
que la catastrophe prévue était la prise
du Gaire.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

——t3e( 40 )eer—

d’apocalypse ) et sans doute les seules vraies prophéties qu'il ait transcrites sont
des hadiths annoncant la venue des deux derniers grands califes de la fin des temps @);

le califat était au centre de ses préoccupations.

*

*

Suytiti a une fagon trés personnelle d’apprécier I'évolution politique de 1’Egypte ;
on la trouve surtout dans le Husn al Muhadarat fi Akhbar Misr wa-l Qahirat®,

™ Husn II, p. 53-57. Le sac de la ville
en 657 est annoncé dés 644 par une série
d’événements eflrayants (tempéte sur la Mekke
en 644, inondations de Baghdad en 647
et prise de Damiette par les Francs, incendie
a Alep en 650, etc... et ainsi jusqu’en
657) ; il n’aurait sans doute pas eu beaucoup
de peine a découvrir des événements sem-
blables en d’autres époques. Il fait remarquer
que ce sont 1 des avertissements de Dieu a un
peuple corrompu, avertissements qui pré-
cédent le chitiment et il note des symptomes
inquiétants & sa propre époque : grande
sécheresse du Hedjaz en 883 ; en 885 déficit
dans la crue da Nil; en 886 tremblement de
terre au Caire et incendie de la mosquée du
Prophéte & Médine par la foudre; en 887
épidémie & Baghdad et inondations a la
Mekke ... C’était 1la des signes que le
chitiment approchait. Suyéti était trés at-
tentif & observer ces signes; il a écrit un
ouvrage sur le grand tremblement de terre
de 702 cf. Van Bercuen, Motériaur, p. 132,
n. 2.

® Tardkh, p. 10. Il mentionne une série
de Hadith qui prévoient que la durée de
Ulslam est assurée jusqu’a ce que régnent
douze califes. Le nombre étant dépassé, les
commentateurs s’interrogent. Le cadi <Iydd
pense que la prédiction vise l'intégrité du
territoire califal qui fut en effet compromise
sous le treizitme ommeyade. Ibn Hadjdjar

Jean-Claude Garcin

dans son commentaire de Bukhari recherche
12 califes valables entre les quatre premiers
califes et les ommeyades — aprés quoi le
territoire de I’Islam fut divisé — . Pour Suyiti,
le sens du Hadith est eschatologique. Aprés
les douze califes justes viendra la fin da monde.
Dix califes sont déja venus : les quatre pre-
miers califes, Hasan, Mo‘4wiya, 1bn Zubair,
Omar Thn ‘abd al ¢Aziz et, parmi les
abbassides, al Muhtadi (255-256) et al

Zahir (622). Restent deux califes a
venir qui devraient étre de la maison du
Prophéte.

® On pourrait traduire ce titre, trés appro-
ximativement et pour lui garder son air
classique : « Discours sur I Histoire de IEgypte».
M. Laoust avait bien voulu nous signaler,
en septembre 1964, I’étrange prise de
position de Suyiiti en faveur de Baibars 1I
contre Muhammad Ibn Qal4un, dans la partie
politique de cet ouvrage. C'est a celte re-
marque que nous devons I'idée de cet article ;
en nous attachant & comprendre la raison de
ce jugement historique, il nous a semblé
quiil était solidaire d’autres prises de posi-
tion politiques ou religieuses; ce que nous
voudrions examiner ici. Depuis, M. Laoust
dans son livre : « Les Schismes dans I'Islam»
(Paris, 1965) a exprimé le voeu que les idées
religieuses et politiques de Suylti fassent
P’objet d’une étude; nous aimerions que ce
souhait trouve ici un début de réalisation.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

oo A1 Yeer—

accessoirement dans son « Histoire des califes». Ni 1'un ni I'autre ouvrage ne prétend
a Poriginalité, Suylti citant ses sources d’informations avec netteté W. Le Husn
surtout retiendra notre attention.

(’est T'ouvrage d’un homme pour qui ’histoire politique est loin d’avoir la plus
grande importance dans ’histoire générale de I’Egypte. L’Egypte est un pays aimé
dont il s’attarde & décrire les mérites et les principales régions @), un pays qui a un
passé antérieur a la conquéte islamique @), et ou, méme dans la tradition musulmane
proprement dite, la longue suite des transmetteurs de hadith et des juristes, des
mystiques et des sermonnaires, des philosophes, des médecins et des poétes compte
autant que les vicissitudes des diverses dominations.

Ce n’est qu’aprés ce long inventaire du patrimoine culturel égyptien qu’il aborde
les grandes lignes de 1’évolution politique. Son exposé a la précision du manuel et
il reste en cela d’une grande utilité. Tranchant sur la sécheresse des noms et des
dates, quelques portraits sont brossés, qui indiquent les préférences de I'auteur ou
ses haines, quelques personnages qui illustrent la grandeur de 1'Islam : le manuel
s’éclaire de jugements politiques et de récits édifiants.

La premiére coupure chronologique dans 1’évolution historique de 1’Egypte, est
Vinstauration du pouvoir Fatimide. Avant cette dynastie, I'Egypte n’est qu’une
province du califat dont Suyti cite les gouverneurs les uns a la suite des autres sans
aucun développement ) ; toutefois parmi eux, la personnalité d’Tbn Tulun est

) 1 le fait au début du Husn (p. 1 et 2)
et a la fin de son Histoire des Califes (Tarikh,
p- 516). Pour le Husn, il cite une trentaine
de sources : exposés généraux d’histoire
égyptienne comme celui d’Tbn Z4ldq (cf.
BR.sup.I,p.230) ; historiographie régionale,
ou urbaine comme les khitat de Magqrizi;
dictionnaires biographiques généraux de
Dhahabi, Subki, Ibn Farhun, Ibn Hadjdjar;
chroniqueurs comme Sibt Ibn al Djawzi,
Al <Omari, Ibn Kathir. A cela, il faut
ajouter pour 1’Histoire des Califes, Ihn al
Athir, Al Khatib Baghdadi, Ibn <Asdkir etc.
Sur ces sources de I’histoire musulmane voir
Cl. Cauen, La Syrie du Nord a Iépoque des
Croisades (Paris, 1940), p. 83-93.

Jean-Claude Garcin

™ Husn I, p. 12-16 et p. 38-99. On
pourra comparer avec le début des Annales
de Taghribardi, souvent réduites a 1’exposé
du mécanisme de la vie politique Cf. An
Nujiim az zdhirat, éd. Juynboll, Amsterdam
1852.

® On s’en occupait & 1’époque mameluke.
Cf. Wier, L’Egypte de Murtads, fils du Gaphiphe
(Paris 1953).

® (’est une série de noms et de dates assez
séches. C’est & peine si le role joué par le
parti égyptien dans le meurtre de “Othman est
mentionné (Husn II, p. 3); sinon tous les
prolongements égyptiens des luttes politiques
ommeyades ou abbassides sont passées sous
silence.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e30( A2 Yooz

fortement mise en valeur . Pour notre historien, c’est un gouverneur loyal dont
la soumission au calife ne fait pas de doutes; ¢’est méme pour avoir refusé de par-
ticiper & un acte de traitrise envers le calife Al Musta‘in que, par une divine récom-
pense, le gouvernement de I'Egypte lui échoit®; il se conduit en fidéle préfet,
envoyant chaque année une partie des impéts levés sur le pays, pour servir aux
fondations pieuses de Baghdad. Le Tulunide apparait comme un grand serviteur
de I'Islam, le constructeur de la célébre mosquée, généreux dans ses aumoénes, un prince
juste et pieux que de dévotes personnes ont vu en songe aprés sa mort, en Paradis.
Le conflit avec le régent Al Muwaflaq, pourtant exposé dans '« Histoire des califes»,
n’est ici pas mentionné ®, encore moins I"opposition rencontrée au cours de cette

lutte, au sein méme des juristes d’Egypte @. Les autres Tulunides et le terme mis a

™ Suytti lui consacre un long développe-
ment au lieu d’une simple mention comme les
autres gouverneurs. Sur Ibn Tualun, cf.
Zaxy M. Hasaw, Ahmed b. Tulun in E. 1. (2)
I, p. 287; Wir, Histoire, p. 81, Précis,
p- 155, Van Bercuem, Matérioux, p. 258.

® En fait, on sait bien qu’on a mis en
doute si 'attitude d’Ibn Tulun a ’égard du
calife prisonnier confié & sa garde fut aussi
noble que la tradition tulunide veut le laisser
croire. Wier (Histoire p. 83) cite les réserves
de Tabari; Brockermany fait remarquer que
si Ibn Tulun n’a pas tué le calife il n’a rien
fait pour Ic défendre (Histoire des peuples et
des Etats islamiques, traduction Payot, Paris
1949, p. 123). Quant a I'Egypte «divine
récompense » (idée reprise dans Tarikh p. 359),
il s’agit en fait d’une indépendance réelle
strement préparée. Cf. Wizr, Préeis, p. 156
et in Revue du Coire (Aveil 1942) ¢ « Trois
Sformules d’indépendance dans I Egypte médicvaley ;
Laoust, Schismes, p. 133. Suyilti mentionne
méme dans son IHistoire des Califes (Tarikh,
p. 361) comment le calife Al Muhtadi char-
geant Ibn Tulun de soumetire le gouverneur
de Palestine en 257, lui permit indirectement
de se constituer une armée (cf. BrockELMANN,

op. cit., p. 123). Suylti croit-il vraiment a
cette mission confiée a Ibn Tulun par le
calife al Muhtadi?

® 11 faut croire que le préfet Ihn Tulun
n’envoyait pas a Baghdad autant d’argent
qu’Al Muwaffaq en et désiré, puisque les
raisons financiéres jouérent un réle dans le
conflit {cf. Wier, Histoire, p. 93); il est vrai
qu’il s’agissait bien peu d’utiliser cet argent
aux fondations pieuses mais de défendre
I'Empire conire les Zandj et les Saflarides
(¢f. Brockermany, op. cit., p. 120-121).
Toutefois si Suyiti ne mentionne pas la lutte
entre les deux princes dans le Husn, il sait
faire remarquer dans son Histoire des Califes
qu’il s’agissait de soutenir e calife Al Mu‘ta-
mid contre le végent (Tarikh p. 365) : Ibn
Tulun restait bien le serviteur d’un califat
opprimé (cf. Laovst, La profession de foi d’Ibn
Batta, p. vxxxvir). Lui eut-il obéi s’il avait
6té libre?

® A Damas en 270 lbn Tulun se heurta
au grand cadi Bakkar quand il voulut obtenir
un fetwa contre Al Muwalffak; il fallut incar-
cérer ce respectable personnage (cf. Wrer,
Histoire, p. 100).

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

-—ou( 43 Yees—

leur autonomie par le pouvoir califal sont & peine évoqués ), Au prix de simplifi-
cations, voire d’inexactitudes, en masquant ce que 1'action d’Ibn Tulun pouvait avoir
d’ambigu & I’égard du califat, et en taisant 'opposition rencontrée parmi les magistrats
eux-mémes, Suytiti faisait de lui le premier de ces grands musulmans fidéles au Calife
et favorables aux gens de religion.

Aprés une pale mention des Ikhshidides, & qui le personnage de Kafur donne un
peu de pittoresque et de chaleur, Suyliti en vient aux Fatimides, ou plutdt aux Banu
*Obaid, car il ne saurait &tre question de leur reconnaitre une réelle appartenance ala
Maison du Prophéte, ni d’accepter leurs prétentions au pouvoir califal @), Leur domi-
nation a ét6 instaurée par la force, contre la volonté des gens de loi restés fideles
a P'Abbasside ®. Elle s’est signalée par une politique illégale en faveur des tributaires
et par la persécution des sunnites, pour ne rien dire des méfaits et de la folie impie
d’Al Hakim @, Les premiers califes : Al Mo‘izz, Al ‘Aziz, Al Hakim font I'objet d’un

court développement; les successeurs sont simplement cités, ou ridiculisés. Gette

) Méme dans le Tarikh, Suyiti reste assez
discret sur les luttes entre Khumarawai et
le califat; en revanche, le mariage entre
Al Muttadid et la fille de Khumarawai est
mis en valeur (Tarikh, p. 370). Mais pour
Suaytiti, on dirait qu’il ne saurait étre question
de «Tulunides»; Ibn Tulun n’est qu’un
prestigieux gouverneur.

@ Suyiiti se refuse ales considérer comme
des califes : ce ne sont pas des Quraishites
ce sont des impies et le serment d’allégeance
qu’on leur a prété n’est pas valable car il a
été fait du vivant de 1’abbasside dont on sait
que le pouvoir ne doit cesser qu’avec le
retour de Jésus ou l’avénement du Mahdi
(Tarikh, p. 4-9). Cette attitude sunnite &
’égard des fatimides n’est pas exceptionnelle ;
Taghribardi pense de méme cf. Wier, « L his-
torien Abul Mahasiny in Bulletin de UInstitut
d’Egypte, t. XIL, p. 100. Sur les Fatimides
voir Wier, Histoire, p. 179 ; G. Mirgass, article
Fatimides in E. 1. (2), t. II, p. 870-884.

® A Varrivée d’Al Moizz, Suytti montre le
grand cadi d’Egyple venu a sa rencontre,

Jean-Claude Garcin

proclamer sa fidélité au calife de Baghdad
(Husn, t. II, p. 16). Le personnage d’Al
Motizz n’est pourtant pas présenté avec trop
de défaveur.

@ Suylti reproche au calife Al “Aziz la
faveur accordée aux chrétiens et aux juifs
(Husn, t. 11, p. 17, ef. Wier, Précis, p. 181).
De méme qu'il considére comme illégal que
le calife al Hakim, aprés avoir persécuté les
tributaires, ce & quol SuyGti ne trouve rien i
redire, les ait laissé reconstruire leurs églises
(Husn IT, p. 17, of. texte du Synaxaire jaco-
bite cité dans Wier, Histoire, p. 209). Le grief
de persécuter les sunnites est fait 4 Al Hakim
pour avoir fait exécuter les sheikh sunnites
admis au Dar al Hikma (Husn II, p. 17,
of. Tagnrmaror IV, p. 178, 222 et 223
cité en Margas, op. cit., p. 879). A Al Hakim
est reproché évidemment aussi sa prétention
a la divinisation (cf. Wier, Hisloire, p. 212),
ses diverses fantaisies (cf. Winr, Histoire,
p. 201-204) et I'incendie de Fostat (cf.
Wier, Histoire, p. 213, BrocxeLman, op. cit.,
p- 141).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0e( AL Yoo

suite de faux califes tombe bientét, & partir d’Al Mustansir, sous la coupe d’une dicta-
ture de vizirs dont le pouvoir est comparé & celui des Buwayhides tenant en tutelle
les califes de Baghdad (. L’époque fatimide n’est pour Suyiti qu’une coupure
regrettable, mais qui met d’autant mieux en valeur celle qui suit.

Le siecle Ayyubide est en effet la période la plus belle de I’histoire de I'Egypte
aux yeux de Suylti, celle qui, dominée par le grand nom de Saladin voit se réaliser
I’Etat sunnite dont le gouvernement d’Ibn Tulun n’était qu’une préfiguration. Comme
ce dernier, et mieux sans doute, Saladin agit au nom du calife Abbasside. Ce sont
les califes Abbassides qui ont dirigé 1’action de Nur ad-din en Syrie et, indirectement
en Egypte, & la fois contre les Croisés et le pouvoir fatimide @ ; ¢’est en leur nom
que bientdt aprés la prise du pouvoir, est faite la khotba, et c’est d’eux que
Saladin regoit un diplome d’investiture : Suytiti le cite en entier; Saladin est lui
aussi un serviteur dévoué du calife dont il accepte les témoignages de gratitude ou
de mécontentement ©). Le diplome d’investiture de 570 H./1174 J.-C. contient tout

Anlsl 7 (1967), p. 33-90
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

¢ Badr Djamali n’est méme pas mentionné
(il est vrai que Taghribardi le traite de
«fléau du monde», ef. Wizr, Bulletin de I’Ins-
titut &’ Egypte, t. XII, p. 101). La dictature des
vizirs est vue & travers celle de son petit-fils
Kutaifat et celle de Talaic. C’est & ce moment
1a que le vizir prend le titre de Malik (Husn II,
p. 32 — sur le vizirat fatimide voir Wier,
Précis, p. 190 et Margars, op. cit., p. 877).

@ Suyiti met bien en valeur la part prise
par le pouvoir califal dans la lutte contre les
francs et les fatimides (Husn II, p. 23,
Tarikh, p. 440), sous les califes Al Mugtafi
et Al Mustanjid et dans la perspective d’un
reléevement du pouvoir du calife en face
du sultan seldjukide — cf. Laousr, Précis de
droit &’Ibn Qudama, p. x et x1. Profession de
Joi &’Ibn Batta, p. cxvi-cxvir, Schismes, p. 197-
199 ; nous y reviendrons.

®) Le récit de 1’arrivée au pouvoir de Sala-
din est longuement fait (Husn II, p. 24-25).
Suyiti montre Saladin répondant a I’appel du
calife fatimide pour lutter contre Shawar, en
pourparlers avec les Francs ; aussi Saladin tue

Jean-Claude Garcin

Anlsl en ligne

Shawar de sa propre main (ef. Wizsr, Histoire,
p- 297-298) — l'investiture du calife abbas-
side est citée in extenso (Husn I, p. 26-33,
of. Maq. B. p. 123, Wier, Précis, p. 220,
Soxsrvuem, B. T (1) IV, p. 89 article Saladin).
Sur son titre en Malik, hérité de sa fonction
de vizir fatimide, mais repris comme vassal
du calife, cf. Van Berenen, Matériouz, p. 640,
n. 1. Aprés Pacte d’investiture de 570,
Suydti prétend que Saladin regut en 574 le
titre de mu‘izz amir al md’minin, appui de
Pémir des croyants (cf. Husn II, p. 30). 11
portait au moins le titre de muhyt dawlat
amir al mid’minin = vivificateur de 1’Empire
de 1’émir des croyants (cf. Viv Bercuem,
Matériauz, p. 81, 83, Wier, Les inseriptions
de Saladin in Syria, 1922, III, p. 315-318).
Mais les rapports avec le calife Al Nasir furent
moins bons ; il lui aurait envoyé en 582 une
lettre lui reprochant d’avoir pris le titre de
Malik Nasir — qui rappelait sans doute trop
le nom du calife lui-méme (Husn II, p. 36) —
Makrizi signale une violente lettre de reproche
du calife en 583 (Maq. B. p. 183).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t2( 45 Yo

un programme d’action pour un prince musulman, et Saladin en respecte pleinement
les recommandations. D’abord, le devoir de guerre sainte : il est le vengeur des
musulmans, celui qui tue de sa propre main ceux qui pactisent avec 1’ennemi, celui
qui libére Jérusalem et dont la puissance s’étend des portes du Maghreb au Yémen (),
Il doit ensuite &tre le prince qui gouverne selon la Loi et veille & la bonne admi-
nistration du pays : les musulmans sont fréres et les charges doivent &tre équitable-
ment réparties. Il supprime ainsi les taxes non coraniques, et abolit les contributions
iniques levées sur les pelerins des Lieux Saints@. Il doit étre enfin le restaurateur du
pouvorr de la Sunna; il 'est d’abord par sa politique de construction : la construction
de la Citadelle du Caire se rattache bien str & des préoccupations militaires, mais
ce dont Suydti surtout lui sait gré, ce sont ses constructions religieuses : le couvent
de Sa‘id as-So‘ada et les diverses medersa ®. Il fait cesser les querelles qui divisent

les sunnites et fournit des ressources aux juristes et aux foqara &), Non seulement

@ Cf. Husn II, p. 34-35 sur les campagnes
de Saladin, voir Wier, Histoire, p. 315 ; surla
sincérité ou 1’ambition de Saladin menant
la guerre sainte, cf. Cl. Canew, article Ayyubides
in E. 1. (2) I, p. 821, citant H. A. R. Guns,
The achievement of Saladin in Bull. of the John
Bylands  Library XXXV/1, 1952, 46-60.
Suydti semble n’avoir pas vu, ou pas voulu
voir, que la contrepartie de cette politique,
estla constitution d’unc armée Kurdo-Turque
étrangére au pays, d’ou sorlira un état de
fait qu’il exécre. Cl. Canen, op. cit., p. 821.

M Sur le remplacement de la taxe levée
sur les pélerins par des attributions d’iglac
en Egypte pour I'ancien bénéficiaire des droits
cf. Husn 11, p. 35. Maqrizi signale sa renoncia-
tion aux revenus dela ferme du vin (Maq. B.
p. 164) etlalutte contre la mauvaise monnaie
(Mag. B. p. 185). Sur le résultat financier de
I’abolition des taxes non coraniques et du
refus d’employer la monnaie fatimide, cf.
Canew, op. ct., p. 821.

® Sur les constructions militaires de Saladin
of. Cassnova : Histoire et description de la Cita-
delle du Caire (Mém. de la Miss. arch. frangaise

Jean-Claude Garcin

au Caire VI) et Wigr, Précis, p. 229. Pour
les constructions religieuses, Suyiti énumére
les constructions de Saladin dans le chapitre
relatif aux medersa et khanga (Husn II, p.
185) : le couvent de Sa‘id as-Sotada mis A la
disposition des sifis en 569, la medersa
Salihiyya prés de 1'imam Shafi't (cf. Wier,
Précis, p. 230), une autre medersa prés
de Saidna Hossein, la medersa Sodfiya pour
le hanéfites et deux autres medersas au vieux
Caire 1’'une pour les shafi‘ites, 1’autre pour
les Malekites (Ia Qamhiyya). C’est 1a une poli-
tique de rassemblement sunnite. — Cf.
Vin Bercuewm, Matérious, p. 263, Laousr,
Préeis d’Ibn Qudama, p. xix, Camen, op. cit.,
p- 826.

® Suyhti mentionne (Husn II, p. 35) un
ordre officiel interdisant aux docteurs sunnites
de discuter de la question de la prononciation
du Coran, question éminemment propre a
créer des divisions, cf. Laiousr, La profession
de foi d’Ibn Batia, p. 1xxv, n. 179. Quant aux
subsides réguliers attribués aux gens de loi
et aux sifis, Maqrizi les mentionne expressé-

ment (Maq. B. p. 146).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

;—-44-( 46 Yoy

Saladin est un prince qui favorise le rétablissement de1’Orthodoxie dans les consciences,
mais Jui-méme s’instruit dans le Hadith : il fait spécialement le voyage d’Alexandrie
pour entendre l’enseignement de Silafi). Il remplit avec scrupule ses devoirs
religieux, vit dans la simplicité et pratique ’auméne : parmi ses nombreux biographes,
certains le comptent au nombre des amis de Dieu, des saints®. Saladin comble
pleinement les aspirations de Suy(iti en menant au nom du califat une politique
sunnite et forte qui s’appuie sur les milieux religieux.

Les successeurs de Saladin jouissent de la méme faveur. Malik “Aziz est apprécié
pour ses qualités morales, sa droiture, son honnédteté, sa rigueur ®. Malik ‘Adil
meurt de tristesse en apprenant la prise de Damiette par les Francs . Malik Kamil
reconquiert la place perdue; surtout, entre autres constructions religieuses, il éléve
le Dar al Hadith®. Malik Salih enfin est également présenté comme un bétisseur,
mais aussi comme 1’acheteur des Mameluks dont la présence annonce le régime sui-
vant. L’exposé se clot par le récit de la fin tragique et complexe des Ayyubides, domi-
née par le péril franc d’abord, le péril mongol ensuite, qui provoquent 1’organisation
du systéme Mameluk ®. Ce que Suy(iti exalte chez ces princes Ayyubides, c’est la
continuation de la lutte contre les Francs 7); c’est aussi leur politique sunnite s’expri-
mant comme celle de Saladin, dans les constructions religieuses ; mais ce sont encore
davantage les relations étroites avec le califat Abbasside : Malik ‘Adil se fait confirmer

(Maq. B. p. 226 et 247).
® Cf, Wier, Histoire, p. 346 et H. A. R.

) Husn I, p. 35, Maqrizi signale aussi
un voyage a Alexandrie pour y lire le Muwaita

Anlsl 7 (1967), p. 33-90
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

(Maq. B. p. 147), cf. Laousr, Schismes,p. 229.

@ La piété de Saladin, son abandon de la
boisson lorsqu’il arrive au pouvoir (Maq. B.
p- 104), son insistance sur le caractére obli-
gatoire de la priére du vendredi (Maq. B.
p- 106), sa fermeté a 1’égard des tributaires
(Maq. B. p. 148) semblent étre en rapport
direct avec la conception qu’il se faisait des
devoirs du prince musulman (cf. Maq. B.
p- 180, Wier, Histoire, p. 229). Suyiti
signale que Yar1‘r dans son Rawdat arr-rayalin
(BR. sup. II,p.228) en afait un wali de Dieu.

© Et sans doute aussi pour sa politique
trés favorable aux shafi‘ites, cf. Laoust, Précis
d’Ibn Qudama, p. xx, Schismes, p. 232 et 280.
Quant A sa rigueur, Maqrizi fait des réserves

Jean-Claude Garcin

Anlsl en ligne

Gms, article al <Adil in BE. 1. (2) I, p. 203.

¢ Cf. Zererstein, Al Malik ol Kamil, E. 1.
(1) II, p. 217; sur la construction du Dar
al Hadith, trés importante pour Suyiti, voir
Husn II, p. 188, Van Bercmem, Matériauz,
p- 98sqq. el p. 264, et Laousr, Schismes,
p. 233.

) Sur Malik Salih, voir Sorsenmem, E.I.
(1) IV, p. 115; Wier, Préeis, p. 227 et
Camer, op. ait., BE.I. (2) I, p. 828. Sur la
fin des Ayyubides, voir Wier, Histoire, p. 379-
399.

) Le ralentissement de cette lutte aprés
Saladin, avant la reprise sous Malik Salih n’est
pas signalée, cf. Canen, op. cit., p. 828.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

etso( 47 Jog3—

son pouvoir par le calife an-Nasiv en 604 H./1207 J-C.1; Malik Kémil regoit
en 623 H./1226 J.-C. Uinvestiture du calife Al Mustansir apportée par le fils d’Ibn
Al Djauzi®@; Malik Salih est investi par le calife Al Musta'sm @), L’appui sur les
milieux religieux conditionne tout. La période Ayyubide reste jusqu’au bout celle
qui a toutes les faveurs de Suytiti.

En regard, 1'époque mameluke est beaucoup plus terne. Pour 'auteur du Husn,
une période nouvelle commence avec Baibars, parce que ¢’est sous son régne que le
calife Abbasside vient au Caire ; aussi, ce n’est qu’aprés avoir longuement traité des
califes Abbassides du Caire (jusqu’d 'accession au pouvoir d’Al Mutawakkil II),
qu’il continue I’exposé de ce que nous nommerions l'histoire proprement politique.
Sa position 4 I'égard de Baibars est ambigud; c’est certes, le glorieux guerrier qui a
continué la lutte entreprise par les Ayyubides, contre les Franes; c’est un héros de
IIslam @, C’est aussi un grand constructeur, un prince généreux et qui veille a la
moralité¢ publique ©. Mais son régne n’est pas sans tdche. Il a rétabli la pridre
dans les mosquées fatimides d’Al Azhar et d’Al Hakim; fait beaucoup plus grave,

M Al <Adil s’en est d’ailleurs servi pour con-
solider son pouvoir. Cf. Gss, op. cit., p. 203.
Maq. B. p. 288. — Magrizi signale également
’institution de la futuwwa parle calife, la dif-
fusion d’un traité de Hadith (p. 306) et aprés
la mort (p. 297) du sultan, un appel pour
promouvoir la reprise de Damiette (p. 380).

@ Le texte de ’investiture est donné (Husy
II, p. 89-44). Llattachement de Malik
Kémil pour les gens de la sunna est souligné.
A part Dinvestiture califienne (Maq. B.
p. 389 et 398), Maqrizi mentionne de nom-
breuses relations entre Baghdad et Le Caire :
relations de courtoisie (Maq. B. p. 352), expli-
cations données par Malik Kimil de sa poli-
tique 4 1’égard des croisés mal acceptée (Mag.
B. p. 376, 377), essais califiens d’apaiser
les conflits entre princes ayyubides (Maq. B.
p. 417, 442-454) — le fils d’Ibn al Djauzi
joue en ces ambassades un réle déterminant.
Sur la politique d’Ibn al Djauzi lui-méme,
of. Laoust, La profession de for d’Ibn Batla,
p- cxxiv, n. 306.

Jean-Claude Garcin

® Husn II, p. 45, cf. Maq. B. p. 492,
I’ambassadeur du ealife continue de jouer le
role de médiateur (Maq. B. p. 507, 540)
Magrizi dit méme qu’a sa mort, Malik Salih
aurait voulu remettre ses possessions au calife
{(p- 519). On sait d’ailleurs que Ie calife donna
son avis quand il vit une femme sur le tréne
sultanien (Maq. Q. I, p. 10, 35, 39, 60).
La chute de Baghdad devait bientdt mettre
un terme & ce role.

® Sur Baijbars et sur toute la période
mameluke, voir G. Wier, Baibars in E. I.
(2) I, p. 1158 et Histoire, p. 387 sqq.
Suytti traite assez rapidement des con-
quétes de Baibars (Husn II, p. 88). Maqrizi
note au contraire 1'aspect populaire des
guerres de Baibars (Maq. Q. IL, p. 9 et 29).

® Husn II, p. 88. Maqrizi souligne aussi
T’activité de Baibars dans le domaine de la
construction (Maq. Q. I, p. 140, 228, 11,
p. 38, 48,151), sa générosité (Q. I, p. 233),
son souci de la moralité publique (Maq. Q. 1,
p-221,237;11,p.29,36,52,67,118,132).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——e9e( 48 Yooz

son attitude & I’égard des gens de religion n’a pas été de faveur uniforme, loin de 13,
et en nommant quatre grands cadis au lieu d’un seul, il a affaibli le prestige de la
juridiction du cadi ®; enfin, s’il fut un valeureux guerrier, il s’est autorisé de la
guerre pour lever sur les musulmans des contributions trés lourdes, et cela, illégale-
ment, car, pendant qu’on pressurait les populations pour obtenir d’eux leur argent,
le sultan et la classe des mameluks vivaient dans le luxe®. Que Dieu pardonne a
Baibars en raison des services rendus & 1’Islam, conclut Suytiti !

Le régne des successeurs de Baibars est exposé bien rapidement. Malik Sa‘id et
Malik “Adil sont cités pour mémoire, et Suyiiti retient peu de choses de la grande
époque de Qaldun : il enregistre briévement ses conquétes, la création du poste
de Katib-es-sirr et quelques détails sans importance ). Malik Ashraf Khalil est consi-
déré avec plus de sympathie mais Suyiti s’intéresse surtout & deux interventions du
calife sous son régne. Puis ¢’est la mention, réduite aux noms et aux dates, de la suite

) Sur le rétablissement de la priére a
al Azhar, cf. Van Bercuen, Matériauz, p. 189,
Magqrizi note aussi les remous provoqués par
le rétablissement de la priére dans les an-
ciennes mosquées fatimides (Maq. Q. I,
p- 39), cf. Luousr, Schismes, p. 253. A1’égard
des gens de religion, l'attitude de Baibars
semble assez défiante; il doit avoir voulu
limiter le nombre des pensions qu’ils tou-
chaient depuis les Ayyubides, en se faisant
inscrire & plusieurs établissements religicux
alafois of. Suytti, Husn II, p. 93. La nomina-
tion de quatre cadis au lieu d’un seul grand
cadi shafi‘ite provoque 1’indignation de
Suyiti, parce qu’elle affaiblit I’autorité du
cadi, ef. Tarikh, p. 403 ; aussi sans doute
parce que lui-méme est shafi‘ite. Mais cette
mesure qui est peut-dtre une bonne expres-
sion de la volonté d’unité sunnite, en donnant
P’égalité aux quatre rites juridiques (cf. Laousr,
Schismes, p. 251), est aussi un acte de défiance
et d’hostilité envers les hommes de religion
shafi‘ites. Maqrizi la fait intervenir comme une
conséquence d’une violente discussion entre
le sultan et le grand cadi shafi‘ite : il s’agit
en fait de diminuer son importance (cf.

Maq. Q. II, p. 20-21) et Maqrizi est aussi
hostile & la mesure prise (cf. Maq. Q. II,
p- 154). L’hostilité de Baibars va done
semble-t-il d’abord aux foqaha traités sans
ménagements (cf. Maq. Q. II, p. 104); en
revanche, il se montre trés dévot envers les
saints populaires (cf. Maq. Q. I, p. 221,
2465 11, p. 31). G’est eux qu'il fréquente, et
non les maitres de hadith comme le faisait
Saladin — ce que ne saurait approuver Suytti.

® Suyfiti consacre & Baibars un assez long
exposé (de la page 87 & la page 94 dans notre
édition) ; la plus grande partie est occupée
par les protestations du Sheikh an-Nawdwi
contre Ics injustices commises (p. 88, 89-
93, 94). Nous aborderons ce probléme plus
loin.

@ Sur Qaldun, voir Wier, Histoive, p. 443
sqq. Suytiti revient par la suite sur la création
du Katib ass sirr (Husn II, p. 172) et la sup-
pression du vizirat. Sur cette réforme destinée
a renforcer le pouvoir du sultan, voir Gauvns-
roy-Demonsynes, La Syrie & §époque des Mame-
louks (Paris 1923), p. uxvir et J. Savvacer,
La poste aua chevana dans Uempire des Mamelouks
(Paris 1941), p. 43.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

w0 49 )oes

des sultans Bahrites sur lesquels il ne donne aucun détail, jusqu’a arrivée au pouvoir
de Baibars ITen 708 H./1308 J.-C. ; il consacre & ce dernier un long développement,
en dépit du peu d’importance de son passage sur le trone, pour montrer que son pouvoir
soutenu par le calife était 1égitime et que Malik Nasir Muhammad Ibn Qaliun ne fut
qu’un usurpateur. Malgré ce jugement, il doit bien reconnaitre & Malik Nasir, le mérite
d’un grand régne 0. Aprés lui, une suite de dépositions et d’assassinats améne la
ruine rapide de sa dynastie et I’arrivée au pouvoir des Gircassiens. Suytiti se contente
alors & nouveau de noter des noms et des dates sans porter aucun jugement; seul,
le sultan Shaikh, dont l’attitude favorable & 1’égard des milieux religieux est connue,
est cité avec faveur. Un siécle d’histoire égyptienne est ainsi résumé en deux pages .
Suytti achéve son tableau politique sur ce catalogue; on pressent bien la raison
d’une telle exécution. Il ne conteste pas la gloire des Mameluks; ce qu’il conteste,
ce sont les moyens employés, les contributions illégales, la baisse du prestige des
foqaha et, paradoxalement, il considére que le pouvoir d’un des plus grands de leurs
sultans était illégitime ; la gloire des Mameluks n’a pas aboli le souvenir des Ayyubides,

princes victorieux aussi mais fidéles & la Sunna et au calife.

En admettant méme le bien-fondé de la critique, cetle présentation de 1'évolution

historique de 1I'Egypte reste étonnante. CG’est que I'histoire de I’Egypte n’est pour

M Sur cet épisode, voir Wizr, Histoire,
p. 436 sqq. Muhammad Nasir Ibn Qaliun
avait été par deux fois sultan sous la tutelle
de divers émirs, lorsqu’il abdiqua en 708
laissant la place & 1’émir Baibars qui avait
déja la réalité du pouvoir. Cette abdication
n’était qu'une manceuvre et le jeune prince
revint bientdt sur le tréne aprés avoir provo-
qué la chute de Baibars II, inaugurant ainsi
en 709 un des plus longs (il devait mourir
en 741) et des plus beaux régnes de 1’époque
mameluke. SuyQti conteste la 1égalité du
retour au pouvoir du sultan en 709 et pro-
clame son accord avec les juristes que Bai-
bars IT entraina avec lui contre Muhammad
Nasir ; sur cette affaire voir Maqrizi (Maq. S. II,
p- 64-66 et 73-74); le calife aussi avait
soutenu Baibars II. En revanche, le grand

Jean-Claude Garcin

cadi hanbalite de Damas adopta 1’attitude
exactement inverse, refusant de reconnaitre
la validité de l'abdication de Mohammed
Nasir en 708 (cf. Laoust, Précis d’Ibn Qudama,
p- xwvm). Ibn Taimiyya de méme fut hostile
4 Baibars II et favorable au retour de Muham-
mad Ibn Qaldun (cf. Laousr, La Biographie
&’Ibn Taimiyya d’aprés Ibn Kathir in Bulletin
détudes  orientales, t. IX, p. 144-147).
Suyuti fut évidemment supérieur du couvent
fondé par Baibars IT ; mais il eut sans doute de
plus sérieuses raisons de prendre parti contre
Muhammad Nasir; nous y reviendrons.

@ Sur cette période, cf. Wier, Histoire,
p- 511-636. Pour le jugement sur le sultan
Shaikh qui fut en effet trés favorable aux gens
de religions ef. Tacurmarnr, Tag. Pop. T.
III, p. 87-89.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( 50 Yer—

Suylti que la suite d’une histoire plus vaste, celle du califat. Gomme il ’explique par
la suite, il y a deux sortes de pouvoirs : celui, légitime, du calife et celui du sultan,
qui a besoin d’8tre 1égitimé. L’Etat musulman ne peut que s’inscrire dans la tradition
califienne ; Suytiti n’en congoit pas d’autres. Sans doute a-t-il conscience que I’Egypte
a hérité du califat, cette tradition qui en fait un Etat organisé ; & tel point que lorsque,
dans la suite du Husn, il dresse la liste des vizirs et des secrétaires d’Etat égyptiens,
il mentionne d’abord les noms de ceux qui occupérent le poste a Baghdad (), et il
nous semble peu possible de comprendre pleinement sa position & égard des divers
pouvoirs qui dominérent I’'Egypte sans avoir présent & la pensée les grands themes
de son « Historre des califes».

(’est évidemment la tradition Abbasside qui y tient la plus grande place, renouant
aprés la parenthése Ommeyyade, avec lalégitimité des débuts. Les grands califes sont ceux
dusecond sitcle (VIII-IX J.-C.), monarques prestigieux, encadrés par les figures de proue
d’Al Mansur et de Harun ar-Rashid, califes victorieux et batisseurs, princes musul-
mans sans reproche qui ont préservés I'unité de la communauté contre I’hétérodoxie
ot I'impiété ). La position de Suylti, d’enthousiaste devient critique lorsque avec

a mainteny lo puissance fatimide ; elle @ sauvegardé
les petits Etats syriens ; elle conserve I’Egypte sous
les Mamelouks», p. cxvi.

® Pour cette période, voir BRrockELMANN,
op.cit.,p. 98-109, et en général suries Abbas-

O Husn I1, p. 162. Le vizir avait & Baghdad
le pouvoir qu’ont les sultans & son époque
note-t-il. Depuis les réformes de Qaldun,
le vizir a été réduit au rang de pourvoyeur
(p- 163) et Malik Nasir a méme supprimé le

vizirat sous son régne (p. 168), geste qui
semble entrer, selon Suyiiti, dans la suite
des mesures portant atteinte & cette tradition
califienne ! Suyiiti était sans doute persuadé
de la valeur de cette tradition. On rappellera
ce qu'écrivait Gavperroy-Demonsynss dans
« La Syrie & Uépoque des Mamelouksy : « Comme
dans UOccident féodal le régne des émars étrangers
w'est qu’un gouvernement de fortune; sans doute
il émerge d’entre eux quelques hommes supérieurs
par Uénergie, par Uendurance, par Uadresse, par
la perfidie; mais la masse de ces anciens esclaves
est surtout capable de ruiner en quelques anndes
le pays le plus riche du monde. L’Egypte ne doit
son salut qu’a la vésistance de Uarmature du
califat, héritée de la Perse et de Byzance; elle

sides, ’article que leur consacre B. Lrwis
in E. I. (2) I, p. 15. L’unité de la commu-
nauté est manifestement 1’essentiel pour
Suytiti; ainsi 1'incarcération d’Abu Hanifa
par Al Mansur, mise en rapport avee le mou-
vement “Alide, ne suscite pas une réprobation
virulente (cf. Scmscnr, Abu Hanifo, E. I. (2)
I, p. 126 ; Laovsr, Schismes, p. 85). La lutte
contre les Zindiqs est signalée surtout pour
Al Mahdi et Al Hadi (cf. Laousr, Schismes,
p- 72); sous le régne d’Al Mansur, le nom
d’Ibn al Muqaffa® est seulement signalé dans
’obituaire sans autre commentaire! Enfin
Suyiti note avec satisfaction 1'hostilité de
Harun ar-Rashid & Bishr al Marisi (cf. E. I.
(2) I, p. 1279).

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t0n( 51 Yooz

Al Ma’mun commence la persécution mu‘tazilite; elle est franchement défavorable
avec Al Mu‘tasim : aux poursuites contre Ibn Hanbal, le calife ajoute la trés grande faute
d’introduire les Tures dans les rouages de I’Empire ; ¢’est pour eux qu’il construit
Samarra, écran entre le calife et Baghdad; Al Wathiq, continuant dans la méme
voie, doit en venir & I'issue fatale : le premier, il nomme un sultan turc (). La présence
de ces mercenaires étrangers domine 1’histoire du califat.

La période inaugurée par le régne d’Al Mutawakkil qui, apreés la tourmente mu‘ta-
zilite, méne une politique de restauration de la Sunna en s’appuyant sur les gens du
Hadith — politique sunnite continuée par Al Mu‘tadid dont I’action est mise en
valeur —, cette période dangereuse qui voit la montée du péril shiite est aussi celle
de 1’humiliation progressive du pouvoir califal, jusqu’a ce que la désignation d’un
Amir al Umara par Ar-Radi, en 324 H./935 J.-C., fasse de lui le dernier vrai calife!?).
Désormais, c’est ’abaissement total du califat; aprés la domination des généraux
turcs, il subit celle des Buwaihides hérétiques. Le calife vit comme un prisonnier ;
el pourtant, remarque Suylti, de nos jours la situation du calife par rapport au
sultan est encore bien plus mauvaise ®! Certains califes essaient de réagir. Al Qadir
méne une ferme politique sunnite en face du Buwaihide et s’appuie sur les gens du
Hadith. Al Qaim, pour sauver 1Islam orthodoxe, fait appel aux Seldjukides; le
sultan seldjukide une fois victorieux, le califat n’a fait que changer de maitre; le
Buwaihide est abattu mais Toghrilbeg est aussi un ture, oppresseur du califat,
qui pousse 1'audace jusqu’a forcer le calife & lui donner sa fille en mariage; le

Buwaihide lui-méme ne se ’était pas permis; il est vrai, poursuit Suylti, que

p- 151). Sous le régne d’Al Muqtadir, 1’exé-
cution de Halladj est rapportée avec exposé de
tous les chefs d’accusation, mais sans appré-
ciation. A partiv de 317 les échauffourées
hanbalites sont notées. Devant la montée du
danger Qarmate, Suytiti présente un calife qui
semble surtout mener une vie de plaisir.
® Tarikh, p. 409, i raconte comment

0) Tarikh, p. 340, sur cette période, voir
Brocxermany, op. cif., p. 110-118. Sur la
persécution mu‘tazilite, cf. Laovsr, Schismes,
p- 107.

@ Sur cette période, voir BROCKELMANN,
op. cit. L’appui de Mutawaklil aux gens du
Hadith est fortement souligné (cf. Luousr,
Schismes, p. 111). Al Muntasir, Al Musta‘in

qu’lbn Tulun ne voulut pas exécuter, Al
Muttaz, sont des victimes des Turcs. Ce der-
nier calife est approuvé pour son sunnisme
(cf. Laousr, Schismes, p. 110) et encore plus
les diverses mesures favorables & la sunna
prises par Al Mu‘tadid (cf. Laovsr, Schismes,

Jean-Claude Garcin

lorsque en 837 le calife accompagnait le
sultan Barsbay dans son expédition en Syrie
du Nord (cf. Wicr, Histoire, p. 5H61) cest
lui qui semblait bien é&tre le serviteur du
sultan.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

——t3s( 52 Jee3e—

depuis, les califes marient leurs filles aux mameluks du sultan ! (. Dans cette sombre
période de ’histoire du califat, seul est positif le renforcement de la Sunna favorisé
par la construction de la Nizamiyya & Baghdad en 457 H./1064 J.-C., et par la piété
de califes comme Al Muqtadi ou Al Mustazhir @,

Avec Al Mustarshid (512-529 H./1118-11347J.-C.) commence pour Suyiti
le relévement du prestige califal en dépit des mauvais traitements dont ce calife
fut 1’objet de la part du Seldjukide ®. Son prédécesseur Al Mustazhir, avait
assisté & l'attaque des Croisés — provoquée selon Dauteur du Husn par
les Fatimides pour se défendre des Seldjukides —; un de ses successeurs,
Al Muktafi, anime la résistance de D'Islam au double danger du shi‘isme et
des Francs : le califat a retrouvé son vrai réle; Al Muktafi pousse Nur-ad-din
a attaquer 1'Egypte fatimide, il s’affirme en face du Seldjukide affaibli, il méne
une politique sunnite avec I'appui des gens du Hadith @. L’euvre est pouréuivie
par les successeurs jusqu’a ce que la gloire du califat soit pleinement restaurée sous
le calife An-Nasir, telle qu'on ne P'avait plus connue depuis Al Mu‘tasim ®). Les

W Tarikh, p. £20. Sous Al Qadir, la lecture
de la QAdiriyya est le seul événement impor-
tant noté dans le régne, cf. G. Maxost, Ibn
Aqil et la vésurgence de UIslam traditionaliste
au x1° siécle, Damas 1963, p. 299. Laousr,
Schismes, p. 168. Sur le mariage de Tughril-
beg avec la fille du calife, cf. G. Maxvist, op.
cit., p. 118. Suytiti n’est done pas seul & consi-
dérer le seldjukide plus comme oppresseur
que comme un champion du sunnisme. Cf.
G. Maxoist, op. cit., p. 101 et 116, n. 1 (ici,
Tarikh, p. 244). La venue de Toghrilbeg a
Baghdad pour consommer le mariage coin-
cide d’ailleurs avec la levée des taxes illé-
gales : « que Dieu ne lui pardonne pas!» con-
clut Suyiti.

® La construction de la Nizdmiyya est mise
en bonne place (cf. Laoust, Schismes, p. 189),
Suyliti est asharite. Cela le conduit a une
position assez inconfortable : au début du eali-
fat de Muqtadi (Tarikh, p. 424) Vaffaire
d’Ibn al Qushairi qui en 469 oppose les
hanbalites délenseurs du pouvoir califal et les

Jean-Claude Garcin

asharites soutenus par le constructeur de
la Nizdmiyya, est relatée sans commentaire
(cf. sur cette affaire Maxpist, p. 326, 353,
Liousr, Schismes, p. 190). Suyiti atténue les
oppositions. Muqtadi est un modéle de calife
pieux veillant & la moralité publique. 11 en
est de méme de Mustazhir dont e corps est
lavé par le hanbalite Ibn “Aqil.

©) bien que tombé sous les coups des
shi‘ites ; Suyfili retient surtout i son sujet
la persécution du seldjukide. Il insiste sur la
{ermeté sunnite du calife, qui unit le figh et
la mystique.

® Pour ce jugement excessif sur la respon-
sabilité fatimide dans les croisades, voir
Tarikh, p. 427. Sur le réle d’Al Muqtafi dans
Pactivité de Nur al din, voir note 2 page 44.

®) celui dontle régne avait vu I'introduction
des Tures dans les rouages de I’Etat. An-Nasir
est apprécié pour sa connaissance du Hadith,
sa puissance (n’était-il pas servi par les djinns?
of. Tartkh, p. 449). Mais Suyhti lui reproche
de nombreuses exactions, 1’appauvrissement

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—-t3¢( B3 Yooz

dangers de 'extérieur ont été en grande partie conjurés; le calife a retrouvé sa
liberté ; la Sunna est rétablie dans le monde musulman et répandue gréce a des
constructions comme le Dar al Hadith de I’Ashrafiyya & Damas ou la Mustansiriyya
3 Baghdad . Méme le dernier des califes de Baghdad, Al Musta'sim, est lavé de toute
responsabilité dans la non résistance au cataclysme mongol, rejetée sur la trahison
d’un vizir hérétique. Le califat de Baghdad disparait dans un monde ébranlé par les
prodiges qui annoncent sa chute. Il avait retrouvé dans son dernier siécle son role
de soutien de la Sunna, de défenseur de I'Islam contre les hérétiques et les infidéles ;
il s’était libéré de la tutelle des oppresseurs turcs.

On comprend que les lecons de ce passé pesent lourdement sur 1'appréciation que
porte Suylti sur les Mameluks. Ne sont-ils pas les héritiers de ces Turcs qui ont
toujours opprimé le calife? L’histoire des califes Abbassides du Caire n’est-elle pas
celle de timides essais faits pour se libérer, d’impuissances subies, de révoltes
stériles jusqu’a l'acceptation finale? Clest cette histoire qu’éerit Suytti dans le Husn
plus que celle des Mameluks. Il consacre & 1’historre des Abbassides du Caire un
chapitre spécial; on y trouve la raison de bien des jugements portés par ailleurs ;
d’autre part ¢’est une histoire qu’il est le seul & écrire et il nous a semblé qu’il n’était
pas sans intérét de reprendre avec lui le récit de ces vicissitudes si rarement réunies.
Les califes d’Egypte n’ont pas eu comme unique attitude de se résigner a une simple
figuration ; la tradition derriére eux était trop forte, et trop grand le respect qu’on

portait & leur famille, souvenir des temps classiques de Baghdad.

En 659 H./1260 J.-C. le premier de ces califes, celm qui voulut prendre le nom
d’Al Mustansir, fuyant Baghdad aux mains des mongols, fut recu avec respect par
Baibars et I’ensemble de la population. Agissant dans son intérét bien compris,
mais tout de méme ému par la gravité du geste, le sultan lui préta serment ala
Citadelle; quelques jours aprés, le calife investit le sultan de son pouvoir : les

deux rites se reproduiront souvent. Puis, & la téte d’une petite troupe, le calife

du pays, et sur le plan doctrinal, d’avoir truire en 628, le Dar al Hadith ou Ashrafiyya.

des sympathies shi‘ites, méme en présence  Mais Ja grande construction du régne est la

du hanbalite Ibn al Djauzi; sur An-Nasir,  Mustansiriyya de Baghdad en 631, faisant

of. Laousr, Schismes, p. 223-225. Son fils  place aux quatre rites juridiques de 1'Islam,

Al Zahir abolit les taxes iniques levées parlui. et aussi 4 I’enseignement du Hadith (cf.
M Clest 1’ayyubide de Damas, Malik Ashraf Laoust, Schismes, p. 225).

qui, sous le califat d’Al Mustansir, fait cons-

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967

—3o( DA )ees—

repartit vers Baghdad pour reconquerir le si¢ge du ecalifat; il devait échouer dans
son entreprise et trouver la mort®. Ce premier califat est bref et ne préjuge pas
encore de l'avenir ; Suydti masque 1'indigence de la chronique en citant le texte de
Iinvestiture de Baibars pour le sultanat; il en sera aussi souvent ainsi par la suite.

L’échec et la mort d’Al Mustansir provoquérent la manifestation d’un second can-
didat, lui aussi échappé au massacre : il pritle nom d’Al Hakim. Les mémes prestations
de serments se déroulérent ct le calife montra aussi sa volonté d’aller combattre les
mongols, mais non suivie d’effet cette fois. Désormais, dit Suytiti, Baibars qui avait
fait faive la khotba et avait fait frapper la monnaie au nom du calife, craignit les con-
séquences de son acte : il le fit loger & la Gitadelle pour pouvoir le surveiller et, trois
ans apreés son intronisation, en 663 H./1264 J.-C. Baibars interdit & aucun fonction-
naire ou émir de venir le visiter ; seuls les gens de religion purent encore le voir : le
Galife fut ainsi mis & I’écart. Cette mise & I’écart, totale ou partielle, dura 27 ans (.

® Maqrizi rapporte aussi la réeeption du
fugitif (Maq. Q. II, p. 47) et les prestations
d’allégeance 4 la Citadelle (Maq. Q. 1, p. 148).
Le calife conféra & Baibars le titre de Qasim
amir al mw’minin, cf. Vax Bercnen, Matérioux,
p- 119 et 144. Mais outre le sultanat, le
calife confére & Bajbars I'insigne de la Futuwwa
(Mag. Q. I, p. 163, Suytti ne parle de la
Futuwwa ni dans le Tarikh ni dans le Husn).
La politique de Baibars n’est pas encore arré-
tée par rapport au califat (cf. Wier, Histoire,
p. 436) : il se méfie du calife (Maq. Q. I,
p- 167).

® Al Hakim avait déja essayé de se faire
reconnaitre comme calife par Kutuz, puis
par Baibars ; mais Al Mustansir ’avait devancé
(Tarikh, 4£79). Pour les débuts du califat,
Magrizi note non seulement les cérémonies
officielles, mais encore des conversations entre
Al Hakim et Baibars, ayant trait & ce que nous
nommerions aujourd’hui la politique étran-
gére (Maq. Q. I, p. 212). Le calife se fait
conférer la Futuwwa que le sultan avait requ
du calife son prédécesseur, et s’en sert comme
moyen dans la lutte contre les Mongols (Maq.
Q.1,p. 212,223). Lamise a I’écart totale du

), p.- 33-90 Jean-Claude Garcin

calife n’intervient qu’en 663 aprés 1'arresta-
tion d’un émir (Maq. Q. II, p. 22); la mise &
I’écart du calife est nettement une précaution
d’ordre politique. Suyhtl écrit dans le Tarikh,
p. 480 pour I'année 663 : Ll Olas, &,
aleel 0550 Sl sy 2L Oleldl o
CUPRY R R SV PN CCTIPI W R | R
¢Au mois de Ramadan de cette année Ia,
le sultan déroba le calife aux regards et inter-
dit de le visiter car il avait des partisans qui
se répandaient dans le pays et tenaient des
discours politiques».

On peut remarquer que I'inauguration des
trois grands cadis adjoints au cadi shafi‘ite
avait eu lieu cing jours auparavant. Quant a
Peffet produit sur 1'opinion par cette mise a
Pécart du calife, on peut penser qu’il ne fut
pas excellent. Edfuwi raconte dans le at-
T4k« as satid (p. 328) comment, a I’audience
du grand cadi Ibn Daqiq al <Id, un homme que
les huissiers voulaient empécher d’approcher
le magistrat, s’écria « Qui est-il pour qu’on
m’interdise de le voir, est-ce un calife?» Il
semble d’ailleurs, que la réclusion du calife
devint moins sévére aprés la mort de Baibars.
Lors de la révolte des émirs qui mit fin au

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t9e( 55 )oes—

Peut-8tre n’est-elle pas étrangére a la sévérité du jugement que porte Suyfiti sur
d’autres agissements du sultan. Le calife ne joua donc aucun réle pendant la majeure
partie des régnes de Baibars et le Qaldun, ce qui explique sans doute aussi le peu
de renseignement que le Husn donne sur Qaldun. La sympathie portée & Malik Ashraf
Khalil s’explique de la méme maniére: en 690 H./1291J.-C., sans cesser de le
surveiller éiroitement, le fils de QalAun rendit au calife un réle officiel — c’est
ainsi que Al Hakim lanca le dernier appel solennel & la Guerre Sainte avant 1'ultime
expédition contre les Croisés —; ce réle officiel ne lui fut plus enlevé; il est vrai
qu’il se borna a I'investiture donnée aux divers sultans. Ladjin le traita avec un sur-
croft d’égard et Tui permit d’aller s’installer au Qasr al Kabsh. En 697 H./1295 J .-C.,
il fit le pélerinage et mourut en 701 H./1301 J.-C.; I’émir Salar, alors tout-puis-
sant, convoqua en héte a ses funérailles toutes les autorités militaires, civiles et
religicuses de 1’Egypte. Il fut enterré prés du sanctuaire de Sayyida Nafisa; le
premier vrai calife Abbasside d’Egypte fut donc & peine un figurant .

Son fils Tui succéda sous le nom d’Al Mustakfi : celui-ci fut choisi par les émirs, de
préférence & son neveu Ibrahim bien que Suyiiti prétende qu'il ait été désigné par
testament. Agé de17 ans comme le sultan Muhammad Nasir qui régnait déja alors pour
la seconde fois, il entretint d’abord avec lui d’excellentes relations, sultan et calife
étant unis par la tutelle commune qui les soumettait aux émirs tout-puissants en lutte
pour le pouvoir depuis la mort de Malik Ashraf Khalil @. Mais poursuit Suytti, & partir
de 736 H./1335 J.-C., la brouille se mit entre eux et, I’année suivante le calife fut
exilé & Qds en Haute-Egypte ot il mourut en 740 H./1339J.-C. C’est &tre avare
de détails, ou plutdt les détails sont ailleurs: Al Mustakfi est le calife qui en 708 H./
1808 J.-C. donna & Baibars II U'investiture du sultanat aprés la seconde abdication

régne de Malik Sa‘id en 678, le calife était
présent, avec les cadis, lors de 1’abdication
du sultan (cf. Maq. B.II, p. 171). Puis &
nouveau c’est le silence sur le calife. L’éclipse
du pouvoir sultanien fut trop bréve pour
permettre au Califat d’en profiter.

M L’investiture accordée par le calife au
sultan est notée par Maqrizi & partir de Malik
<Adil Katbugha en 694. Pour Qaldun, dans
« L’Histoire des Califes», Suytti dit qu’il ne
demanda pas au calife d’investiture ; pourtant
Suytti cite le diplome dans le Husn (II, p. 95-

Jean-Claude Garcin

97). Qaldun porte comme Baibars le titre :
Qasim amir al mwminin (cf. Vaxn Bercuen,
Matériauz, p. 126, 127). Par la suite ce
titre n’apparait plus dans!’épigraphie jusqu’a
Sha‘ban (op. cit., p. 279), Barsbhay (p. 351) et
Qaitbay (p. 677 et 748). Sur le Qasr al
Kabsh et sur le sanctuaire de Sayyida Nafisa
voir : Maonizs (Khitat, II, p. 138 et 306).

® Le califat devait revenir & un autre fils
d’Al Hakim, Ahmad; celui-ci étant décédé
avant la mort d’Al Hakim, le calife désigna
le fils de Ahmad, Ibrahim. On le jugea

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 56 Yoo

de Muhammad Nasir Ibn Qal4un; or, non content de cette investiture habituelle
et de pure forme, Baibars II lui demanda, lorsqu’il vit son prédécesseur prét a
reconquérir son pouvoir, une seconde investiture, véritable prise de position contre
Muhammad Nasir (désormais illégitime aux yeux de Suyiiti) : le calife était entrainé
dans la lutte des émirs pour le tréne. Muhammad Nasir ayant été restauré I'année
suivante, Ja position du calife fut compromise et il fut incarcéré : libéré une
premiére fois, divers incidents firent penser au sultan par la suite que le calife
tAchait de nouer des relations avec des officiers en service au palais; d’oli une
nouvelle incarcération en 736 H./1335 J.-C. et I'exil en Haute-Egypte cing
mois plus tard ;5 on voit ici comment dans le Husn I'histoire des sultans et 1’histoire

des califes s’éclairent réciproquement. Pour en rester & cette derniére, le calife avait

trop jeune. Al Mustaqfi n’avait lni-méme  notre exposé. Les numéros d’ordre ne con-
que 17 ans. cernent que la succession des califes de la

Nous donnons ici un tableau des califes du  branche cadette, seule 1égitime aux yeux de
Caire pour qu’on puisse suivre plus facilement  Suydti.

A Hagm I (2)

|
I I
Amman Ar Mustaxer I (3)
| |
Toramm (A Warme I°7) | |
I (Amyan) Ax Haxm IT (4) Ar Mu‘zapip 17 (5)

J I |
Ar Muttastn A Warnio 1T A Murawaxgw I°™ (6)

1 l | l |
Av Musra‘y (7)  Ar Mutranio IT (8)  Ax Mustaxer I1 (9) AuQuin (10)  Ax Musranso (11)

l
Ar Murawakx IT (12)

M Maqrizi note aussi la bonne entente retourne au palais de Kabsh; mais en 736,
initiale entre les deux princes qui avaient le il est & nouveau incarcéré 4 la Citadelle avec
méme 4ge. Le sultan fait résider le calife 4 la  sa famille et son neveu Ibrahim (Maq. S. I,
Citadelle pour 1’honorer; ils vont cnsemble  p. 403) : on avait découvert des agissements
a la chasse «ils semblaient deux fréres» (Maq. suspects (Maq. S. II, p. 416-417); le calife
Q. IV, p. 186). Puis c’est I’épisode de 708;  ayant manifesté son indignation devant le
lors de la restauration, le sultan exhale saran-  traitement subi, il est exilé. Cet exil le frappe
ceeur (Maq.S.II,p. 73) et emprisonne le calife;  ainsi que tous les membres de la famille
libéré sur intervention d’un émir, le calife califale, Ibrahim compris.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

e BT Yooz

donc fait une faute quand il s’était permis d’intervenir dans la vie politique ; toutefois,
on avait eu besoin de lui en une période d’affaiblissement du pouvoir sultanien.

Lorsqu’il mourut & Qts en 740 H./1339 J.-C., Mustakfi, nous dit Suyit,
désigna solennellement son fils Ahmad pour lui succéder au califat, en présence de
A0 témoins et du cadi de la ville. Mais Muhammad Nasir Ibn Qaldun, désireux de
briser toute opposition califale, voulut investir Ibrahim, le neveu du calife défunt,
en dépit du mécontentement des cadis qui le trouvaient peu digne de cette charge;
Ibrahim petit fils d’Al Hakim représentait la branche ainée écartée du califat en
701 H./1301 J.-C.;
cadette. Ibrahim prit le nom d’Al Wathiq. On comprend 1’acrimonie de Suyiti
envers un sultan illégitime qui exila le vrai calife et tenta d’exclure sa descendance

il était tentant de jouer la branche alnée contre la branche

du califat. Pour Suylti seule la branche cadette est 1égitime; la préférence est
arbitraire ; elle est pourtant le reflet de I'opinion : I’essai de retour & la branche
alnée sera toujours considérée comme une maneeuvre contre le califat. On peut
penser d’ailleurs que le sultan edit souhaité aller plus loin et se passer de tout calife ;
le califat semblait une institution inutile & certains juristes et le supprimer eut peut-
&tre été possible & ce moment-1a ; le sultan ne le fit pas et la nomination d’Al Wathiq
renforca au contraire1’idée delégitimité califale : aux yeux de tous Al Wathiq était indigne
de sa charge et si on ne ’acceptait pas, c’est qu’il y avait ailleurs un calife 1égitime ;
une mauvaise nomination entrainait une opposition que n’eut peut-&tre pas suscité une
suppression pure et simple ; au bout d’un an Malik Nasir mourut et Ahmed devint calife
sous le nom d’Al Hakim(V), Le sultan avait échoué ; au contraire de ce qu’il souhaitait en
exilant Al Mustakfi & Qtis et en tentant, sans y parvenir, de faire retourner le califat a la
branche ainée, il avait créé une 18gitimité califale. L’opinion ne s’était pas trompée sur le
sens de 1'opération de 740 H./1339 J.-C. ; le retour de la branche cadette était un
succes pour le califat. Aux yeux de Suyditi, Dieu punit Muhamed Ibn Qal4un dans sa

M Selon Suytti (Tarikh, p. 488) Ibrahim
aurait été 4 1’origine des incidents de 736
qui devaient mener 4 l'exil de Qds; sa
mauvaise réputation rendit sa nomination
difficile (ef. Maq. S. II, p. 502-503). On
peut se demander si Malik Nasir n’aurait pas
souhaité abolir le califat; pour lui, comme
pour Ibn Taymiyya qu’il soutint et dont la
position est absolument 1’inverse de celle de

Jean-Claude Garcin

Suylti (cf. Laoust, Biographie, op. cit., p. 136-
144), le califat n’est plus qu’une fiction
mutile (cf. Laoust, Schismes, p. 269). I
en va de méme pour le grand cadi shaficite
Badr-ad-Din ibn Djama‘a (cf. Van Bercmewm,
Matériauz, p. 46 et 2° partie note 5). Sans
doute n’osa-t-il pas franchir le pas décisif;
Suytiti dit méme que ce fut lui qui, en mou-
rant, demanda la nomination d’Al Hakim.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967

—29:( 58 Yoes—

descendance ; durant quarante ans ses fils et petits-fils, douze sultans, ne vont
pas arriver & établiv solidement leur pouvoir. Ce sera la fin de la dynastie dite
Bahride.

Pendant que I’ambition des émirs déchirait I'Etat et affaiblissait la dynastie, deux
califes se succédérent qui n’intervinrent pas dans le chaos politique, mais leur vie
retirée servit le califat et donna au sentiment de 1égitimité naissant une assise reli-
gieuse. Al Halam IT qui mourut en 753 H./1352 J.-C. de la peste (shdhid) sans avoir
désigné de successeur, avait une bonne connaissance du Hadith, remarque Suytiti. Son
frére Al Mu‘tadid choisi par les émirs, était d’une grande humilité et s’entourait
d’hommes de Savoir et de Religion; on lui donna la direction du sanctuaire de
Sayyida Nafisa prés duquel il sera enterré; la dépouille d’al Wathiq avait été
placée, avant la sienne, sous la protection de la sainte. Cette direction procurait
aux califes des ressources matérielles plus indépendantes des sultans et les associait a
des manifestations religicuses importantes dans la vie du Caire ). Les califes deve-
naient des personnages religieux. G’est de cette considération accrue qu’allait profiter
le calife Al Mutawakkil.

Il aceéda au pouvoir en 763 H./1361 J.-C., sur testament de son pére Al Mu‘tadid.
Son régne fut long puisqu’il ne mourut qu’en 808 H./1405 J.-C., et mouvementé.
Il assista & la chute des Bahrides et, avec Barquq en 784 H./1382 J.-C., & I’avénement
des Gircassiens. Sa permanence au cours des changements politiques renforca peu
a peu sa position ; d’ailleurs comme le fait remarquer Suyti, il fut le premier calife
du Gaire & étre riche. Les années passérent d’abord dans l'insignifiance des cérémonies
officielles jusqu’au régne de Malik Ashraf Shaban II'; mais en 778 H./1376 J.-C.,

alors quil accompagnait le sultan au Pélerinage, dans la péninsule du Sinai, les

™ Sur la connaissance qu'Al Hakim avait
du Hadith, cf. Tarikh, p. £99. Maqrizi continue
A noter les diverses cérémonies d’investiture.
On peut prendre comme exemple celle de
742, donnée & Malik Mansur Abu Bakr :
le discours califien est digne, mais le calife
est tenu envers le sultan (qui a vingt ans et
va rapidement étre exilé 4 Qds!) & une atti-
tude aussi déférente que les hauts fonction-
naires (Maq. S. II, p. 588). Sur 1a nomination
d’Al Hakim, voir Tacurmaror (Tag. Pop. V,
p- 158-159). Sur le caractére de Muctadid,

), p.- 33-90 Jean-Claude Garcin

voir Tarikh, p. 501. Sur Sayyida Nafisa, voir
Massienon : La cité des Morts au Caire in BIFAO,
LVII, p. 57. Les épitaphes d’al Wathiq et
de Mu‘tadid ont été retrouvées (avec celles
d’autres membres de la famille <Abbasside)
dans le mausolée situé a coté de Sayyida
Nafisa, et qui n’était pas d’abord destiné aux
califes. Sur cetle question voir E. T. Rocens
seY, Notice sur le liew de sépuliure des Khalifes
abbassides de la deuxiéme dynastie, in Bulletin

de Ulnstitut Egyptien, 1883.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

9 59 )eesr—

mameluks du sultan se révoltérent, forcérent le sultan & fuir et offrirent le pouvoir
au calife ; celui-ci refusa (il ignorait d’ailleurs semble-t-il qu’une autre révolte avait
déja détréné le sultan au Gaire); I'incident fut clos en ce qui concerne le calife. Le geste
des mameluks s’explique surtout par la position délicate ol ils s’étaient mis; ils
avalent pourtant songé & s’adresser au calife. Dans 'affaire, Al Mutawaklil s’était,
on ne sait pour quelle raison, fait un ennemi : I’émir akhor Ainbak al Badri. Celui-
ci qui fut parmi les promoteurs des événements du Caire, arriva au pouvoir 'année
suivante (Malik Mansur, fils de Malik Ashrafl était 4gé de huit ans) et tenta une
déposition d’Al Mutawakkil. Lui aussi essaya d’en revenir a la branche ainée :
pendant deux semaines, le fils d’Al Wathiq fut considéré comme calife; il n’y eut ni
prestation de serment ni méme abdication d’Al Mutawakkil mais le nouveau calife
prit le nom de Al Mu‘tasim; sous la pression des émirs, Ainbak restaura pourtant
Al Mutawakkil dont la position sortit renforcée de 1’épreuve. Ainbak disparut d’ail-
leurs trés vite de la scéne politique W5 la puissance de Barquq grandissait et son
sultanat inaugura en 784 H./1382 J.-G. 1’ére des sultans Gircassiens. Suyiiti se
fait alors I'écho, sans insister, d'une tradition d’Ibn Hadjdjar selon laquelle on aurait
& mnouveau offert le pouvoir au calife lors de l'avénement de Barquq. Si le
renseignement est vrai ’offre n’a pas di &tre bien séricuse; ce fait indique toutefois
que les émirs, paradoxalement respectueux du principe dynastique, auraient attribué
au pouvoir du calife plus de 1égitimité qu’a celui tout nouveau de Barquq puisque
la «dynastie» de Qaliun s’éteignait! Quoiqu’il en soit, en 785 H./1383 J.-C., le
sultan fut averti que le calife conspirait contre lui. Deux émirs & la téte de 800
cavaliers kurdes et turkomans devaient assassiner le sultan et s’emparer du pouvoir
pour le remettre au calife; celui-ci avait entrainé les deux émirs dans la révolte
en affirmant n’avoir investi que sous la contrainte un sultan dont les agissements
étaient contraires a la Justice. Le calife nia la véracité des révélations faites par les
deux émirs. Le sultan voulut d’abord tuer le calife de sa main; puis il demanda

un fetwa aux cadis pour le condamner & mort, et, sur leur refus, Al Mutawakkil fut

de la révolte de 778. Or, & ce moment-a
le calife est dans le massif du Sinai alors

M) Sur Vincident de 778, voir Tarikh,
p.- 503 et Husn II, p. 104. Tag. Pop. V,

p. 226-233. Wier, Ilst., p. 508. Sur Ja
tentative d’Ainbak, cf. Tag. Pop. V, p. 229-
301. Taghribardi n’explique pas la raison
de I'hostilité d’Ainbak pour Al Mutawakkil ;
il est simplement dit qu’elle a débuté lors

Jean-Claude Garcin

qu’Ainbak méne la révolte au Caire. Le calife
aurait-il été averti avant son départ pour le
pélerinage, de ce qui allait se passer au Caire
et aurait-i refusé d’appuyer les mutins?

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t2( 60 )oer—

enchainé et enfermé dans la Citadelle. Pour le remplacer, Barquq nomma calife
un frére de Al Mu'tasim, qui prit le nom califal de son pére : Al Wathiq); une fois
de plus, la branche alnée fournissait les anti-califes ; Al Wathiq II mourut au bout de
trois ans, en 788 H./1386 J.-C. et Al Mu‘tasim lui-méme redevint calife. Barquq
semblait réussir 14 ot Muhamed Nasir avait échoué. Pourtant opinion restait
attachée & Al Mutawakkil. Sur intervention des émirs, Barquq I'avait tiré de sa
prison mais le gardait & la CGitadelle; il passait & son égard par des alternatives de
bons et de mauvais traitements. Finalement, en 793 H./1390 J.-C., Al Mutawakkl
fut restauré. Au cours d’une séance solennelle, les cadis firent jurer au calife et au
sultan qu’ils se préteraient désormais I’'un & 1'autre, assistance et conseil. On rendit
au calife ses prérogatives et ses biens. Suylti n’indique que ce résultat; nous
pouvons supposer que Barquq n’avait pas procédé de gaieté de cour A cette
restauration. Son pouvoir était ébranlé et I’émir Ylbogha Nasiri se soulevait
contre lui; seul Al Mutawakkil, parce que I'opinion continuait de le tenir pour le
calife 1égitime, pouvait consolider son trone. Une cérémonie solennelle de restau-
ration eut lieu au sanctuaire de Sayyida Nafisa, suivie d’une priére publique pour le
sultan et 1’apaisement de la révolte. Barquq ne dut pas moins s’enfuir peu aprés.
Le calife resta seul pour accueillir les vainqueurs ; ils le traitérent avec le plus grand
respect. Ici encore, Suytti rapporte une ftradition d’Ibn Hadjdjar, selon laquelle
Ylbogha l'aurait assuré que c’était pour lui donner le tréne qu’il s’était révolté.
Le calife, seul pouvoir légitime restant, signa certains ordres conjointement avec
1’émir rebelle mais conseilla le retour de la «dynastie» de Qaldun ! L’imamat d’usurpa-
tion avait aussi sa légitimité. On rétablit donc Malik Salih Hadjdji @, Al Mutawakkil

semblait ainsi vouloir demeurer au-dessus des partis; sans doute jugeait-il avec

M Sur les événements de 785, voir Tag.
Pop.V, p. 373-374. L’accusation portée par
le calife, aux dires des émirs, contre le sultan,
rappelle les reproches faits a Baibars : il
léve des contributions illégalement; de sur-
croft lui et son groupe sont des oppresseurs
(3L). La conspiration a licu au nom du
Droit.

@ Sur I'attitude de Barquq a I’égard du
calife, cf. Tag. Pop. V, p. 397-398. Taghri-
bardi nous dit qu’on lui rendit alors ses fiefs

Jean-Claude Garcin

et sa pension (a3ls,s @l wuels). Sur
la position de Barquq & ce moment-1a, voir
Wier, Histoire, p. 513. La cérémonie & Sayyida
Nafisa est rapportée aussi par Taghribardi
(Pop. V, p. 406). Au début des hostilités
contre Ylbogha Nasiri, le calife apparait aux
¢Otés du sultan (Pop. V, p. 412, 413, 416)
Taghribardi nous le montre ensuite aprés
la victoire d’Ylbogha, signant conjointement
avec lui un ordre de libération d’émirs
emprisonnés & Alexandrie (Pop. V, p. 418).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t2o( 61 Yee3—

sagesse qu’il ne pouvait guére faire plus, méme s’il L'avait vraiment tenté en 785 H./
1383 J.-C. ; quand les émirs révoltés se divisérent, il servit d’intermédiaire dans les
négociations. Bientdt, comme Muhamad Nasir avant lui, Barquq s’employa & revenir
au pouvoir. L’émir Mintash qui dans le camp des rebelles divisés 1'avait emporté
sur Yibogha, tenta lui aussi de faire confirmer son pouvoir par le calife mais Al
Mutawakkil ne voulut apparemment pas recommencer 'aventure d’Al Mustakfi; sans
doute un fetwa fut rendu en présence du calife contre Barquq mais Mintash ne dut
pas obtenir du calife un trés ferme appui, méme au prix qu’il y mit : I’emprison-
nement du malheureux Mutasim et I’attestation qu’il n’avait aucun droit au califat
ce qui était une condamnation des prétentions de la branche ainée M1 Aussi quand
Barquq eut retrouvé son tréne, les bonnes relations antérieures & la chute du sultan
reprivent et ne se démentirent plus. Le calife avait gardé tout son prestige. Suytiti
ne le mentionne pas mais nous savons par Taghribardi qu'il fut choisi comme garant
du testament de Barquq, transmettant le pouvoir & son fils Faradj; pendant les luttes
qui déchirérent le régne de ce dernier, I'autorité d’Al Mutawakkil continua a étre
invoquée par un parti ou par un autre sans que le calife se départisse de sa réserve ;
il mourut en 808 H./1405 J.-C.®. Avec le régne d’Al Mutawakkil, le califat avait
done pris dans 1’Etat mameluk une importance politique certaine. Il y avait désormais
une 14gitimité califale sur laquelle on n’avait pas pu revenir. Les sultans le comprirent
qui ne tentérent plus par la suite de restaurer la branche ainée. Mais ce pouvoir
politique maintes fois offert et toujours refusé, le calife pouvait-il songer & I'accepter?
Trop faible lors du moment peut-&tre favorable que constituait la fin de la dynastie
de Qal4un, le calife pouvait-il ressaisir 1’occasion perdue? Pouvait-il &tre autre chose
qu’un arbitre, quand cette position demandait déja beaucoup d’adresse et de
prudence ?

C’est ce que crut peut-ire le successeur d’Al Mutawakkil, son fils Al Musta'in.
Nommé par le sultan Faradj dont le pouvoir était de plus en plus contesté, il fut mélé

®) Sur le role d’intermédiaire entre Ylbogha
et Mintash, voir Tag. Pop. V, p. 463. Sur
les efforts de Mintash pour obtenir I’appui du
calife cf. Tag. Pop. V, p. 484, 486, 489 et
491.

® Taghribardi nous montre le calife chargé
de veiller & P’application du testament de
Barquq (Pop. V, p. 595); en 804, il sert

Jean-Claude Garcin

d’intermédiaire dans les pourparlers entre
Farradj et 1'émir révolté Naurouz (Pop. VI,
p- 95); il est mélé aux événements de 807 :
les émirs révoltés de Syrie ’avaient proclamé
sultan (cf. Wier, Histoire, p. 536); lors de
leur avance sur le Caire il fut fait prisonnier
avec les cadis puis reldché lors de leur re-
retraite (Tag. Pop. VI, p. 124-125).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 62 )ees—

trés vite aux luttes des émirs. En 815 H./1412 J.-C., le sultan qui avait emmens
avec lui le calife pour combattre la révolte des émirs en Syrie, fut battu prés de
Damas et le calife fut fait prisonnier par les insurgés : ¢’était une arme dont il fallait
se servir. Sur leur demande Al Musta‘in pronon¢a la déchéance du sultan puus,
presque contraint et forcé, il accepta d’assumer le sultanat. Il avait peur que, s’il ne
I"acceptait pas, Farad] puisse revenir au pouvoir et se venger! Il semble aussi avoir
eru un moment qu’il pourrait régner. Le prestige du califat était encore tel que
Faradj fut aussitét abandonné et massacré aprés qu’un fetwa eut rendu son sang
licite (). Le calife s'était fait jurer qu’on lui donneraitle pouvoir absolu, mais les émirs,
surtout 1’émir Shaikh, une fois débarassés de Faradj, songérent bien vite & limiter le
pouvoir réel du sultan-calife. Au Gaire, un double service fut instauré & la Citadelle,
I'un pour le sultan-calife Al Musta'in, Pautre pour I’émir Shaikh qui prit le nom
de Nizam Al Mulk et s’empara bientdt de la réalité du pouvoir. La comédie dura
deux mois puis le calife fut déposé et exilé & Alexandrie ®). Shaikh devint sultan et
nomma au califat Al Mu‘tadid, un frére d’Al Musta‘in. La preuve était faite que le calife
pouvait tAcher, au mieux, d’étre un arbitre mais non pas entrer en compétition pour
le pouvoir avec les clans mameluks. Suyfti rapporte les faits mais semble peu

intéressé par ce genre de restauration politique.

® Sur le réle d’intermédiaire joué par le  du calife sc solde cncore par un résultat
calife dans les luttes que se livrent les émirs  mauvais.
(en 812) of. Tag. Pop. VI, p. 211. — Taghri- ® Mustain  dans la citadelle devenait
bardi raconte 1a ruse employée par les émirs  génant. L’émir Naurouz qui en Syrie se révol-
pour forcer le calife & accepter le sultanat  tait contre Shaikh traitait celui-ci en simple
(Tag. Pop. T. III, p. 3) ; sa décision eut pour vassal du calife (Tag. Pop. T. III, p. 18)
conséquence la chute immédiate de Farradj  puis soutenait que le calife était prisonnier.
« 81 ce n’avait éié le calife, rien n’aurait pu étre Avant de partir combattre Naurouz, Shaikh
fait car les Turcommans et le peuple favorisaient voulut donc se débarrasser du calife; ce fut
Farradjy (Tag. Pop. T. III, p. 4). Le calife  le cadi Djallal-ad-din Bulquaini qui pro-
pousse ensuite au meurtre de Farradj qu’il  nonga sa destitution : quelques mois avant,
redoutait (T. ITI, p. 7). D’ot insistance de  le calife lui avait enlevé sa charge de grand
Suytiti 4 montrer qu’un fetwa avait rendu le  cadi car il était resté fidele a Farradj. Al
meurtre licite (Husn II, p. 81); et d’olt sans Musta‘in ne cessa de se comsidérer comme
doute aussi son silence sur la garantie qu’avait  calife & Alexandrie jusqu’a sa mort de la
apporté Al Mutawakkil au testament de Bar-  peste en 833. Suylti qui Iui attribue une
qouq qui donnait le tréne & Farradj; d'ott  trentaine d’années de califat (Husn, p. 84)
peut-8tre enfin sa relative sympathie pour  fait donc de méme.
Shaikh : il ne fallait pas que 1’action peu digne

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t0e( 63 Yees—

Les deux califes qui suivirent retinrent la lecon : Al Mu'tadid, calife de 816 H./
1413 J-C. & 845 H./1441 J.-C. et Al Mustakfi, calife de 845 H./1441J.-G. &
855 H./1451 J.-C. firent ce que le pouvoir sultanien plus solide de Shaikh, Barsbay
et Djaqmaq attendait d’eux; ils investirent le sultan et se montrérent dans les
grandes cérémonies . Ils s’entourérent d’hommes de Savoir et de Religion et
furent de pieux musulmans. C'est ainsi que Suydti les présente, surtout Al Mustakfi
pour qui le sultan Djaqmaq avait parait-il, une vénération particuliére. Cest d’Al
Mustakfi que le pére de Suydti devint I'imam. « Nous avons vécu dans sa maison,
il n’y en avait pas de plus pieuse», s’exclame Suydti dans 1« Histoire des Califes» | —
et de faire I'dloge de ses exercices de piété . Ainsi, les califes Abbassides semblaient
se résigner & n’8tre plus que de simples personnages religieux.

I y eut toutefois un dernier essai d’indépendance tenté par le calife Al Qaim; 1l
avait 6té choisi par Djaqmaq. Comme Al Mu‘tadid et Al Mustakfi, ¢’était un frére du
calife Al Musta‘in, un fils d’Al Mutawakkil, mais il avait un autre sens de ses droits.
Suytti le déerit comme un homme énergique et courageux. Taghribardi le montre
surtout sensible aux problémes d’étiquette ; en fait, dés le début 1l intervint dans les
luttes politiques. Lorsqu’en 857 H./1453 J.-G. 1’émir Ainal se révolta contre Malik
Mansur, le jeune fils de Djaqmaq, le calife appuya Ainal par son attitude et ses

() Le sultan continue d’emmener avec lui

le calife quand il va combattre un rebelle

(ef. Tag. Pop. T. III, p. 35, 42, 135)
pour éviter, semble-t-il qu'on n’utilise le
calife contre lui en son absence. Le sultan
peut lui faire aussi lancer de solennels ana-
thémes contre les ennemis musulmans de
PEmpire (contre Qara Yusuf, cf. Tag. Pop.
T. 1L, p. 57, 79). On lui demande de par-
ticiper aux cérémonies solennelles (les priéres
lors de la peste de 822, ¢f. Tag. Pop. T. ITI,
p. 64-66). Le calife reste désormais fidéle
au sultan méme lorsque la situation est grave :
lors de P’affaire de 8441, Al Mutadid soutient
le sultan contre Djaqmaq qui s’appréte a
prendre le pouvoir (Tag. Pop. T. V, p. 10) :
Djaqmaq une fois sultan ne lui en tiendra pas
rigueur. Pour un jugement sur Al Mu‘tadid,
voir Tacnmsaror Pop. T. V, p. 182 et Tarikh,

Jean-Claude Garcin

p. 509. Sur Mustakfi, ¢f. Tag. Pop. T. V,
p. 232, Tarikh, p. 512.

@ Le passage du Husn (II, 84) sur Al
Mustakfi vaut d’étre cité : Ll sl o O

sy ssballs ddl ST Tagle Tus Wlo ol

‘S
sty gadir W Oy Sl G ol S
Sl 55l 3 Ol ey L

dwdy adal Jos any Al ¢ (V6tait un pieux et

,42>-4J g_.}J’JJ

dévot calife, un saint homme, trés religicux.
1l multipliait les pratiques pieuses, les priéres
et les lectures du Qordn; il gardait le silence
de la componction et menait une vie droite.
Le sultan Djaqmaq le vénérait et connaissait
sa valeur ... lors des funérailles il accom-
pagna al Mustakfi jusqu’au tombeau et tint &
étre un de ceux qui portaient le brancard». A
défaut de mieux, le calife était donc un saint
homme !

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—too( 64 Jees—

propos, et déposa le sultan en plein accord avec 1'émir rebelle; aussi le triomphe
d’Ainal fut un peu le triomphe du calife. Al Qaim s’était ainsi assuré une assez grande
influence ; il crut qu’il pourrait aller plus loin. Il profita d’une sédition militaire
sans grande envergure qui s'était déclarée en 859 H./1454 J.-C. contre Ainal
devenu sultan, pour essayer de s’emparer du pouvoir. Le sultan eut tot fait de
rétablir 'ordre. Devant son échec, Al Qaim abdiqua et fut exilé & Alexandrie ou il
mourut en 863 H./1458 J.-G. : il fut enterré aupres de son frére Al Musta‘in qui
s’était laissé entrainer comme lui dans ’aventure du pouvoir ). Ge moyen violent
de rétablir le pouvoir califal ne semble pas recueillir les suffrages de Suydti.

(’en était désormais fini de semblables tentatives. Ainal porta au califat un dernier
fils ’Al Mutawakkil, Al Mustandjid qui véeut jusqu’en 884 H./1479J.-C. en
toute quiétude, investissant les sultans et acceptant leurs cadeaux. G’est sur I’avé-
nement d’Al Mutawakkil IT que s’achéve ’exposé du Husn ; ce fils d’Al Musta‘in qui
fut 1’éléve du pére de Suyiiti, est présenté comme un saint personnage, instruit au
demeurant, et fidéle serviteur de Sayyida Nafisa @. Les Abbassides finissaient en
santons.

Leur historien toutefois, s’y résignait mal. N’avait-il pas suffi aux califes de Baghdad
du vi° siecle, de profiter de la faiblesse du sultan seldjukide pour redonner sa grandeur
au Galifat? En 902 H./1496 J .-C., Qaitbay venait de mourir, heureusement pour Suyti
semble-t-il ; il laissait un fils, Malik Nasir Muhammad IV, 4gé de 14 ans, simple
préte-nom en attendant qu’un émir I’emporte sur 'autre et s’empare du pouvoir.
Suyiliti jugea sans doute 1'occasion favorable et essaya de faire rétablir & son profit
la charge de cadi supréme avec autorité sur les autres cadis ; ¢’était effacer la réforme
de Baibars qu’il avait si souvent critiquée. Il est caractéristique que ce soit & une

M Taghribardi nous le montre intervenant  puis destitua Ainal. Le grand cadi‘Alam-ad-din

Anlsl 7 (1967), p. 33-90
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

dés 1e début en faveur d’un émir disgrieié
(Tag. Pop. T. V, p. 150). Loxs de I'investi-
ture d’Al Mansur, il est choqué de 1’étiquette
adoptée : le jeune sultan de dix-neuf ans est
assis sur un trone, et lui, par terre a cbté
du trone (Tag. Pop. T. VI, p. 10}; sur sa
participation a la sédition, cf. Tag. Pop.
T. VI, p. 14, 17, 18-19, 25, 28-29, 36.
Satisfaction lui fut donnée quant a 1’étiquette.
Sur ’affaire de Radjab, 859, voir Tag. Pop.
T. VI, p. 50-53. Devant 1’échec, il abdiqua

Jean-Claude Garcin

Anlsl en ligne

Bulqaini, e frére de celui qui avait révoqué
Al Musta®in jugea que la destitution du sultan
n’était pas valable puisque faite aprés I’abdi-
cation (Husn II, p. 85).

® Sur 1’accroissement des propriéiés du
calife, ¢f. Tag. Pop. T. VII, p. 3. Pour un
jugement sur al Mutawakkil, voir Mameluks
Circassiens, p. 419, Suylti insiste (Husn II,
p- 85) sur son désintéressement et son honné-
teté dans la gestion des wakfs du sanctuaire

de Sayyida Nafisa.


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t3:( 65 Yoo

mesure de ce genre qu’ait songé I’historien pour renforcer le califat; ¢’était d’ailleurs

la seule qui fit & sa portée et elle flattait son ambition. On s’indigna de la maneuvre

qui parut trop intéressée; on en comprit toutefois le sens. Mais ni les cadis, ni le

calife lui-méme ne voulurent accepter ou soutenir cet essai maladroit de rendre quelque

lustre & la vénérable institution (),

*

*

Les souvenirs paternels, les intéréls immédiats ont sans doute pesé dans la genése

de cette fidélité au califat. Mais le legs palernel a été accepté, non pas subi: ce fils

) Sur la situation politique au moment de
I'incident, of. Wizr, Histoire, p. 604 sqq. Quant
aDlincident lui-méme, i faut ici citer la traduc-
tion d’Ibn Iyas par G.Wier (Mamelouks Circas-
stens, p. 379) ¢ « Le calife Mutawwakil désigna
lo cheikh Dyalil ol din Aswyute pour vempliv une
Jonction nouvellement eréée, celle de cadi supréme,
avec aulorité sur lous les autres cadis, el pouvoir
de nomination et de révocation d’une fagon absolue
pour tous les magistrats de IEmpire. Cette charge
n’avait 86 exercée que sous la dynastic ayyoubide
por le cadi Tddj al din ibn Bint Al A‘azz. Les
cadis furent trés humilis de ce geste, qu’ils atiri-
buérent au défout d’intelligence du calife. Du
moment qu’tl existe un sullan, divent-ils, le
calife n’a aucun pouvoir de lier ni de délier, d’in-
vestir ni de révoquer ; en réalité, le calife fait bon
marché de I autorité du sultan, d cause de son jeune
dge et tl a Uintention de se réserver toute la puis-
sance, sans tenir compte de Uautorité sullanienne.
Bref, les critique furent si vives que le calife re-
nonga : «Je 'y suis pour rien, disait-il, c’est
Djalél ol din qui m’a montré la chose sous un
beaw jour. Cette fonction remonte d’atlleurs ¢ une
haute antiquité et les califes choisissaient pour la
remplir le savant qu’ils jugeaient le plus capabley.
Mais Pon insista lellement pour faire revenir le
calife sur sa décision qu’il envoya reprendre le
dipléme adressé au cheikh Djaldl ol din Asuyuti.
Nous passons sous silence les détails de cette
affaire, qui faillit causer un grave conflit; les

Jean-Claude Garcin

esprils se calmérent pew 4 pewn. La fin du califat
abbasside est connue. En 903, encore du
vivant de Suydll, élait nommé calife Al
Mustamsik, fils d’al Mutawakkil IT (Mamelouks
Circasstens, p. 420); il le resta jusqu’a 919 ;
lui aussi fut un croyant exemplaire, pieux et
bienfaisant, mais parfaitement illétré, ne
sachant ni lire ni écrire (Journal II, p. 375).
Il se cantonna dans un réle strictement reli-
gieux mais toujours en bulte & ’envie de la
branche ainée évineée du trdne, qui parvien-
dra a le faire déposer en 914, & cause de sa
faible vue (Journal I, p. 135-137). Son fils
Mutawakkil IIT lui succéda ; il fut, semble-t-il
sans illusion sur son réle, négligeant de porter
les insignes califiens (Journal II, p. 39);
prisonnier des Ottomans aprés Mardj Dabik,
il rentra au Caire avec les vainqueurs qui affi-
chaient pour lui un certain respect; il fut
alors pour quelque temps le représentant
des égyptiens en face de 1'occupant, celui
auquel tous avaient recours (Jowrnel II,
p. 151). « Pendant ces journées, le Calife Al
Mutawakkil avait en Egypte un pouvoir sans
bornes of tranchait de tout d’une fagon absolue. . . »
mais en 923, il fut déporté & Constantinople
avec des notabilités égyptiennes (Journal I,
p- 179). Les turcs finirent par I’incarcérer
pour mettre un terme 4 la vie déréglée qu’il

menait (Journal 1I, p. 305 et 341).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2:( 66 o3

d’une turque, élevé dans P'entourage d’officiers mameluks et peut-dtre protégé par
eux dans ses débuts, a choisi la tradition califale plus qu’elle ne s’est imposée & lui;
il n’est pas inique qu’il en ait été récompensé par telle ou telle charge ; voire qu’il
ait voulu jouer un réle dans sa restauration ; car ¢’était semble-t-il, pour lui, avant
tout un essai de restauration du Droit. SuyGti parait étre sans illusion sur une res-
tauration du pouvoir réel des califes, et sans doute la conscience qu’il a de I'abaisse-
ment des Abbassides ne 1’autorise méme pas & faire des veeux dans ce sens ; la chose est
visible dans ce tableau historique simplifié qu’il destinait aux lecteurs du Husn :
aprés le régne d’Al Hakim qui finit heureusement dans la retraite dorée que lui ménage
le sultan Ladjin au palais de Kabsh ; aprés 1'exil injuste d’Al Mustakfi, providentielle-
ment vengé sur les successeurs de Muhammad Thn Qaldun ; aprés le grand danger ol
fut le califat d’étre supprimé, le grand calife, aux yeux de Suyiti, est Al Mutawakkil
qui etit la sagesse (peut-8lre aprés un essai malheureux et révélateur) de refuser le
pouvoir ; on 1’a dit, Suytiti ne fait pas un grand éloge des aventures oti Al Musta'in,
puis son frére Al Qaim se laissérent entrainer; apres eux, de pieux califes renouent
avec la prudente attitude précédemment adoptée. Ils vivent dans l’aisance depuis
Al Mutawakkil ; les sultans continuent d’accrottre leurs dotations ; la gestion des waqfs
relevant du sanctuaire de Sayyida Nafisa augmente leur stabilité. Ge sont de grands
personnages religieux qui incarnent aux yeux de Suydti la tradition islamique; en
leur rendant un contréle sur les cadis, il aurait voulu leur donner la possibilité de
lutter contre les injustices de 1'Etat Mameluk et ses infractions & la Loi religieuse.
L’attitude que Suytti adopte envers le califat, I'importance paradoxale qu’il lui
accorde dans ses jugements historiques, sont aussi la traduction (et la contre-partie)
de celte opposition au manque de respect des Mameluks pour la Loi religieuse, au
caractére illégal de leur pouvoir.

Nous 1’avons vu, ceux qui représentent I'idéal du prince musulman dans le Husn,
sont Ibn Tulun, Saladin et ses successeurs. Lorsque Suyti aborde, aprés son tableau
politique, la description de 1’exercice du pouvorr, ¢’est par la séance du Dar al ‘adl,
ot le prince exerce la juridiction des mazdlims ™. Les diplomes d’investiture qu’il
cite et qui viennent couper de longues haltes I’énumération des regnes, sont parfois
choisis pour l"élégance de leur rédaction ou, faute de mieux, pour donner le change

M Dans le Husn (II, p. 109), aprés avoir  du Dar al adl pour I’exercice de la juridiction
établi la différence qu’il y a entre un calife  des mazdlim. Cf. Vay Brromew, Matériaus,
et un sultan, il décrit la séance sultanienne p- 143.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—12e( 67 )oer—

sur ’inactivité des califes ; mais certains le sont pour leur contenu : ce sont des appels
au respect de la Lot religieuse. Il en est ainsi du dipléme de 570 H./1174 J.-C.
accordé par le calife Al Mustadi & Saladin; celui de 620 H./1223 J.-C. que le fils
d’Ibn Al Djawzi apporte & Malik Kimil de la part du calife Al Mustansir, est une
exhortation & suivre la ferme politique sunnite qu’adopte le Califat renaissant ; I’inves-
titure de Baibars, en 659 H./1260 J.-C., va dans le méme sens: le premier Abbasside
du Caire peut encore se permetire de rappeler avec dignité ses devoirs au sultan
mameluk . Le critére majeur est le respect de la Sunna.

Lorsque le déclin des Ayyubides marque selon Suytiti Varrét d’une véritable poli-
tique sunnite, lorsque les califes se voient interdire toute influence réelle, les grandes
figures du Husn ne sont plus les princes, mais Jes foqaha, les cadis, et en particulier
les grands cadis ; déja, lors de 1'invasion de I'Egypte par le Fatimide Al Mo‘izz, c’était
le grand cadi shafi‘ite qui s'était fait I'expression de la fidélité du pays a I’Abbasside
de Baghdad. Sans doute, accepter la fonction de cadi a mauvaise réputation : cela
met en contact avec les grands de ce monde qu’un vrai musulman préfére éviter. Le
pére de Suylti lui-méme aurait refusé cetie charge et, dans les listes qu’il donne des
foqaha des quatre rites, Suytiti cite les nombreux exemples de ceux qui se cachérent
pour éviter d’étre nommés malgré eux; ce fut 1a une preuve de la sincérité de leurs
sentiments religieux et, certes, il ne désapprouve pas ce vieux réflexe du piétisme
traditionaliste ; mais sa sympathie n’en va pas moins surtout & ces grands cadis et
shaikh-ul-islam, & ces membres importants de ce que I'on pourrait nommer une aristo-
cratie cléricale dont il note les successions avec autant de soin et de préasion que
des régnes ). Cumulant souvent les fonclions et les revenus, forts de la dignité de leur

charge — que leur pére a déja occupée avant eux —, ils forment avec le calife qui

la bonne administration et la défense mili-
taire du pays.

M) Parmi les diplomes de la premiére caté-
gorie, on trouverait le texte de la prestation

de serment écrite par Ibn Fadl Allah al <Omari
pour le calife Al Hakim II en 741 (Husn 11,
p. 70). Pour le dipléme de 570, voir Husn 11,
p. 26-32, pour celui de 620, voir Husn II,
p. £0-43 ; pour investiture de Baibars, voir
Husn 11, p. 58-63. Parmi les recommanda-
tions du dipléme de 620, on notera la piété,
les constructions des batiments religieux, le
respect de Ja Sunna, la protection de la mora-
lité publique, le soutien des gens de religion,

Jean-Claude Garcin

® Pour ce refus d’accepter le poste de
cadi — en s’en tenant au vin® et 1x° siécles,
voir Husn I, p. 249, 251, 252, 262, 263,
269, 271. Sur cette attitude de piétisme
traditionaliste, voir Magpist, op. cit., p. 189,
295, 235. Les grandes familles de cadis
apparaissent trés ot (cf. Husn 11, p. 120),
of. Sautst, Listes chronologiques des grands cadis
de PEgypte sous les Mameluks (Revue des Etudes
islamiques, 1959).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—tne( 68 Yoz

devient, s’il le peut, homme de Savoir et de Religion et qui a tendance & leur res-
sembler, «une sorte de haut-comité religieux et juridique», comme I’écrit Gaudefroy-
Demombynes, «qui représente la tradition musulmane et quv projette sur le sultanat mameluk
Pombre du Prophéte et des premiers califes ... (dans les grandes circonstances) ¢ls sont
les assistants du calife et bien que nommés par le sultan, ils apparaitraient presque comme
les auailiaives naturels du calife et de la tradition juridique, en face du sultanat étranger M.

Une de ces grandes familles de juristes est celle des Ibn Djama‘a. Le grand cadi
Badr-ad-din Ibn Djama‘a avait partagé entre Damas et Le Caire une carriére ou il
avait accumulé les charges. Au Caire il fut plusieurs fois grand cadi; d’abord écarté
de ce poste lors du premier avénement de Malik Nasir en 693 H./1293 J.-C., apres
le meurtre de Malik Ashraf, il en fut écarté une seconde fois lorsque Malik Nasir
Peut emporté sur Baibars Il en 710 H./1310 J.-C. : comme le calife, il avait soutenu
le vaincu ; il parvint a retrouver sa charge I'année suivante et il noua par la suite avee
le sultan des relations excellentes qui lui valurent une pension de I'Etat quand il
cessa ses fonctions pour raisons de santé en 727 H./1326 J.-C.; il s’était fait le
théoricien de la 16gitimité sultanienne. Suyiti ne montre évidemment pas de sympathie
pour ce personnage opportuniste qui jugeait mutile la fiction califale 2. G'est son fils,
‘Izz-ad-din Ibn Djama‘a qui attire plutdt son attention : il avait recouvré en 738 H./
1337 J.-C. la charge paternelle, et il devait la garder jusqu’en 766 H./1364 J.-C.,
avec une breéve interruption en 759 H./1357 J.-C., due au passage au pouvoir de
Iémir Sarghitmish & qui il s’était précédemment opposé.t Suyliti n’ignore sans doute
pas les liens qui continuaient de lier cette famille & I'Etat mameluk mais il présente
‘Izz-ad-din comme peu attaché & une charge qu'il finit d’ailleurs par abandonner.
Quand 1l le fallait, zz-ad-din savail tenir téte aux émirs et au sultan ; pour Suyiti,
il est surtout celui qui prolesta contre la nomination d’Ihrahim au califat en 740 H./
1339 J.-C., contraire au testament du calife défunt. Le cumul des charges qu’il

M Gayperrov-Dexomsynes, La Syrie ¢ I'dpo-
que des Mameluks (Paris, 1923), p. xxu.
1 m’a ét6 impossible de consulter 1’article
de A. Scmmmmer publié & Berlin pendant la
derniére guerre : Kolif und Kadi in spitmittel
alterlichen dgypten in Die Welt des Islams XXIV,
1943. Je ne Yai trouvé ni dans Ies biblio-
théques du Caire ni dans celles de Paris.

@ Badr-ad-din Ibn Djama‘a, né en 639,

Jean-Claude Garcin

fut grand cadi shafi‘itc du Caire de 690 a
693, puis de 702 a4 710 et de 711 a 727.
1 mourut en 733. Sur ce grand cadi, voir
Husn I, p. 24011, p. 101.D. K. HI, p. 280,
S.D. VI, p. 165, BR. sup. I, p. 80, Saris,
op. ctt., p. 84, n° 10, 13, 15. Laovst, Traité
de droit public d’Ibn Taimiyya, p.x1x et «La
biographie d’Ibn Taymiyya» m BEOIX, p. 117,
129, 143. Van Bercuem, Matériauz, p. 46.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

(69 Juea

avail pratiqué comme son pére ne géne pas I’historien du Husn, au contraire d’Ibn
Hadjdjar qui le soupgonne d’avidité ); sa relative indépendance & Iégard du
pouvoir, surtout si on le compare a son pere, compie seule.

(’est aussi semble-t-il, & cause d’une attitude identique que Suydti met en valeur
la personnalité du grand cadi shafiite Taqy-ad-din Ibn Daqiq al ‘Id. Ses réticences
lorsqu’on lui proposa la fonction de grand cadi en 695 H./1295 J.-C., sont un
modéle du genre : il n’accepta que lorsqu’il fut persuadé que dans le cas ot il
vefuserait, la charge irait & des hommes indignes et il ne se plia pas & la coutume de
porter les vétements de soie que revétaient jusque la les grands cadis. Il resta en
fonctions jusqu’a sa mort en 702 H./1302 J.-C., mais il tenta de démissionner
plusieurs fois. Trés conscient de ses responsabilités, il surveilla la conduite de ses
substituts et Suyiti cite de lui une lettre d’exhortation morale envoyée & son substitut
d’Akhmim ot il le met en garde contre les périls inhérants & I’exercice méme de
la charge. On peut d’ailleurs rapprocher de cette lettre, L'acte d’investiture d’un
autre cadi reproduit par ailleurs (Husn H, p. 129), ol est mise en valeur 'impor-
tance du cadi, héritier de la juridiction du Prophéte, flambeau de la Communauté ;

" Sur ‘fzz-ad-din Tbn Djama‘a, voir Husn
I1, p. 69 et 136, D. K. II, p. 378-382 et
Sauwt, op. ct., p. 85, n° 17, BR. sup. II,
p. 78. Né en 694 et grand cadi shafi‘ite
en 738, il licencia, dés sa nomination, les
substituts qu’avait installés son prédécesseur,
vénaux et compromis dans le scandale qui
avait entrainé la perte de celui-ci. (D.K. II,
p. 380, Maq. S. II, p. 443). Muhammad
Nisir 1ui confia la nomination des cadis de
Syrie, ce qui était une preuve de confiance.
‘Izz-ad-din eut ainsi, comme son peére, une
grande influence du vivant de Muhammad ibn
Qaldun et sous ses successeurs. Il cumula
les charges (cf. Mag. S. II, p. 337). Pourtant
il savait s’opposer aux émirs quand il estimait
que ¢’était nécessaire, critiquant leur luxe
et préservant les biens religieux contre leurs
entreprises (Maq. S. II, p. 693 et 888);
c¢’est un de ces conflits qui I’opposa a Sarghit-
mich (Wier, Histoire, p. 506) : lorsque celui-
ci fut au pouveir il le remplaga au poste de

Jean-Claude Garcin

grand cadi par son ancien substitut Ihun Aqil
qu’il avait renvoyé (D. K. II, p. 266-269);
il fut donc lui aussi en quelque fagon une
victime de D’arbitraire du systéme mameluk.
La chute de Sarghitmich lui permit de retrou-
ver son poste. I tenta de démissionner en
754 (Magq. S. II, p. 894) et démissionna
ellectivement en 766 a la suite, semble-t-1l
d’un conflit qui 'opposa au vizir Fakhr
ad-din ibn Qarwind al Qubti, en matiére de
loi religieuse (D. K. II, p. 380 ; Tag. Pop.V,
p. 250). Outre le reproche d’avidité, Ibn
Hadjdjar insinue aussi qu’il n’avait pas une
trés grande compétence, ce qui Vaurait amené
& vouloir quitter son poste quand la mort
I'cut privé d'un substitut qui faisait une
grande partie du travail & sa place. II adressc
le méme grief & son neveu Durhan ad-din
Ibn Djama‘a qui fut grand cadi de 773 4779
et de 781 a 784! (D. K. I, p. 38-39),
“Izz-ad-din mourut en 767.

11

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

(70 Yo

les devoirs du cadi sont détaillés : équité, surveillance de ses propres employés,
enseignements donnés parallelement & I'exercice de la judicature, désintéressement.
A I'égard du pouvoir, Taqy-ad-din se montra ferme; il sut en imposer au sultan
Ladjin et ¢’est lui qui en 701 H./1301 J.-C. avait déja récusé Ibrahim, le futur
Al Wathiq, le jugeant inapte a devenir Calife. I avait d’ailleurs des relations d’ordre
privé avec la famille Abbasside, son fils ayant épousé une fille du calife al Hakim.
Il illustre & merveille les qualités que Suytti demande aux cadis: la rectitude morale,
le sens de leurs responsabilités, le souci de ne pas se compromettre avec le pouvorr (.

Plus encore qu’a Tzz-ad-din ihn Djama‘a et Taqy-ad-din ihn Daqiq al ‘Id, hommes
relativement proches dans le temps, la sympathie de Suytiti va a des représentants
de générations antérieures, & ceux qui oserent résister au fondateur méme du systeme
Mameluk, Baibars. Elle va d’abord au grand cadi Tadj-ad-din ibn Bint al A‘az qui
protesta vainement en 663 H./1264 J.-C. contre l'institution des quatre grands
cadis : pour Suylti, il fut le dernier des véritables grands cadis. C’était, avant
Badr-ad-din Ibn Djama‘a, un de ces importants foqaha qui cumulaient les fonctions,

jusqu’a quinze préeise Suylti : outre le vizirat, I'inspection des waqfs et la Hisha,

justice d’Ibn Daqiq al<Id (Mag. Q. 1V, p. 107,
Laoust, La biographie d’Ibn Taimiyya, BEO IX,
p- 119). Ce que Suydti ne signale pas, on ne
sait pour quelle raison, c’est que lors du
second régne de Malik Nasir en 699, il
refusa d’approuver la levée d’une contribu-
tion extraordinairc demandée par 1’émir
Salar pour lutter contre une nouvelle avance
mongole (Maq. Q. IV, p. 166) : tant que les
¢mirs aflichent unc richesse scandaleuse, il
est illégal de lever une contribution sur les

) Sur Taqy-ad-din ibn Daqiq al <Id, voir
Husn I, p. 174, 298 II, 65, 68, 134,
188. Il était né en 625 a Qus; il fut
Péleve en figh du Sheikh <lzz-ad-din ibn
‘Abd as-Salam ; il a aussi étudié le Hadith et
enseigné au Caire, au Dar-al-Hadith. Maqrizi
le présente comme un homme modéré, sou-
cieux de ne pas aggraver le sort des tributaires
et de ne pas montrer une rigueur excessive
dans I'application de fa loi (Mag. Q. IV,
p- 179, 192). A Dégard du pouvoir, sa
position est ferme. L’allusion de Suyiiti aux
marques de respect que lui témoigna le sultan

Ladjin (Husn II, p. 134) est sans doute

musulmans. Les émirs passérent outre. Le
peuple du Caire exprima son mécontenlement
en nsultant publiquement les mameluks qui

relatif & Daffaire de 697 ol le cadi menaca
de démissionner lorsque le tout puissant
favori de Ladjin, Mankoutimour, voulut
faire attribuer une succession conftrairement
au droit (Maq. Q. 1V, p. 74-80) Ladjin dut
excuser Mankoutimour auprés du cadi; cer-
tains aspects de la politique sultanienne
devaient d’ailleurs rejoindre les soucis de

avaient fui devant 1’ennemi peu de temps
auparavant (Maq. Q. IV, p. 174); l'indi-
gnation populaire fut semble-t-il détournée
contre les tributaires. Sur Tadj-ad-din, voir,
outre le Husn (et les références données par
BR. sup. II, p. 66), S. D. VI, p. 5. Sur
ses relations familiales avec la famille Abbas-
side, cf. Ali pasha, XIV, p. 138.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t2e( 71 Yot

et en plus des enscignements qu’ils donnait, il avait la haute main sur les prédi-
cateurs, les stifis (il était supérieur du couvent de Sa'id as-So‘ada) et les cadis; il
dirigeait donc toute la vie religieuse de I'Egypte, et plus encore. Son inflexibilité
était célebre autant que sa durelé envers les émirs dont il refusait d’accepter les

Lémoignages, sans doute parce qu'ils étaient d’anciens esclaves. En lui retirant le

monopole qu’il avait de rendre la justice, Baibars s'attaquait a la prééminence
shafi‘ite ; il s’allaquait aussi & celte puissante classe des gens de religion conslituce
sous les Ayyubides ; en quelque sorte, il défaisait 1’euvre de Saladin qui avait fondé

la restauration du sunnisme en Egypte sur la classe religieuse en général et le
shafiisme en particulier. Il mettait la division 13 ou Saladin avait établi 1'amité (1),

M Sur Tadj-ad-din ibn Bint al Ataz, voir
Husn 1T, p. 131-133, Sauwmi, op. cit., p. 82,
n°® 1; & ces références, ajouter Inn Kapmm,
Biddyat XII, p. 249. Tadj-ad-din ibn Bint
al Ataz est né en 614 ; il a d’abord été cadi
pour Fustat et la Haute-Egypte de 654 a
655 ; il semble avoir été poussé a ce poste par
“Izz-ad-din ibn ‘Abd as-Salam (S.D.V,p.319);
de 660 4 661, 1l était a la fois cadi de Fustat
et du Caire, et de 661 4 sa mort en 665, de
Fustat seulement. La création des quatre
cadis en 663 est évidemment le grand évé-
nement de sa judicature. Selon Maqrizi, elle
est conséeutive a un conflit entre le cadi et
les émirs pour les wakfs (Maq. Q. II, p. 19-
21); il n’est pas exclu non plus qu’a la suite
de ce conflit le cadi n’ait voulu se servir de
son monopole pour bloquer le fonctionne-
ment de la justice ; Suytiti éerit dans son Tarikh
(p. 480) pour 'année 663 : Ll sax L
g qu ‘__Ah:\» Jf o AAJJY‘ slaal :ilj.f,a.l‘
A oo eVl ey o ol ol sl SE U3
sl cdlaiy SISV e S Cette annéde
13, on inaugura en Egypte les quatre cadis,
un de chaque rite. On en vint 13 parce que le
cadi Tadj-ad-din ibn Bint al Afaz avait &
peu prés cessé de donner aux jugements un
caractére exéeutoire ct les affaires étalent para-

Jean-Claude Garcin

lysées.» Cing jours plus tard (Maq. Q. II,
p. 22) a lieu la mise & ’écart du calife pour
raisons politiques (voir 2° partie note 50).
Peut-on meltre en relation les deux événe-
ments? Y-a-t-il eu crise? On doit remarquer
que déja, lorsque, en 660, Tadj-ad-din
retrouva son poste de grand cadi, a la fois
pour Fustat et le Sud, Le Caire et ie Nord,
c’est-a-dire pour toute I'Egypte, on lui im-
posa de choisir pour substituts trois ensei-
gnants a la medersa Salihiyya, un hanafite,
un hanbalite et un malikite (Maq. Q. I,
p. 478). La mesare peut étre interprétée
soit comme une préparation de celle de 663,
solt comme une précaution prise contre un
homme qu’on savait firés dur. En 661,
Maqrizi mentionne la ecréation de quatre
cadis qui seraient les substituts du grand cadi
shafi‘ite, lequel gardait donc encore sa prépon-
dérance (Maq. Q. I, p. 223). Si on avait
uniquement souhaité une juste représenta-
tion des quatre rites, on aurait pu en rester
14, le Shafi‘isme ayant en Egypte une prépon-
dérance de fait. Quant & la Syrie, la mesure
de 663 ne fut pas micux accueillie & Damas
(ef. Maq. Q. IL, p. 24). Méme aprés la
mesure de 663, 1'influence du cadi shafi‘ite
resta trés grande. Lorsqu’en 665 Baibars
fait rvétablir la pritre & al Azhar, le grand

i1,

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ene( 72 Yeerem

(’est contre d’autres agissements de Bajbars que sont citées les protestations du
Sheikh Muhyi-ad-din an-NawAwi; ce supérieur du Dar-al-Hadith de I’Ashrafiyya, &
Damas, avait tenté d’intercéder auprés de Baibars en faveur des Syriens éprouvés
par une année de disette afin d’alléger le poids des impéts qui pesait sur eux. Le sultan
fut tres wrrité de Pintervention; le Shaikh lui rappela alors que la guerre sainte
était un devoir de la Gommunauté, dont les faibles ne devaient pas faire les frais, et
que son Intervention se justifiait par I’obligation qu’il avait de conseiller le chef de
la Communauté. Les relations entre le Shaikh et le sultan se détériorérent encore
lorsque Baibars voulut faire racheter aux gens de Damas les terres de la Ghouta
conquises par les mongols et reprises par les armées du sultan ; le Shaikh fut soutenu
dans son opposition par le cadi Ibn ‘At al Hanafi. Il continua de protester contre
diverses mesures telles que I'inscription de chaque faquih & une seule medersa, et une
ncuvelle contribution extraordinaire pour mener la lutte contre les mongols ; enfin, une
entrevue eut lieu entre les deux hommes qui se termina par I'exil du Shaikh: il avait rap-
pelé au sultan la condition servile dont il était issu et lui avait reproché de s’emparer
illégalement des biens des musulmans. Le sultan, devant la réaction produite par cet exil,
voulut le rappeler mais Nawéwl ne consentit pas & revenir & Damas tant que Baibars y
serait : le sultan mourut un mois apres ; le sheikh ne devait guére Iui survivre. Sans con-
tester U'effort de guerre du sultan, il refusait ainsi qu’on en fasse retomber le poids
sur la partie pauvre de la population, parfois méme en la spoliant de ses biens; il
se faisait le porte-parole de la classe religieuse atteinte elle aussi dans ses intéréts et
prenait la défense de tous les civils contre les exigences de ’organisation militaire

mameluke naissante (0,

cadi refuse d’assister & la cérémonie et le
sultan n’ose pas y paraitre (Maq. Q. II,
p. 40). Pour sa dureté ct son inflexibilité,
voir S.D. V, p. 320 et Ibn Kathir, Bidaydt

XIII, p. 249 ; quant a ’appréciation de Suydti

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

sur cette mesure de Baibars, elle est trés nette ;
beaucoup ont vu en songe le sultan, aprés
sa mort, poursuivi par la vengeance de Sha-
fici et plein de remords : « Jai brisé 1'unité
de la paroler, lui faitil dire &S <33
Owledl (Husn I, 133); Saladin ne porta-t-il
p:as, comme ses successeurs, le titre de
¢ celui qui a unifié la parole de la foin pel=

Jean-Claude Garcin

oLV &S (ef. Van Berensy, Matériauz, p. 727
et Wier, op. ¢it., in Syria, 1922, p. 314).
Baibars est vraiment 1’anti Saladin!

) Le shaikh an-NawAwi était né en 630.
Sur ce faquih shafi‘ite, mort comme Baibars
en 676, voir Husn II, p. 88, 89-93, 94;
Isn Karmir, Bidaydt XIII, p. 279, S. D. V,
p- 354-356 et Laovsr, Schismes, p. 254.
Sur Ibn ‘Ata al Hanaft (595-673) voir Laousr,
ihid. et Isx Karmwm, Bidaydt XIII, p. 268.
Maqrizi eite aussi les taxes non coraniques
levées par le sultan (Maq. Q. I, p. 221, Q. II,
5,32, 67, 89); devant le mécontentement

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 73 Yoo

Ces diverses oppositions au régime mameluk, au moins cette volonté d’indépen-
dance & ’égard du pouvoir sultanien, forment comme une des traditions de la judi-
cature ; en ses débuts, le systéme mameluk a suscité les réactions des défenseurs de la
loi religieuse ; elles se sont bien atténuées par la suite; on doit remonter bien haut
pour en trouver de grands exemples; le systéme a été admis en général ; pourtant,
sur des points de détail, périodiquement, tel ou tel grand cadi ou homme de reli-
gion, plus indépendant d’esprit, plus ferme de caractére ou profitant des circonstances
favorables, se remet dans 'attitude fiére du défenseur de la Loi en face de I'autorité
de fait. Cette tradition semble remonter pour Suyfiti & la personne d’un homme de
loi shafi‘ite, le sheikh Tzz-ad-din Ibn ‘Abd as-Salam dont le prestige est considérable
et qui est sans doute 1'autorité la plus souvent citée dans le Husn. Né & Damas en
578 H./1182 J.-C., ce savant shafi‘ite acquit une grande compétence en Traditions
et en Droit; il composa divers ouvrages et eut de nombreux éléves. Il fit un séjour &
Baghdad, qu'il consacra surtout semble-t-il, & la piété puis revint & Damas ol il
exerca la charge de chef des prédicateurs. Il s’abstenait de faire dans ses sermons la
louange des princes, ce qui amena assez rapidement une tension avec celur qui était
le maitre de Damas depuis 637 H./1239 J.-C., I'Ayyubide Malik Salih Isma‘il.
Lorsque celui-ci, pour lutter contre son neveu Malik Salih sultan d’Egypte, s’allia
aux Franes et leur céda pour prix de lalliance les citadelles de Shakif et de Safad,
‘Izz-ad-din protesta en chaire et refusa de faire désormais la priére en son nom.
Aprés I'avoir emprisonné, Isma‘il le reldcha et Izz-ad-din vint se réfugier en Egypte
auprés de Malik Salih qui le nomma, en 639 H./1241J.-C., cadi shafi‘ite pour
Fostat et la Haute-Egypte, et lui confia la prédication a la mosquée de ‘Amr. II ne
devait exercer sa charge qu’un an; il se heurta bient6t en effet & un membre de la
puissante famille dite des Awlad as-Shaikh et donna sa démission; il abandonna

aussi la prédication a la mosquée de “Amr et se consacra & ’enseignement chez lui.

provoqué par la contribution de guerre,  s'étant fait apporter une arbaléle et la montrant
Baibars réagissait par 1’impatience; il était d ceux qui se trowvatent dans la salle, dit
soldat avant tout. On connait la phrase célébre  hautement : « Lorsque des hommes vont affronter
prononcée un jour a unc séance du dar  de parelles machines de guerre, trouvera-t-on
al <adl, quand on lui eut rapporté que le  leurs apanages trop considérables, ou bien
grand cadi et d’autres critiquaient sans  enviera-i-on d leurs héritiers comme excessive, la
doute le trop lourd fardeau financier que  part qui doit leur revenir?» Le point de vue des
constituait ’armée mameluke. (Maq. Q. II,  civils et celui des mameluks ne pouvaient

p. 17 et Wier, Histoive, p. 427); « Le prince concorder.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ede( T4 Yoot

Il ne cessa pas pour autant de jouer un réle public en raison de Pautorité dont il
Jouissait ; il était consulté dans les grandes occasions. En 659 H./1260 J.-C. on le
voit préter serment au premier calife abbasside Al Mustansir, immédiatement aprés le
sultan Baibars, dit Maqrizi (ou avant lui prétend Suaytti) et aprés le grand cadi
Tadj-ad-din ibn Bint al A‘az dont il avait conseillé la nomination. Tzz-ad-din mourut
en 660 H./1261 J.-C.

Son prestige lul vint avant tout de son attitude de héros de I’Islam, opposé & toute
concesston aux Francs, alors que le pouvoir Ayyubide sur le déclin n’y avait que trop
tendance, au moins en Syrie. Il paya son intransigeance de la prison et de P'exil et
c’était 14 des témoignages suffisants. Mais Suydti raconte aussi comment en 647 H./
1249 J.-C., lorsque Malik Salih venait de mourir et que Damiette 6tait aux mains
des troupes de Louis IX, le sheikh participa & la lutte; comme au début le vent
soufflait favorablement pour les bateaux francs qui remontaient le fleuve, il commanda
au vent qui, changeant de direction, endommagea les navires et ce fut le début de la
victoire pour les musulmans émerveillés ; de Uactivité et de la bravoure de Baibars
en ces jours sombres, SuyGti ne dit mot : le sheikh seul est & I’honneur. I le montre
de méme soucieux du sort de I'Etat : comme le calife Al Musta'sim & Baghdad, il
proteste contre 1’attribution du sultanat & une femme aprés 1’assassinat de Turanshah.
Ces épisodes qui auraient leur place dans une biographie particuliére consacrée &
‘Tzz-ad-din (et que Suyiti semble avoir empruntés aux Tabaqat shafi‘ites de Subki),
prennent un relief insolite dans ce tableau historique rapide ol on comprend que
les événements importants sont seuls mentionnés. C'est que ‘lzz-ad-din est pour
Suylti une grande figure en raison de son opposition aux émirs mameluks ; non
seulement Suyditi raconte comment il démolit de ses mains Ja construction profane
érigée par un des Awlad as-Shaikh protégés des émirs, ce qui lui valut la révocation
de son poste de cadi, mais surtout, il s’arréte longuement sur cet épisode extra-
ordinaire, emprunté aussi & Subki et que Maqrizi ignore dans le Suluk, qui est ici
rapporté par deux fois : la vente des émirs sur lordre du shaikh. Il semble que
lorsque ces esclaves que Malik Salih avait achetés, se trouvérent mués en émirs, le
shaitkh refusa de les considérer comme des hommes libres capables de vendre,
d’acheter ou de se marier; — son disciple, le cadi Ibn Bint al A‘az refusait lui aussi
d’accepter leur témoignage et Suylti dit que ce fut 14 encore une des raisons de la
réforme de 663 H./1264 J.-C. —; il exigea qu'ils fussent vendus au profit du trésor
dont Malik Salih avait tiré les sommes pour les acheter, et quils se rachetassent.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2s( 75 ).c«p———

On comprend dés lors le role que Suydti fait jouer & Tzz-ad-din en face d’une caste
militaire dont les origines sont rappelées avec insistance : son courage devant les
Francs & Damiette le lave du reproche d’ignorer la guerre et lui permet de n’avoir
pas a accepter inconditionnellement la situation privilégiée et les exigences de ces
anciens esclaves. Ge fut ‘Izz-ad-din qui, le premier en 657 H./1258 J.-C., lorsque
Koutouz demanda la levée d’une contribution extraordinaire pour combatire les
mongols, refusa de la déclarer légitime tant que la classe militaire vivrait dans le
luxe ; on sait que Nawéwi et Taqy-ad-din ibn Daqiq al Id qu’on cite comme 1’éléve
de Tzz-ad-din adoptérent la méme attitude en semblable circonstance; ce dernier
se référa explicitement au précédent de 657 H./1258 J.-C. 11 est d’ailleurs assez
caractéristique, que lorsque en 699 H./1299 J.-C., Taqy-ad-din refusa & I’émir Salar
la contribution que celui-ci demandait pour lutter contre les Mongols qui venaient
d’entrer dans Damas, le grand cadi de Damas ait été Badr-ad-din ibn Djama‘a, et Ibn
Taymiyya I’dme de la résistance, deux appuis du sultanat, pour qui I'existence d’une
armée forte était une nécessité vitale qui justifiait amplement le pouvoir de fait
sultanien. Ge réalisme des frontiéres s’opposait & la tradition légaliste de Tzz-ad-din
ibn ‘Abd as-Salam. Quand le sheikh Ibn ‘Abd as-Salam mouruten 660 H./1261 J.-C.,
le sultanat de Baibars avait a peine commencé; le sultan se montra parait-il trés
affecté de la mort de cet homme dont le souvenir devait rester lié aux oppositions

que suscita I’établissement du régime militaire mameluk (V).

™ Sur Ibn ‘Abd as-Salam voir Husn I,  cherche par la suite a le retenir. Semblable
p. 172-173, 235, 237; 1L, p. 45, 46, 48, alliance contre nature avec les Francs s’était
58, 87, 129-131. Voir sur ce personnage,  produite du temps de Malik Kamil (cf. Canex,
S.D.V, p. 301, Isx Karur, Bidiyat XIII,  op. eit., p. 639) mais Suydti n’a pas mis en
p- 235. Sur la situation politique lorsque “Izz-  valeur de la méme fagon les protestations
ad-din s’oppose A Malik Salih Isma‘il 4 Damas,  qu’éleva & 1’époque le fils d’Ibn al Djauazi.
voir Wier, Histotre, p. 370-371 et Gr. Cauen, Sur le heurt avec un des Awlad as-Shaikh
La Syrie du Nord & UEpoque des Croisades, — (Husn II, p. 130) voir Maq. B. p. 481 ct H. L.
p- 647-648. Selon Maqria, <lzz-ad-din rendit Gorrscnsnk, article Awlad al shaykh, in E. 1. (2)
un fetwa interdisant de vendre des armes aux I, p. 788 V'identité de celui des Awlad as-
Francs (Maq. B. p. 469); aprés le retourne- ~ Shaikh & qui s’opposa Tzz ad din, n’est
ment de la situation au Nord de Gaza, quand pas trés bien définie. Pour Maqrizi, il
Ismacil fit faire la Khotba au nom du sultan s’agit de Mutizz-ad-din Hasan, vizir de
seldjukide de Konia (cf. Wier, op. cit., Maq. ~ Malik Salih depws 637; pour Suyiti, il
B. p. 475) 1e shaikh avait-il gagné la partie?  s’agirait d’un certain Fakhr-ad-din ‘Othman,
On peut le supposer car selon Suylti, Ismatil  (sans doute Fakhr-ad-din Yusuf, envoyé par

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—ts( 76 Yogr—

Ces quelques grandes figures d’hommes de loi, empruntées a la fin de 1’époque
ayyubide et & celle des mameluks bahrides, résument une des attitudes politiques
possibles de cette classe religieuse & laquelle appartient Suyfiti; 1'autre attitude,
Pacceptation opportuniste du régime fut sans doute la plus répandue, et de plus en
plus & mesure que malgré les luttes politiques, se développait 1a prospérité de 1’Etat
mameluk. Le succés 1égitime. Mais cette prospérité aussi devait connaitre un terme et
c’est peut-8tre méme un signe des temps que Popposition de Suydti, renouvelée de
’exemple des anciens ; d’autres études seraient nécessaires pour I'affirmer. Quoiqu’il
en soit, le respect du califat, représentant la tradition islamique, méme si on n’ose
lui souhaiter de retrouver la puissance des beaux jours de Baghdad, rejoint chez Suyiiti
la défense des intéréts de la classe religieuse shafi‘ite, 1ésée dans son autorité, son
indépendance et ses biens par le régime de caste militaire des mameluks, de plus en

plus lourd pour I'Egypte et qui peu & peu se désorganise. Comme les califes, les hommes

Malik Kémil auprés du calife en 614) ; Suyhti
faisant sans doute allusion & une ambassade
postérieure déclare que le calife ne voulut plus
le recevoir quand il eut appris que <Izz-
ad-din & la suite de 1’incident 1’avait déclaré
déchu de ses fonctions. Aprés cet incident,
ibn al Imad dit qu'il continua & lutter contre
les fauteurs d’injustices (4lb); sur 1’épisode
de la vente des mamelouks, voir Husn 1I,
p- 45 et 130. Subki dans ses Tabaqat (V,
p. 84) raconte 1’indignation des émirs et com-
ment le shaikh dut menacer de quitter Le Caire
comme il avait quitté Damas, pour que cette
étrange vente ait lieu. Sur le refus de la
contribution de guerre en 657 & Koutouz,
voir Maq. Q. I, p. 85. En 699, Ibn Daqiq
al <Id dans la méme circonstance refusa de
la méme fagon et cita ‘Izz-ad-din (Maq. Q.
IV, p. 167; voir aussi Ali pasha XIV,
p. 138). Sur I'autorité du shaikh et son réle
public cf. Maq. B. p. 532, Q. I, p. 28, 39,
148. L’épisode de la vente des émirs mame-
luks a été repris depuis Suydti, et toujours
utilisé par les clercs contre le pouvoir. En
1950, dans les jours troubles qui précédaient

Jean-Claude Garcin

la Révolution, parut au Caire une pitce de
théatre intitulée « Sultdn al ‘ulamd» A la gloire
de ‘Izz-ad-din 1ibn <Abd as-Salam, due au
cheikh de 1’Azhar Kdmil Muhammad “Adjlan :
la vente des émirs est un épisode marquant
de la pitce éerite par ailleurs, avec un certain
souci historique, comme un appel A imiter
ce défenseur intransigeant de la sunna et
de I’honneur musulman. On doit remarquer
que cette petite brochure de diffusion popu-
laire (152 pages, 12 x 16 cm. : on la vend
5 piastres chez les petits bouquinistes dans
les rues du Caire) répand une image de
Baibars assez peu flatteuse (cf. p. 19 et 144)
et peu en accord avec le Baibars de la Sirat
Baibars, en face de Koutouz le pur héros
islamique que favorise Ibn “Abd as-Salam;
nous y reviendrons.

Dans une méditation plus détendue sur le
pouvoir, Tewfik al Hakim aussi s’est inspiré
de 1’épisode devenu ’argument de sa piéce
de théatre : As sullan al ha’ir : il va jusqu’au
bout et imagine la vente ... du sultan lui-
méme !

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

vt 77 Yoerm

de Religion (ceux qui ont une instruction bien siir, les foqaha, et non les santons
populaires objets de la vénération du peuple et des émirs) sont 16sés par le systeme,
méme s’il s’y rallient, et pour Suydti ces juristes protestent au nom de la loi religieuse
hafouée. La encore on peut soupconner I’honnéteté de cetle attitude, sa sincérité ; il
ne semble pourtant pas qu’il faille voir pure hypocrisie dans cette défense de la
Religion.

*
* *

Méme si la loi musulmane n’est pas respectée dans ses implications politiques et
sociales, méme si le régime militaire mameluk s’est installé et a tenté de se justifier
par sa réussite, la présence des califes au Gaire devrait assurer & I'Egypte la pureté
de sa Religion : « partout otk il y a le calife, il y a le Savoir et la Religion» ; c¢’est du
moins la conelusion de Suyiiti & son chapitre sur les Abbassides d’Egypte. Il n’y a
en Egypte ni bid‘at ni falsafa, et ceci est sans rapport avec la puissance du sultanat.
Les Ayyubides étaient plus puissants que les Mameluks mais Le Caire n’égalait pas
Baghdad siége du califat. L’Ottoman ou le Safavide peuvent aussi &ire plus puissants
que le sultan du Caire mais c’est en Egypte que I'Islam est le mieux établi parce
qu’il y ale calife ™. Le Husn tout entier veut en porter témoignage, aussi bien dans sa
partie historique que dans les bréves appréciations qui éclairent les longues théories
d’hommes de Savoir ou de mystiques. Le choix de ces hommes et la fagon dont ils
sont présentés montre ce qu’est cet Islam aux yeux de Suylli, et encore plus, ce
qu’il doit é&tre.

Les situations sont sans doute bien diverses. Il y a ainsi I'Islam des princes ; outre
leur fidélité & la Loi religieuse, il se marque surtout par la piété active : la générosité
d’Ibn Tulun aux innombrables auménes ; celle de Saladin qui, tel un vrai sifi, ne
laisse rien en mourant parce qu’il a tout donné; celle de Malik ‘Aziz 1’Ayyubide, et
méme de Baibars ou de Malik Nasir. Les auménes d’un prince musulman prouvent
son détachement du monde . Mais I'Islam d’un prince doit &tre aussi éclairé. Saladin

0 Husn II, p. 86-87. Sur la Bida,
cf. J. Ropson, Bide in E. I. (2) I, p. 1234,
sur la Falsafa. Cf. R. Arvatoez in E. . (2) 11,
p. 788-794.

@ Ibn Tulun donnait 3000 dinars chaque
semaine (Husn, II, p. 13). Sur la générosité
de Saladin, et sa simplicité dans le vétement,

Jean-Claude Garcin

cf. Husn, II, p. 36. Sur Malik “Aziz of. Husn,
I, p. 37. Pour Baibars, Suyiti reléve ses
aumdnes aux zawiydt des siifis, ses généro-
sités a 1'occasion du mois de Ramadan, etc.
(Husn, II, p. 88). Sur Malik Nasir cf. Husn,
II, p. 102. Pour Qaitbay cf. Van Bercuem,
Matériauz,p. 499 ; ¢’est le salut par les euvres.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—tpe( 78 )oer—

se montre non seulement simple et grave dans ses meeurs et assidu a la priére, mais
aussi soucieux de la méditation du Coran et de 1'audition du Hadith ; Malik Kamil,
le constructeur du Dar-al-Hadith, a une certaine connaissance des Traditions, et le
sultan Shaikh a regu une idjdza pour le Sahih de Bukhari. Les lectures et études des
califes Al Mustakfi et Al Mutawakkil II sont également notées en bonne place. On
trouve chez les princes 1'idéal religieux classique d’une indispensable complémentarité
entre la connaissance et les euvres, le ‘Ilm et le “Amal 1),

L'Islam des foqaha défenseurs de la loi religieuse, est aussi marqué de ce double
aspect. La formation juridique, parfaite jusqu’a Vidjtihad chez Ibn Daqiq al “Id et
Ibn ‘Abd as-Salam — qui se double d’ailleurs, telle que la présente Suyditi, d’une
profonde connaissance du Hadith — s’accompagne aussi d’un effort ascétique :
soit la méfiance piétiste & I'égard des honneurs dont jouit le grand cadi, soit 1’as-
cése proprement dite; jointe a la fréquentation des sifis, ’ascése s’épanouit en
grice mystiques particulitres, les karamdt, que Suylti attribue & Ibn Daqiq al ‘Id
ct Ibn ‘Abd as-Salam. Un autre idéal apparait ainsi, celui de la nécessaire har-
monie entre la formation juridique complétée par 1’étude du Hadith, et la connaissance
mystique @), entre la shari'a et la hagiga. De fait, un ‘Izz-ad-din ibn Djama‘a qui fut
aussi bien prédicateur, que professeur de Hadith et de droit shafiite & la mosquée
d’Ibn Tulun, pratiquait les retraites pieuses & la Mecque : ¢’est Ja qu’il mourut. Taqy-
ad-din ibn Daqiq al Id, d’abord prédicateur et professeur & Qlis dont il était originaire,
fut 1éléve au Caire du traditionniste ‘Abdallah “Abd-al-'Azim al Mundhiri : il ensei-
gna A la Salihiyyat et fut supérieur du Dar-al-Hadith de la Kémeliyya ; mais il alliait
a sa profonde connaissance du Droit et surtout des Traditions, une piété scrupuleuse
et la pratique de longues veilles ascétiques & 1'origine des grices mystiques dont les
milieux dévots se faisaient 1’écho. Il est plus malaisé de déterminer ce que fut réelle-
ment la piété d’un Ibn Bint al Aaz; éléve de Mundhiri et de Izz-ad-din ibn ‘Abd
as-Salam, lui aussi avait une formation de juriste et de traditionniste; il s’était fait

M Sur 'assiduité de Saladin & 'audition
du Hadith, voir Husn, II, p. 37 ; on se sou-
vient de son voyage & Alexandrie pour enten-
dre Salafi; sur Malik Kmil, cf. Husn, II,
p- 45. L’association du “ilm et du ‘amal est
caractéristique de cette époque de renaissance
sunnite. Cf. Van Borenes, Matdriauz, p. 234
n. 2.

Jean-Claude Garcin

® Sur le refus du poste de cadi, voir Ibn
Djama‘a (Husn II, p. 138) et Ibn Dagqiq
al <Id (Husn II, p. 134); Ibn Daqiq al <Id
(Husn I, p. 298) et Ibn “Abd as-Salam (Husn,
I, p. 173) fréquentent Shidhili. Ibn ‘Abd
as-Salam a recu le froc de Shihab-ad-din,
Suhrawardi et participe a des séances de
sama® et de danse. Nous y reviendrons.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 79 Yoes—

au moins une réputation d’homme irréprochable. En revanche, Nawdwi, supérieur
du Dar-al-Hadith de 1’Ashrafiyya & Damas, a été un véritable ascéte;il garda
toute sa vie le célibat, pratiquant le jelne et la retraite @. Quant & Tzz-ad-din ibn
‘Abd as-Salam, plus que sa formation en Droit shafiite et Traditions, qui lui
valut sa charge de grand cadi et un enseignement a la Salihiyya, c’est son activité
de prédicateur qui fut a l'origine de son autorité morale. A Damas, il faisait cesser
les innovations bldmables dans la prédication, selon Ibn al Imédd; il usait d’une

langue claire et simple et non pas de la prose rimée dont le souct majeur était

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

Pexercice de style. On doit remarquer que son activité de prédicateur, poursuivie
au Caire, s’est surtout développée apreés son retour de Baghdad ot il vécut sans doute
parmi les sermonnaires traditionalistes de la capitale abbasside. Comme Ibn Dagiq
al Id, il fréquenta les sifis; il avait regu le froc de Shihab-ad-din Subrawardi (dont
les relations avec le calife an-Nasir sont connues), et il assistait aux séances de Abul
Hasan Shadhili. Plus que d’autres, ‘Tzz-ad-din ibn “Abd as-Salam semble un bon repré-

sentant de cet idéal islamique cher & Suydti et que garantit la présence du calife (2).

M Sur ‘Tzz-ad-din ibn Djamata, voir D. K.
I, p 379. Sur Taqy-ad-din ibn Daqiq al Id
qui prétendait descendre de Qushairi, voir
D.X. IV, p. 91 et S. D. VI, p. 5. Sur Ibn
Bint al Ataz, voir S. D. V, p. 319 et Inx
Kure, Biddyat XIII, p. 249. Sur Nawdwi,
voir S. D. V, p. 354 et Iex Karmr, Biddyat
XIII, p. 278.

@ Sur ‘Izz-ad-din ibn ‘Abd as-Salam, voir
Isn Karme, Biddye: XIII, p. 235. S.D.V,
p. 301. Susxi, Tabagat shafi‘ites V, p. 80-108.
Subki, et Ibn al <Imad aprés lui, insistent sur
son activité de prédicateur & Damas, aprés son
retour de Baghdad; pendant son séjour a
Baghdad, il se serait surtout occupé, parait-il,
de dévotions et de pratique ascétique. On
sait combien on assimile facilement le sermon-
naire et 1’ascéte (cf. Laousr, Profession de for
d&’Ibn Batta, p. 1xm, p. 153 et Peiiar, Le
Milieu Basrien, p. 108-116). Sur le milieu des
sermonnaires a Baghdad, & une époque un peu
antérieure & la venue de ‘Izz-ad-din, cf. Makpist,
op. ¢it., p. 377. On notera 'importance du

Jean-Claude Garcin

role joué par le Hadith et 'exégése coranique
(cf. Laoust, op. eit.). Les milicux piétistes de
Baghdad enseignaient souvent le Hadith et le
tafsir, dans les maisons particuliéres ; on remar-
quera que, lorsque Izz-ad-din vint au Caire par
la suite et qu’il eut abandonné son enseigne-
ment officiel, il inaugura chez lui un ensei-
gnement du tafsir, ce qui était nouveau au
Caire note Ibn al <Imad (S. D. V, p. 302).
Ce séjour & Baghdad semble donc avoir eu
unc certaine influence sur la prédication d’Ibn
‘Abd as-Salam et son activité enseignante ;
il en eut aussi sans doute dans le domaine
politique : sa sévérité a 1’égard de I’Ayyou-
bide de Damas qui traite avec les Francs,
vient aprés un séjour dans la capitale du cali-
fat sunnite renaissant et on peut penser que
le serment qu’il préta en 659 au premier
abbasside du Caire renouait avec une tradi-
tion vécue. On sait aussi qu’il reut le froc
de Shihab-ad-din Suhrawardi dont les rap-
ports avec le calife An-Nasir sont connus ; sur
ce mystique, cf. Laous?, Schismes, p. 245 et

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—te( 80 Yogr—

Au dela de ces quelques personnalités, ¢’est tout au long des listes du Husn qu’ap-
parait cet idéal d’équilibre. Onne s’étonnera pas de trouver le Hadith en bonne place :
il était normal que ce disciple d’Ibn Hadjdjar mette en valeur cette discipline — n’y
a-t-il pas pour Suyliti, citant Al Mizzi, un Idjthad dans le Hadith comme il y en a un
dans le figh? — mais on comprend bien qu’il ne s’agit pas la d’une simple préférence
de spécialiste. Dans son « Hustoire des Califesy, il a dit comment ce fut en s’appuyant
sur les gens du Hadith que des califes comme Al Mutawakkil, Al Qadir, Al Muktafi
ont pu mener une polilique de défense de la Sunna; et, nous I’avons vu, les fuqaha
qui se sont élevés contre les atteintes 2 la loi religieuse étatent aussi des traditionnistes
dont P'Islam, accueillant & la mystique, avait subi Vinfluence d’un ‘Abd-al-‘Azim Al
Mundhiri 0. Mais cet attachement & la discipline du Hadith ne signifie pas une hostilité
a la Théologie dogmatique ; outre la part faite au Kaldm dans le Husn, Suyiti devait
par ailleurs proclamer son Ash‘arisme dans sa Profession de Foi® : on retrouve ici
ce sens de la complémentarité des diverses disciplines de 1'Islam qui caractérise
Vauteur du Husn. De méme, dans les longues listes de juristes, chez les shafi‘ites

par exemple, il ne manque pas de signaler les nombreux fuqaha qui joignaient les

M. Mowut, Les Mystiques de UIslam (Paris
1965), p. 98. On peut se demander si
les contacts entre les deux hommes eurent
lieu & Damas au début du sitcle, lorsque
Suhrawardi y vint en qualité d’ambassadeur
du calife, on a4 Baghdad avant la mort du
mystique en 632. Nous reviendrons plus
loin sur Shadhili et les rapports qu’eut ‘Izz-
ad-din avec lui.

M Le Hadith occupe dans le Husn une place
trés importante ; pour la position de Suyéti
sur Vidjtthad dans le Hadith, voir Sma‘msnr,
S. n° 1, p. 5v (sur Mizzi, voir Lsousr,
Schismes, p. 274); aussi le hadith trouve sa
place méme dans la suite des imams mudjtahids
(I, p. 161-195); enfin Suydti énumére
longuement les traditionnistes en distinguant
selon leurs valeurs (I, p. 195-223).
Pour la politique d’al Mutawakkil, Al Qadir
et Al Muktafi, voir Tarikh, p. 346, 412 et
4A0. L’Histoire des califes mentionne d’ail-
leurs que tel ou tel calife a entendu le Hadith

Jean-Claude Garcin

(Tarikh, p. 335,392, 448,458, 464, 499).
Mundhiri, on 1'a vu, a été maltre d’Ihn
Daqiq al <Id et d’Ibn Bint al Aaz; il montra
beaucoup de respect pour Ibn ‘Abd as-Salam
(cf. Susk1 V, p. 81). Sur Mundhiri, voir Husn 1,
p- 201, 237; II p. 188, BR. I, p. 452,
S. D. V, p. 277. Suydti note son ascése;
on remarquera qu’on semble accoler volon-
tiers les mots Zahid et Hdfith (par exemple
pour Nawdwi en S. D. V, p. 354, pour Ibn
Daqiq al *Id en Huse I, p. 174).

® Pour la place faite au Kelam dans le Husn,
voir Lsoust, Schismes, p. 281. On peut trouver
la profession de foi de Suyiiti, trés courte, dans
une brochure publiée & Tunis en 1320 H./
1902, mtitulée : Madimus yahiawt “ala ‘aqiddt
al imdm as-Suydtl ... etc.; i y affirme en
terminant, qu’il considére Ash¢ari comme le
guide le plus éminent dans la Sunna. Le
jugement de Maqdisi sur le Shafi‘isme non
ash‘arite de Suytiti (op. cit., p. 341) parait
trop affirmatif.

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

~retde( 81 Joga—-

pratiques dévotionnelles & leur formation intellectuelle, voire qui étaient les éléves
de mystiques, tels Taqy-ad-din Subki, se soumettant & la direction de Tadj-ad-din
ibn ‘At Allah ), En revanche, le sufisme qui a une large place dans le Husn, surtout
& partir de la période ayyubide, est présenté d’une fagon trés orthodoxe. Ce n’est pas
un sufisme de place publique qui avait souvent la faveur de 1’é1ément mameluk. Dans les
courtes notices qu’il consacre aux stfis, Suytti reléve sans doute les pratiques de mor-
tification, les retraites auxquelles ils se soumettaient, les karamdt qui venaient récom-
penser leur effort ; mais il insiste encore plus volontiers sur la formation intellectuelle
recue par eux avant qu’ils ne s’engagent dans la Voie mystique. Ahmad Badawi a
étudié le droit shafi‘ite ; Abu 1 Hasan Shadhili a d’abord recu une sérieuse formation
qui faisait de lui un homme de valeur, méme dans le domaine du Savoir, écrit Suytiti
sans préciser ; Tadj-ad-din Ibn ‘AtA Allah était un théologien (mutakallim) également
compétent en exégeése coranique, traditions et droit malikite ®. Méme quand Suyiti
cite des siifis moins bien instruits, des extatiques par exemple (Madjdhub), il est évi-
dent que nous sommes loin ici de ce climat de sufisme populaire qu’on retrouve par-
fois chez Sha‘rani.

L’idéal religieux de Suytti est facile & nommer : ¢’est le Shadhilisme ; il est plus
malaisé de connaitre la nature de I'affiliation qui le liait & la Gonfrérie shadhiliyya,
participation réelle ou adhésion idéologique ®. Le Husn donne d’intéressants

® Sur Taqy-ad-din Subki (683-756) voir
Husn I, p. 173, BR. sup. II, p. 102, D. K.
IIT, p. 63. Laiousy, Schismes, p. 277.

@ Sur les mystiques, voir Husn I, p. 292-
311. Pour s’en tenir aux sufis des vin® et
1x° siécles, sur les pratiques ascétiques, voir
I, p. 242, 262; sur les retraites, voir I,
p- 239, 263, 273, 304; sur les Karamit
voir I, p. 299, 301, 302, 303. Sur Ahmad
Badawi (Husn I, p. 300) voir l’article de
Vouwers-Lirmany in B, [ (2) 1, p. 289.
Sur Shadhili (Husn I, p. 298), voir A. Cour
mE.I. (1) IV, p. 256. BR. sup. I, p. 804,
S.D.V,p.278. Susramt G 11, n° 10. Manhal,
n° 1585, Sur Tadj-ad-din Ibn Ata Allah (Husn
L p. 301) voir BR. sup. IT, p. 145. DK.T, p.
385.5.D. VI, p. 19. De méme Suyhti insiste
sur la formation dans les disciplines du Figh

Jean-Claude Garcin

et du Hadith, du Shaikh de Baibars II, Nasr
al Manbidji, ef. Husn I, p. 301 Maq. Q. IV,
p- 183, 263. Laowsr, Schismes, p. 271.

® Sur la Shadhiliyya, voir P'article de
Mircorrovrn in E. I. (1) IV, p. 258, Ru,
Marabouts et Khouan (Alger 1884), p. 211 sqq.
Deronr et Coprorant, Les confréries religieuses
musulmanes  (Alger, 1898), p. 443 sqq.
Pour un exemple moderne, voir Lives, 4
Moslem Saint of the Ninetieth Century, Shaikh
Ahmod Al “Alawi (London, 1961). On sait
qu'il y a dans la Shidhiliyya, dés 1'époque de
Suytiti, semble-t-il, des degrés plus ou moins
laches d’affiliation A la confrérie, le moindre
d’entre cux permettant de se dire Shadhili,
of. citation d’Torammy v Mawinsy, in Mafdkhir
al ‘Alya, p. 106, rappelé¢ en Ry, op. cit.,
p- 249, cf. aussi Lines, op. cit., p. 73, n. 1.

12

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

et 82 Yotr—

renseignements sur le Shidhilisme qui se traduit socialement par le souci de réunir les
croyants, de les instruire et de les faire prier : Suyliti présente souvent les shadhilis

comme des sermonnaires (. On peut, grice au Husn, connailre les noms de ceux qui,

semblent avoir ét6 les principaux shidhilis au moment ot le mouvement prenait forme,
disciples d’Abul “Abbas al Mursi par Yaqtit al Habashi @ ou, pour la branche malikite,

par Tadj-ad-din ibn ‘Atd Allah®. Mais les notations ne sont pas systématiques;

M L’expression qui scmble caractériser
Paetivité d’un ShAdhili est « Yatakalom <ala
an-nds» ; elle est employée en Husn I, p. 303
pour Ibn Malaiq; p. 304 pour Ali Wafa et
Abu Bakr al Malawi; c’est le méme terme
quemploie Ibn al “Imad pour Shadhili
(S. D. V, p. 279); pour Tadj-ad-din Ibn
‘Atd Allah (S. D. VI, p. 19) et encore pour
Ali Wafa (S.D. VIL, p. 71). On trouve aussi
Pexpression « Youzaklir an-nds» que Suylii
emploie en Husn I, p. 303 pour Salah-ad-din
al Kal®i; il précise méme : “ala tarigat ash-
Shadhiliyyat», p. 300 pour Nasr-ad-din
Muhammad ad Dja‘bari, Kamal-ad-din ibn
Djafar al Hashemi ot son fils Abul ‘Abbas;
on trouve bien sdr aussi le terme plus courant
de wa'th(Husn I, p. 303 pour Hasan al Habar).

® Abul“Abbas al Mursi, mort en 686 (Husn
L p. 300, Susravr G II, n° 11, voir Particle
Shadhuliya par Marcowrovrs, E. 1. (1) IV,
p- 258) eut comme disciple Yaqat al Habashi,
mort en 732 (Husn T, p. 301, S. D. VI,
p- 103, Smarant G I, n° 12, avee date du
décés corrompuc, reprise par ‘Anr Pasma VII,
p- 69) : Ibn Dattuta 1’a rencontré & Alexan-
drie en 725 (The travels of Ibn Battula, Cam-
bridge 1958, p. 24). Yaqt cut pour dis-
ciple et gendre Ihn Habdr mort en 791 (Husn
I, p. 303) qui cut pour successeur Salah-
ad-din al Kal&imort en 801 (Husn I, p. 303)
qui eut lui-méme pour successeur Abu Bakr
al Malawi mort en 841 (Husn I, p. 304,
Daw X1, 37). Une autre branche de la Shidhi-
liyya, plus illustre, est aussi issue de Yaqit

Jean-Claude Garcin

al Habashi ; celui-ci eut comme disciple Shihab
ad-din ibn Mailaq mort en 749 (Husn 1,
p. 319, cité en Sm‘mant G II, n° 26); ce
sermonnaire eut comme disciple, nous le
savons par Sharani, le grand cadi Nasir-
ad-din 1ibn Mailaq, mort en 797 (Husn I,
p. 303, II, p. 115, BR. sup. II, p. 148,
Sausr, op. cit., n° 25, p. 87); celui-ci eut pour
disciple Shams-ad-din al Hanafi mort en 847
(Husn I, p. 305, BR. sup. II, p. 150,
Smamamt G II, n° 26) lequel eut pour disciple
Abul “Abbas as-Sirsi (Husn I, p. 305, Daw II,
p- 125, 8. D. VIL, p. 297).

® Tadj-ad-din ibn <At4 Allah, mort en 709,
fut comme Yaqtt al Habashi un disciple de
Abul ¢Abbas al Mursi. Il eut comme éléve
un certain Dawud Shadhili (Svvurr, Bughial
al wutat, Le Caire 1326 H., p. 246; on le
trouve aussi dans le manuscrit de 1’Escurial
n® 483, d’Ibn al Hadj an-Numaivi, p. 21 v,
en cours d’édition par le R. P. L. pg Prisne.
Dans les documents maghrébins, il porte le
nom de Dawud al Bakhili, c¢f. G. Dnacuz,
Esquisse d’histotre religiouse du Maroe, lableau
V); ce Dawud mort en 733 eut pour éléve
Muhammad Wafa, mort en 765 (S. D. VI,
p. 206, Susrint G II, n° 15, Manhal 2372,
BR. sup. II, p. 4 qui semble étre identique
asup. IT, p. 148 ol la date de décés parait
erronde) ; ‘Ali Ibn Wafa son fils, mort en 807
(Husn I, p. 304, BR. sup. II, p. 149,
S. D. VIL, p. 71, Swram G, II, n° 16,
Manhal n° 1634) est celui que cite Suydti.
L’historien du Husn semble peu préoccupé

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t0e( 83 )etsom

peut-tre le Shadhilisme était-il alors en Egypte encore trop peu structuré pour qu’on
songe & citer avec précision une suite de grands maitres : le seul vral maitre étant le
Prophéte et la liberté d’affiliation étant de végle, le Shidhilisme apparait dans le
Husn plus comme un mouvement aux diverses ramifications que comme une Conlré-
rie unitaire (1), Toutefois, ce mouvement se proclame fidéle & la Sunna et Suyiti
dans cetle mesure surtout, se réclame de lui. Il cite dans la liste de ses ouvrages le
« Ta'yid al hagiqat ol “aliyat wa tashyid at-tariqat as-shddhiliyyaty. Gette « Défense et
dlustration de la mystique shddhibie» caractérise bien son Shéadhilisme ; Tesprit qui
I’anime nous a semblé étre le méme qui perce en maints endroits du Husn ct il nous
a paru utile de donner briévement quelques grands thémes de cet opuscule encore
inédit ; ceci permettra de mieux comprendre ce qu’est ceite religion sans bud‘al ni
falsafa que la présence des califes symbolise et garantit en Egypte @.

A cbté des écrits de Thn ‘Atd Allah, Ibn Mughaizil et Ibn ‘Iyad @), le Tu’yid ne se

présente pas comme un {raité strictement confrérique, une collection de traditions

de cette branche malikite de la Shadhiliyya
qui a joué pourtant un trés grand role cf.
Mumasmsp Tawriq an Baxer : Kitdb Baie Sddit
al Wafdiyyat et Z. D. M. G., t. 50, p. 468;
est-ce encore Ja un exemple du Shafiisme de
Suyhti?

@) Suyliti ne semble pas attacher une grande

importance & ce que les Shadhilis soient cités
dans le Husn. Outre les Banu Wafa qui ont
peut-étre contre eux de n’étre pas shafi‘ites,
il n’y a pas de mention d’importants shadhi-
lis contemporains, comme par exemple Ibra-
him Abul Makarim (Daw I, p. 164); d’autres
shadhilis sont cités sans qu’il soit fait men-
tion de leur appartenance a la Shadhiliyya,
tel Muhammad ibn al Labban (Husn I, p. 442)
cité parmi les foqaha shafi‘ites ; 1l était pour-
tant le gendre de Yaqit al “Arshi (D.K. III,
p. 330, S. D. VI, p. 163).

® Un manuscrit du Ta‘yid se trouve & la
Bibliothéque Nationale du Caire, Tasawwufl
n° 2014, 76 folios, naskhi, 19 lignes.

@ Sur Tadj-ad-din, voir BR. II (2) p. 143.
Une traduction partielle du Miftah al Falah

Jean-Claude Garcin

par L. Garoer est donnée dans Thémes et
Textes mystiques, Paris 1957, p. 148 et dans
Ezxpériences mystiques en lerres non chréliennes,
p- 153, Sur Ibn Mughaizil, voir Hanesere,
Z.D.M. G. VI, p. 14sqq. Isv <Ivip est
tardif; dans son ouvrage, les Mafdkhir ol
‘aliya fi | ma’athir ash Shddhiliyya (Le Caire,
1314 H.) on voit (p. 122) que son maitre
en mystique était un éléve du pére de Muham-
mad ibn Nasir-ad-Drai qui fut le fondateur de la
branche Nasiriyyine de la Shidhiliyya, & Tam-
grout (Maroc) : il mourut en 1130 H./1717,
cf. G. Dracue, Esquisse d’Histoire Religieuse du
Maroc (Paris, 1951), p. 187. En dépit de la
date, il semble qu’on puisse faire confiance
ala pureté de la tradition rapportée, le milieu
ou véeut sans doute l'auteur étant trés
orthodoxe (cf. Dracum, op. eit., p. 199 et
203). D’autant qu’une bonne partic de
Pouvrage reprend des opuscules de Ahmed
Zarruq mort entre 921 et 931 (cf. Dracuz,
op. ¢it., p. 48, n. 6) peu de temps aprés
Suylti.

132,

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( 84 Yee3—

sur le Maltre, un manuel de pratiques mystiques ou un recueil de pridres suréro-
gatoires, mais comme une défense de la Mystique dont le Shadhilisme serait la meil-
leure expression. L’ouvrage se veut un éloge de la Mystique et un instrument de lutte
contre les faux stifis qui ont de plus en plus d’audience. Comme I’écrit le faquih
Tadj-ad-din Subki ¥, certains ont mauvaise opinion des mystiques parce qu’ils ne

_savent pas ce que c’est qu’un mystique. A travers les exemples de Djunaid, Dhul

Ntin Misri, Qushairi @, on peut voir que la Mystique est purification de ’dme, Connais-
sance, anéantissement en Dieu, miséricorde et fidélité & la Révélation et & la Sunna.
Un mystique doit avoir le sens de 1’éducation d’autrui. Il doit &tre discret sur les gréces
que Dieu lui accorde, prudent dans la révélation de ses connaissances mystiques qui
risquent d’induire en erveur celui qui ne marche pas dans la Voie; en revanche on
doit prendre garde de porter sur le myslique un jugement précipité. La Mystique
est une Science dont on trouve les prémisses dans le Coran : elle est lide au F iqh
comme la rhétorique & la grammaire. La Mystique est le eccur du Figh et le Figh est
la porte de la Mystique. La Mystique a ses lois comme le figh, et bien souvent c’est
Ja fagon de présenter la Mystique qui éloigne d’elle les foqaha. Les ouvrages qu’on
doit recommander sont le Qd4t al Quléb d’al Makki et Vlhya de Ghazzali ®). Suytiti
donne un long extrait de Qutb-ad-din Qastallani qui fut supérieur du Dar
al Hadith de la Kémeliyyat @, sur la distinction entre les vrais et faux mystiques :
il faut se garder du grand nombre de faux sufis qui n’appellent & Dieu
les croyants que dans leur propre intérét ou introduisent dans la Mystique
des éléments étrangers qui n’en font pas partie, mettant la Mystique au-dessus
du respect de la Loi. La vraie Mystique est effort sur soi et aussi une
science complexe notant les étapes de la Voie avec ses termes techniques propres.
La mort & soi-méme et la science qui garde des déviations sont toutes deux
nécessaires. Il ne suffit pas de jouer avec des termes techniques pour étre un mystique ;
Ghazali dans 1'Thya a déerit les diverses catégories de faux mystiques qui font leur

essentiel de ’accessoire, phraséologie ou oripeaux; on peut en décrire bien d’autres.

@ Sur Tadj-ad-din Subki (727-771), fils  Mystiques Musulmans, p. 61-67 et 84. Sur
de Taqy-ad-Din (voir note 1, p. 81), juriste Dhul Nun Misri et Qushairi cf. Mowt, op. eit.,
shafi‘ite et auteur des célebres Tabaqat, cf.  p. 52 et 90.

Scuscar, article Subki in E. I. (1) IV, p. 517 @ Cf. Motg, op. cit., p. 89 et 93.
et BR. II, p. 89. ® Sur Qutb-ad-din Qastallani (614-686),

@ Sur Djunaid voir 1'article de Arsmrry  of. Husn I, p. 236 et BR. S I, p- 809.

dans E.I. (2) II, p. 614 et M. Mort, Les

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t2e( 85 eer—

La Mystique exige un long entrainement: il ne s’agit pas, poursuit Suyiti, de faire
comme le mameluk qu’on vient d’importer et qui au lieu d’apprendre & se battre s’inté-
resse au gouvernement de 'Empire et & la nomination des fonctionnaires ; il faut franchir
des étapes puis Dieu donne au vrai mystique, au Péle, la possibilité d’exprimer ce qu’il
éprouve, d’instruire et d’appeler au véritable Islam. Aprés cette critique de P’exibi-
tionnisme intéressé d’une mystique trop facilement regue autour de lui, Suyiti
en vient & une seconde partie plus proprement dogmatique (. I1 expose d’abord ce
qu’on peut considérer comme la croyance de base de tous les vrais mystiques, croyance
en un Dieu créateur dont il vaut mieux penser que son action créatrice se produit
dans le temps, conformément & la doctrine ash‘arite ; sans doute les mystiques n’ont
pas le méme souci que les foqaha d’arriver & une unité d’opinion absolue : le seul
Maitre est le Prophéte et la divergence de vues est une bonne chose. Mais la fidélité
a la Révélation et & la Sunna s’impose. On a introduit dans la vraie mystique des
éléments étrangers qui ont produit des déviations. D’abord, la doctrine de 1'Uni-
fication et de I’Infusion divine (hulul) ; aprés en avoir dénoncé I'impiété et le caractére
illusoire, Suytiti affirme que les foqaha ont bien reconnu que des mystiques comme
Djunaid, Qushairi, Shidhili, Ibn “Atd Allah n’adhéraient pas & cette doctrine. La
mystique shadhilie est celle de Djunaid, et elle est sans reproche . D’autres doctrines
étrangéres comme 1’opinion selon laquelle le mystique est au-dessus de la Loi (:bdha),
ou bien la théorie moniste (wahdat al wujud) issue de la Falsafa ne se trouvent pas

compte de la difficulté d’exprimer des réalités
mystiques, de Pambivalence des termes em-
ployés et du style qui leur est propre. On
ne peut donc les condamner, ni interdire de
les lire ; pourtant un bon commentaire s’im-
pose et on ne doit pas pousser le débutant &
de telles lectures. — On reconnait 1a 1a position
qu’adopta en 875, le grand cadi Zakarya al
Ansari, un autre Sh&dhili, quand certains
docteurs, en particulier des hanbalites, mirent

M Teyid fol. 32 v. sqq.

® Sha‘rani dans ses Tabagdt se réclame aussi
de Djunaid qui est d’ailleurs seul cité (avec
Ashcari) dans la Profession de foi de Suytti :
Shadhili n’a été qu’un rénovateur. Quant a
Porthodoxie sunnite des grands mystiques,
c’est la position fondamentale de Suytti. Ger-
tains pourtant le génent et il consacre plusieurs
pages du Ta’yid a leur défense (fol. 45 sqq.).
Que penser en effet de mystiques comme Ibn

cArabi, Ibn al Farid ou les shidhilis Muham-
mad et Ali Wafa? 11 faut d’abord, selon lui,
se souvenir que d’éminents foqaha ont
reconnu leur orthodoxie. Outre que les
propos qu’on leur reproche peuvent étre le
fruit de 1’ivresse mystique ou introduits
faussement dans leurs ceuvres, on doit tenir

Jean-Claude Garcin

en doute 1’orthodoxie d’Ibn al Farid. Ci.
Mamelouks Circassiens p. 52 sqq. D’une fagon
générale, dansle Ta’yid, Suyiti réduit d’office,
ot souvent d’une fagon bien peu convaincante,
Ia tradition mystique au sunnisme orthodoxe
en jouant sur ’ambiguité des termes (en par-
ticulier pour Bistami et Hallady).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—t2e( 86 )eer—

dans la voie de Shidhili V. Le mystique n’accepte pas davantage aveuglement toutes
les inspirations qui lui viennent ; il les juge par référence a la Révélation et & la Sunna,
grice & la formation qu’il a regue. G’est essentiellement 1’absence de formation et de
connaissances qui est responsable des déviations.

La doctrine n’est pas nouvelle. On la comprend trop bien quand on songe & I’étrange
galerie de portraits qu’on trouve dans Sha‘rani, au manque de formation religieuse
du peuple que le shidhilisme voulait pallier, & I'islam plus que rudimentaire des
mamluks souvent incapables de lire ’arabe. Ce qui frappe dans cet opuscule, ¢’est
insistance mise & rappeler 1’effort personnel, et, comme dans le Husn, 1a prudence
extréme observée & I'égard de toutes les manifestations trop voyantes de la vie mys-
tique, mais ¢ est aussi la préoccupation de faire progresser les croyants, de les instruire ;
c’est le sens de la pédagogie, le souci de montrer la conformité des positions mys-
tiques avec la Révélation et la Sunna, de s’appuyer sur le Figh et le Hadith. C’est
une défense de la Mystique et en méme temps une attaque des faux sifis. Ce Shadhi-
lisme est lourd de tout le patrimoine culturel du Husn. Ce qui est plus caractéristique,
ce sont les autorités invoquées. On trouve d’abord, comme il est normal, que les plus
nombreuses références vont a la tradition du Shadhilisme : Abul Hasan lui-méme,
Abul ‘Abbas al Mursi, Ibn ‘At Allah. L’exposé est par ailleurs tout chargé de citations
de Djunaid, de Ghazali, de Kaldb4di et de Qushairi (). Des passages de Shihab-ad-din
Suhrawardi, de Tadj-ad-din Subki, de Qutb-ad-din Qastallani jouent un role essentiel
dans le développement ®. Mais le plus frappant est de retrouver aussi comme garant
de I'orthodoxie ‘Izz-ad-din Ibn Djama‘a, Taqy-ad-din ibn Daqiq al “Id et “Izz-ad-din
ibn ‘Abd as-Salam ). Sans doute la tradition shidhilie, celle des Lataif al minan d’Ibn

M La responsabilité des déviations monis-
tes est rejetée sur Avicennes (fol. 55) ; 1'inter-
diction d’étudier la logique et la falsafa, gé-
nératrices de croyance perverse est approuvée.

@ Aprés les ShéAdhilis proprement dit,
Djunaid et Ghazali sont les plus souvent
cités avec le Kitab af tofarryf de Kalabad:
(cf. Mowt, op. cit., p. 89); puis on lrouve
Qushairi, Tustari, les Manazil d’Ansari et la
Hilyat al ewhya d’Aba Nutaim al Isfahani.

@ Suyiti ne dit pas a quel ouvrage de Tadj-
ad-din Subki il emprunte ses longues citations;

Jean-Claude Garcin

pour Qutb-ad-din Qastallani (cf. BR. ST
p- 809) il cite 1'lgtida ol djafif bil “agil (Ta’yid
fol. 144). Quant a Shihab-ad-din Suhra-
wardi il s’agit du <Awarig ol Matorif (cf.
Mo, op. cit., p. 98).

® Taqy-ad-din ibn Daqiq al <Id, ouire sa
visite & Shadhili (Ta’yid fol. 45 v.) garantit
par saprésence 1’orthodoxie du samas (fol. 64).
De “Izz-ad-din ibn Djamata sont cités un pas-
sage sur le hulul (fol. 43 v.) et sur les rap-
ports entre nubuwat et risalat (fol. 60) <Izz-
ad-din ibn ¢Abd as-Salam est plus amplement

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 7 (1967), p. 33-90

—-»Ho( 87 Yooz

‘AtA Allah ou celle d’Ibn “Iy4d, les montre souvent autour du Maitre, au Dar-al-Hadith
de la Kameliyya du Caire, ou méditant avec lui sur Qushairi dans telle ville du Delta (0,
Iei, il y a plus que des souvenirs historiques. Si leur sunnisme vigilant a entouré
la naissance du ShAdhilisme, il est maintenant utilisé a la lutte contre la mauvaise
mystique, celle qui ne suit pas la tradition de Qushairi et d’Abt Nu‘aim al Isfahani,
celle contre laquelle combattit Suytiti au couvent de Baibars II et qu'un émir mameluk

appuyait contre lui.
* ¥ *

Nous avons dégagé quelques-uns des thémes essentiels du Husn, ce manuel d’His-
toire de 1’Egypte Islamique. La fidélité & un califat déchu est sans doute ce qui peut
étonner le plus; en fait elle s’harmonise parfaitement avec I’attachement global de
Suytiti & la tradition musulmane, legs de civilisation ou Sunna du Prophéte. Les insti-
tutions politiques, ’administration, la culture, !’exigeance d’une mystique que les
sciences islamiques garantissent de 1'erreur, tout reste dominé par les souvenirs
classiques, auxquels la caste militaire mamelouke ne participe guere : que le califat
soit la nécessaire clé de votite de 1'édifice islamique, on en conviendra longtemps
encore et les réformateurs modernes n’ont pas pensé pouvoir s’en passer si facilement ®! ;
mais Suy(iti n’a pas, semble-t-il, une vision aussi nette du probléme. Sa fidélité aux Abbas-
sides, nous 1’avons vu, est plus mélée a des considérations familiales et personnelles ;

les jugements de I’historien, les exigences du défenseur de la loi religieuse s’y sont

Dien soumet les éléments au croyant. La

cité : pour ses rapports avee Shadhili (fol.
tradition musulmane n'ignore pas les liens

45 v. et 46) sur les questions du samar

(fol. 64, 65 v.sqq), sur les rapports entre
nubuwat et risalat (fol. 60), sur la connais-
sance de Dieu par le wali (fol. 12).

™ Voir en particulier, Ibn ‘Iyad, Mafakhir,
p. 15, 23, 31-32, 36, 98. ‘Izz-ad-din ibn
‘Abd as-Salam qui avait sans doute fréquenté
les milieux des sermonnaires de Baghdad,
assista en Egypte & la naissance du Sha-
dhilisme. On peut méme penser que certaines
attitudes du shaikh (le shaikh commandant
au vent devant Damiette, cf. Husn II, 46)
sont trés ShAdhiliennes (cf. les litanies de
la Mer rapportées par Ibn Batoutah, in
Voyages d’Ibn Batoutak, t. I, p. A1 sqq) :

Jean-Claude Garcin

de ces personnages. Le cheikh KAmil Muham-
mad °Adjlan réunit dans sa piéce historique,
sultan al “ulam@’, que nous avons présentée
plus haut, <Izz-ad-din ibn <Abd as-Salam, le
malékite Ibn Hadjib qui 1’aida 4 Damas,
Malik Salih Nadjm-ad-din Ayyub, Koutousz,
Baibars, Ibn Daqiq al <Id, Shadhili et ‘Abd
al ‘Azim Mundhirt ...

® Voir Laovst, Le Califat dans la doctrine
de Rashid Ridi (Beyrouth, 1938). On y
retrouve bien siir le lien entre les institutions,
la culture et la sunma religieuse (op. cit.,

p- 7).

Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—toe( 88 Yoer

ajoutés, et aussi les griefs du faquih : les mamelouks oppresseurs du calife, ont brisé
le monopole shafi‘ite, ils ont organisé 1’état a leur profit, se faisant largement payer
leur role de protection des Musulmans. L’indépendance & 1'égard d’un pouvoir qui
laisse commettre 1'injustice, devient une vertu qui renoue avec I’exemple des anciens.
Ges divers jugements qui orientent la lecture du Husn s’expriment dans de brefs
commentaires, des portraits réduits & 1’essentiel, des personnages plus longuement
ou plus souvent évoqués, d’autres qu’on passe sous silence; ils composent & eux
tous, une attitude cohérente dont les différents éléments s’appellent I'un autre.
Il ne s’agit sans doute pas, méme en tenant compte de la tentative avortée de 902 H./
1496 J.~C., d’une conception claire de ce que doit &tre I’état musulman. L’attachement
de Suyti aux califes, qui tranche sur son époque, est personnel et culturel, presque
affectif : le califat subsiste et contribue par sa présence a la gloire de I'Egypte devenue
Iétat Islamique par excellence(!) ; le Gaire a hérité de Baghdad. Gurieusement, le califat
a changé de sens depuis I’aube des temps classiques ; il est devenu chez cet homme
comme un symbole, une raison de cette opposition aux puissants du jour que sait

parfois susciter 1’Islam, et qui fait partie de sa grandeur.

Le Caire, décembre 1965.

() Sans doute on pourra dire que cela  vraiment musulman; I’épigraphie en fait foi
méme fut 1’ceuvre de Baibars (cf. Van Bereney, (ef. Vax Bercmey, op. cit., p. 246 et p. 300,
Matériauz, p. 414), qui en recueillant le calife, n. 3). Mais ce n’était qu'un sultanat et le
faisait *du sultanat égyptien le seul sultanat  calife, un instrument de légitimation.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t( 89 )oas—

ABREVIATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

Aur Pasua = Aur Pasua Mussrax, Khitat tawfiqiya djedida, Le Caire 1305 H./1887.
Br = BrocxeLyany, Geschichte der Arabischen litteratur, 2° édition et supplément, Leiden 1937-

1949.

Brockermany = Brockewyany, Histoire des peuples et des états islamiques, traduction Payot,
Paris 1949.

Daw = Muaawman Saxuiwi, ad-Daw’ al-limi® i ahl ol qorn at-tdsi, Le Caire 1353-1355 H./
1934-1936.

D.K = Isx Havssr av ‘Asoarini, ad durar al Kdminat fi aydn almi’at ath-théminat, Hyderdbdd

1348-1350 H./1929-1931.
E.I' et E.I2 = Encyclopédie de Uislam, 1™ et 2° édition.

Guazzr = Navow ap oy Gumazzr, ol Kawdhb os Sé’ira bi a'ydn al mi’at al ‘dshira, Beyrouth

1945-1949.
Histoire = G. Wisr, L’Egypte arabe, de la conquéte arabe & la conquéte ottomane, Paris
1937.

Husn = Svyuvnt, Husn ol Muhadaret fi Akhbar Misr wa-l Qéhiret, Le Caire 1299 H./1881.

Journal = G. Wier, Journal d’un bourgeois du Caire (traduction de la chronique d’Ibn lIyis),
Paris 1955-1960.

Khitat = Maqruzr, Mawdith wa’l-itibdr bi zikr al Khitat wa’l-athdr, Bulaq.

Laovst = Laousr, Les schismes dans 'Islam, Paris 1965.

Maq B = Brocugr, Hustoire d’Egypte de Magriz:, Paris 1908.

Maq Q = Quatnenire, Histoire des sulians Mamlouks, traduction de Maorizt, Paris 1837.
Les chiffres romains renvoient aux quatre parties des deux tomes.

Maq S = Maonizr, Kitab as Sulik b ma‘vifat duwal ol mulik, édition Mustapha Ziyadat, Le
Caire 1934-1958.

Mamelouks Circassiens = G. Wigr, Histoire des Mamelouks Circassiens, Le Gaire 1945 (traduction
de la chronique d’Ibn Iyis).

Matériauz = Vsn Bencuey, Matériaux pour un corpus inseriptionum Arabicarum, Paris 1903.

Prégis = G. Wier, Précis de I historre d’Egypte, t. I, Le Caire 1932.

S.D=TIsn v “Inav, Schadhardt ad-dhahab fi akhbar man dhahab, Le Gaire 1351 H./1932.

Sua‘rin G. et S. = Suariny, Lawdqih al anwdr fi tabagat as Sddit ol akhyor et le « dhatl»
(voir notre Indez in Annales. Islamologiques, t. VI, Le Caire 1965).

Tag. Pop. = Iex Tacunt Bmol, an Nujiim az-zdhira fi mulid Misr wal-Kihira, Berkeley 1909-
1923. .

Tag. Pop. T=W. Porrer, History of Egypt translated from the Arabic Annals of Abu 1-Mahasin
ibn Taghri Birdi.

Térikh = Suyvnt, Tarikh ol Khulafa, Le Caire 1371 H./1952.

13

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

P1.
Pr.

Ps.
Pr.

PLANCHES (1

IX. — La cour intérieure du couvent de Baibars II dont Suyuti fut le supérieur.

X. —Le tombeau des califes Abbassides & 'ombre du trés populaire (et moderne)
sanctuaire de Sayyida Nafisa.

XI. — Deux pages du manusrit du Ta’yid (manuscrit du Gaire).

XII. — Les grandes ruines du dar al hadith de Malik Kdmil ol on se réunissait autour

de Shadhili.

M) Nous voudrions remercier ici M. Jacques Marrueror qui a bien voulu prendre ces photographies.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Pr, IX

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Pr. X

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L. X1

g

AT TR T, .3..~Lmhl...
ATV ool | e LS
l&mgB\ﬁJ?)Hﬂ:ﬂi
ﬁ%%,3%ﬂiﬂjdﬂﬂﬂ§
OGNS &1 e er—
ok R NG o
[O{JFEF T T e (0

Pime e 7 e

MO I K TRl A
%ﬂb«.ﬂ.?ﬁ.\:.ﬂ.ﬁ)ﬁb&ﬁ?ﬁ:\l
M UE) WG] e e Tl K i
N P e A esO PO
R AR CaON AL adhl e s
ERFE A PR e
i utad v\ Ll A
wbi(~ O FT G T i
G TSI R
T P 2T A ey
DY ol tipidmliE ket

Y Aes S e e R0 e
e (T2 E N ST

e R YD e o
e A L Ll A S
Gpo~e s AT O Cenaty
Qi e R T e
i ST P R R A
AR} A0k Ml i
STy ¢ € <E TN T (T TP
AR e 1787 ) 0T (B
O
it IR ILA R T ioalaTol7 L =
S0 Z1 10 G e T [
292 EnT el
Py (R e
Tad oy A k3 A ) i s Zanf e
R 1T i S A
T PR~ e g

MOLSTER TS A |

4 planches].
https://www.ifao.egnet.net

al Muhadarat de Suy(ti [avec

Anlsl en ligne

n-Claude Garcin
e, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jea

Histoir
© IFAO 2026


http://www.tcpdf.org

Pr. XII

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
https://www.ifao.egnet.net

© IFAO 2026 Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

ERRATA ET CGCORRIGENDA

p. 39 mnote 5-— au lieu de : al-Kdwd», live : «al-Kdwt».

p- 40 note 3 ligne 3 — ajouter : ou avec H. Derenbourg (oumara du Yémen p. 15)
«La beauté de Uentretien sur I histoire de UEgypte et du Caire.

Anlsl 7 (1967), p. 33-90 Jean-Claude Garcin
Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Husn al Muhadarat de Suy(ti [avec 4 planches].
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

