ministère de l'éducation nationale, de l'enseignement supérieur et de la recherche



en ligne en ligne

AnIsl 59 (2025), p. 191-272

Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem

'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb et la politique impériale des Marwānides en Égypte

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

#### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

## MATHIEU TILLIER\*, NAÏM VANTHIEGHEM\*\*

## 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb et la politique impériale des Marwānides en Égypte\*\*\*

#### RÉSUMÉ

Les réformes fiscales menées en Égypte par 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb (m. 132/750), surintendant des finances de 107/726 à 116/734, sont connues pour avoir provoqué les premières grandes révoltes paysannes de la province. Une série de nouveaux documents papyrologiques met en lumière plusieurs aspects méconnus de sa politique. Nous en proposons ici l'édition, ainsi que la réédition d'une borne d'arpentage, et les confrontons aux sources littéraires, notamment au récit de Jean le Diacre dans l'Histoire des patriarches d'Alexandrie. Ibn al-Ḥabḥāb apparaît comme l'agent direct du calife Hišām b. 'Abd al-Malik, qui le chargea de mettre en œuvre en Égypte la réforme qu'il envisageait sans doute à l'échelle de l'empire. L'arpentage des terres et le recensement des individus comme des animaux avaient pour objectif d'augmenter les recettes fiscales sur une base équitable et d'étendre la perception aux populations

Les éditions de papyrus coptes et grecs sont abrégées suivant les conventions de la Checklist of Editions of Greek, Latin, Demotic, and Coptic Papyri, Ostraca, and Tablets (https://papyri.info/docs/checklist), celles de papyrus arabes le sont d'après la Checklist of Arabic Documents (https://www.naher-osten.uni-muenchen.de/isap/isap\_checklist/index.html); les abréviations peuvent être retrouvées grâce au moteur de recherche de l'Arabic Papyrology Database (https://www.apd.gwi.uni-muenchen.de/apd/bibliography.jsp).

<sup>\*</sup> Mathieu Tillier, Sorbonne Université, UMR 8167 Orient et Méditerranée, mathieu.tillier@sorbonne-universite.fr \*\* Naïm Vanthieghem, CNRS, IRHT, naim.vanthieghem@irht.cnrs.fr

<sup>\*\*\*</sup> Nous remercions les experts anonymes pour leurs précieuses remarques, qui nous ont amenés à revoir ou à approfondir certains points de notre argumentation, ainsi que Lajos Berkes pour son aide dans la lecture et l'interprétation des séquences grecques du document n° 3. Notre reconnaissance va enfin à Johannes Thomann, qui nous a signalé l'existence de ce même document et nous en a procuré une image.

jusque-là exemptées – les moines, mais aussi les musulmans. La puissance du surintendant, qui en vint à éclipser le gouverneur militaire, se mesure à l'aune des grands travaux qu'il entreprit à Fusțăț et dans les environs, et du prédicat honorifique « *amīr* » qui fut accolé à son nom.

Mots-clés: Omeyyades, Égypte, campagnes, gouverneur, surintendant des finances, impôts, non-musulmans, moines, topographie urbaine, palais

#### + ABSTRACT

## 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb and the Imperial Policy of the Marwānids in Egypt

The tax reforms introduced in Egypt by 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb (d. 132/750), who served as finance director from 107/726 to 116/734, are known to have triggered the first major peasant rebellion in the province. Recently discovered papyrological documents provide new insights into several overlooked aspects of his administration. This article offers an edition of these documents along with a new edition of a milestone, and compares them with literary sources, particularly the account given by John the Deacon in the *History of the Patriarchs of Alexandria*. Ibn al-Ḥabḥāb emerges as the direct agent of the caliph Hišām b. 'Abd al-Malik, who entrusted him with carrying out in Egypt a reform that was likely designed for the entire empire. The land survey and the census of people and animals were aimed to increase tax revenue on a fair basis and expand taxation to previously exempt groups, such as monks and Muslims. The growing influence of the finance director, who eventually surpassed that of the military governor, is evident in the major construction projects he initiated in Fusṭāṭ and its vicinity, as well as in the honorific "amīr" that was attached to his name.

**Keywords**: Umayyads, Egypt, countryside, governor, finance director, taxes, non-Muslims, monks, urban topography, palaces

ملخص
 عبيد الله بن الحبحاب وسياسة الدولة المروانية في مصر

من المعروف أنّ إصلاح نظام الضرائب الذي أجراه عبيد الله بن الحبحاب (ت٠٠/١٣٢)، صاحب خراج مصر من سنة ٧٢٦/١٠٧ إلى سنة ٧٣٤/١١٦ قد أدّى إلى اندلاع أول ثورات الفلّاحين الكبرى في هذا الإقليم. تسلّط بعض البرديات الجديدة الضوء على جوانب غير معروفة من سياسته. فنقدّم في هذا المقال تحقيقاً لهذه الوثائق، بالإضافة إلى تحقيق جديد لحجر ميل، ونقارنها بالمصادر الأدبية، لا سيما ما أورده يوحنا الشماس في تاريخ بطاركة الإسكندرية. يتضح من ذلك أنّ ابن الحبحاب كان ممثّلاً للخليفة هشام بن عبد الملك، الذي كلّفه في مصر بتطبيق الإصلاحات التي كان يخطّطها على مستوى الخلافة بأسرها. كان مسح الأراضي وإحصاء الناس والمواشي يهدفان إلى زيادة الإيرادات المالية على أساس عادل، كما كانا يهدفان إلى توسيع جباية الضرائب لتشمل الجماعات التي كانت معفاة الإيرادات المالية على أساس عادل، كما كانا يهدفان إلى توسيع جباية الضرائب لتشمل الجماعات التي كانت معفاة

منها قبل ذلك، سواء من الرهبان أو المسلمين. وتُقاس قوة صاحب الخراج، التي طغت على والي الصلاة والجيش، بالأشغال الجسيمة التي قام بها في مدينة الفسطاط والمنطقة المحيطة بها، بالإضافة إلى تسميته بـ«الأمير».

الكلمات المفتاحية: الأمويّون، مصر، الريف، الوالي، صاحب الخراج، الضرائب، الذميّون، الرهبان، الطبوغرافيا الحضرية، القصور

\* \* \*

#### 1. Introduction

Après la conquête de l'Égypte par les troupes de 'Amr b. al-'Āṣ (m. c. 43/663) et la prise de Babylone en 20/641 ou 21/642, le gouvernement de la province fut confié à un seul homme, qui cumulait autorités religieuse, militaire et financière. Sous les Sufyānides (40-64/660-683) et les premiers Marwānides (64-132/684-750), le gouverneur déléguait les affaires financières à des secrétaires spécialisés, à qui il confiait le soin d'organiser la collecte des impôts et d'en affecter les revenus à divers postes budgétaires – notamment les pensions ('aṭā') distribuées aux conquérants et à leurs descendants. Ces secrétaires, mal connus, étaient souvent des chrétiens, comme Athanasios bar Gumoye, originaire d'Édesse, qui œuvra pendant tout le gouvernorat de 'Abd al-'Azīz b. Marwān¹ (gouv. 65-86/685-705). À partir de la première moitié du 11°/V111° siècle, le gouvernement de la province se vit ponctuellement dédoublé, le calife désignant un surintendant des finances (ṣāḥib al-ḥarāǧ ou 'āmil al-ḥarāǧ), qui ne dépendait plus du gouverneur militaire, mais du pouvoir impérial. Le premier, Usāma b. Zayd al-Tanūḥī, fut nommé à ce poste en 96/714². Il fallut toutefois attendre les Abbassides, et le règne du calife al-Manṣūr (r. 136-158/754-775), pour que les fonctions militaires et financières soient durablement dissociées 3.

Le caractère inconstant du poste de surintendant des finances, le plus souvent réduit à une fonction subalterne au 11e/V111e siècle, explique pourquoi les chroniqueurs y prêtèrent si peu attention. Al-Kindī (m. 350/961), sur les écrits de qui repose largement l'historiographie postérieure, consacre ainsi son Kitāb al-wulāt aux seuls gouverneurs militaires, qu'ils aient ou non cumulé la responsabilité de l'armée et des finances; il ne mentionne le nom des surintendants que de manière exceptionnelle. Aussi, nombre de ces officiels sont-ils tombés dans les oubliettes de l'histoire. Or la stabilité politique et sociale de la province dépendait de sa

<sup>1.</sup> Voir HPE III, p. 266, 302; Morimoto 1981, p. 114; Booth 2019.

<sup>2.</sup> Bruning 2018, p. 56. L'Histoire des patriarches d'Alexandrie affirme explicitement que Usāma b. Zayd al-Tanūḥī fut envoyé en Égypte par le calife al-Walīd I<sup>er</sup> (r. 86-96/705-715): HPE III, p. 321.

<sup>3.</sup> Kennedy 1981, p. 33-34.

gestion financière, et les troubles qui ensanglantèrent l'Égypte à de multiples reprises au cours du 11°/VIII° siècle furent le plus souvent consécutifs à des réformes fiscales. À l'échelle de l'empire, les surintendants des finances jouèrent par ailleurs un rôle essentiel dans la mise en place des politiques fiscales décidées par le pouvoir central, dont on connaît le poids symbolique tant auprès des musulmans que des non-musulmans, et les conséquences dramatiques qu'elles pouvaient avoir sur l'économie.

Plusieurs publications récentes de papyrus ont permis de retrouver la trace de quelques-uns de ces surintendants oubliés ou méconnus, comme Ḥayyān b. Surayǧ (99-102/717-720) et Abū Ḥāṭim Šuʿayb b. Ḥāṭim, lequel aurait exercé à la fin des années 190/début des années 810 4. 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb (m. 132/750), pour sa part, a mieux échappé que d'autres à l'oubli. Mentionné à plusieurs reprises dans des chroniques musulmanes comme celle d'al-Kindī, il apparaît aussi dans des sources chrétiennes, en particulier l'Histoire des patriarches d'Alexandrie (ci-après  $HP^5$ ). Les auteurs de cette œuvre étaient plus intéressés que leurs collègues musulmans par les affaires fiscales, car ils en subissaient les conséquences directes au quotidien. La Vie 43, consacrée au patriarche Alexandre II (patr. 704-729), constitue à ce titre une source d'une importance capitale. Elle fut composée en copte à la fin du 11e/v111e siècle par Jean le Diacre, un moine originaire d'al-Ğīza et proche de Moïse, l'évêque de Wasīm (l'antique Létopolis 6), ainsi que du patriarche Chael (patr. 743-767). Jean se met lui-même en scène dans certains événements, notamment son accession à l'épiscopat 7. Bien qu'elle n'ait survécu qu'à travers une traduction et des adaptations en arabe réalisées à partir du ve/x1e siècle, cette vie émane d'un témoin direct de la surintendance de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb et représente donc une source de première main. À côté des sources littéraires, le personnage est aussi connu par un riche dossier documentaire dans lequel figurent deux inscriptions lapidaires, une série d'estampilles et de poids de verre émis à son nom<sup>8</sup>, ainsi que plusieurs documents sur papyrus : un entagion, ou avis d'imposition, envoyé à un contribuable; trois protocoles, ou timbres, figurant sur la première page des rouleaux de papyrus; trois sauf-conduits autorisant la circulation d'individus à l'intérieur de la province égyptienne pour une période donnée<sup>9</sup>.

- 4. Vanthieghem 2019; 2022.
- 5. Ce texte a connu plusieurs éditions sur lesquelles nous ne revenons pas. Pour la période qui nous intéresse, nous renvoyons à celle de la *Patrologia orientalis*, connue sous le titre *History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria* (= HPE) ainsi qu'à l'édition du manuscrit de Hambourg dans *Severus ibn al-Muqaffa* (= HPSH).
- 6. Wasīm (moderne Awsīm, 30° 07' 05" N 31° 08' 18" E) se trouve à environ 13 km au nord-ouest d'al-Ğīza; voir Halm 1982, II, carte n° 35; Timm 1984-1992, p. 2986-2993; EGYLandscape, 211601; infra, carte 3, D4. 7. Den Heijer 1989, p. 145-146. Jean le Diacre fait allusion à son accession à l'épiscopat dans HPSH, p. 206; HPE III, p. 464-465. Sur la vie et l'œuvre de Jean le Diacre, voir Furet 2023, p. 31-35.
- 8. Balog 1976, p. 59-71,  $n^{os}$  64-123; Noujaim-Le Garrec 2005, p. 42-48,  $n^{os}$  4-14; Ollivier 2019, p. 112-118,  $n^{os}$  17-23.
- 9. Entagion: P. Cair. Arab. III 180 (al-Ušmūnayn, 113/731-732). Protocoles: CPR III 108 (provenance inconnue, 114/732-733); CPR III 109 (Djême, 114/732-733); CPR III 110 (Djême, 115/733-734); P. Donner Fragments 2 (Dayr al-Balā'iza, 108-116/726-734). Sauf-conduits: P. Cair. Arab. III 175 (Aphroditô [?], 112/731); P. Ragib Sauf-conduits 3 (Djême, 115/734). Nous excluons P. Cair. Arab. III 174 (al-Ušmūnayn, 103/722),

La vie et la politique de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ont été examinées à diverses reprises depuis le début du xx<sup>e</sup> siècle. Les grandes synthèses sur l'histoire de l'Égypte, comme celle de Hugh Kennedy<sup>10</sup>, esquissent de lui un portrait rapide, ou brossent parfois un panorama plus large, comme celles de Carl Becker<sup>11</sup> et de Gaston Wiet<sup>12</sup>. Quelques articles et ouvrages de synthèse traitent d'aspects spécifiques de sa politique: Kosei Morimoto mentionne en passant ses réformes fiscales<sup>13</sup>, tandis que Wadād al-Qāḍī puis Sobhi Bouderbala reviennent sur le rôle du surintendant dans les recensements en Égypte et sur les révoltes qui ensanglantèrent son mandat<sup>14</sup>. Seule Nabia Abbott lui a consacré un article exhaustif, en 1965<sup>15</sup>, sur lequel repose l'entrée dédiée à ce personnage dans l'*Encyclopédie de l'Islam*<sup>16</sup>. Depuis lors, Aḥmad Kamāl a pu affiner quelques traits de la politique d'Ibn al-Ḥabḥāb dans une brève notice<sup>17</sup>.

De nouveaux documents permettent de rouvrir le dossier de la surintendance égyptienne de 'Ubayd Allāh b. al-Habhāb et de proposer un nouvel essai de synthèse 18. Les six papyrus dont nous offrons l'édition mentionnent le surintendant et émanent tantôt de sa chancellerie, tantôt de celle de pagarques. Nous rééditons par ailleurs une stèle publiée il y a cinquante ans par G. Wiet, dans laquelle deux lignes n'avaient pas été déchiffrées. Dans la seconde partie de cet article, nous confrontons les sources littéraires et documentaires aujourd'hui disponibles. Nous restituons tout d'abord une brève chronologie de la carrière de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, qui demeure obscure sur bien des points. Les réformes fiscales qu'il mena à l'échelle de l'Égypte, lourdes de conséquences économiques et sociales, représentent la part la plus emblématique de son œuvre. Certaines chroniques laissent entendre qu'Ibn al-Ḥabḥāb fut élevé au rang de gouverneur d'Égypte vers la fin de son séjour égyptien, une promotion qu'il convient d'interroger. La politique fiscale du surintendant eut pour corollaire des investissements, dont une série de grands travaux qui durent modifier le visage de l'Égypte et de sa capitale. L'œuvre de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ne doit toutefois pas être lue qu'à l'échelle provinciale; elle est aussi révélatrice d'une politique plus large, de la part du pouvoir marwānide, visant à intégrer les provinces au sein d'un empire.

car, comme le note à juste titre Kamāl (2020, p. 203), ce papyrus – dans le prescrit duquel Adolph Grohmann proposait de restituer le nom d'Ibn al-Ḥabḥāb – remonte plutôt à Usāma b. Zayd al-Tanūḫī. Doit également être exclu *P. Abbott Ubaid Allah* (provenance inconnue, 106/724), une lettre dont Nabia Abbott pensait qu'elle datait du mandat d'Ibn al-Ḥabḥāb; or, comme nous le verrons, celui-ci n'arriva en Égypte que l'année suivant la rédaction de ce document.

- 10. Kennedy 1998, p. 74.
- 11. Becker 1903, p. 107-111.
- 12. Wiet 1937, p. 56-57.
- 13. Morimoto 1981, p. 61, 135-139, 146, 183.
- 14. Al-Qādī 2008b, p. 404; Bouderbala 2024, p. 403-409.
- 15. Abbott 1965.
- 16. Khoury, EI2, s.v. «'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ».
- 17. Kamāl 2020, p. 202-205.
- 18. Nous laissons de côté tout ce qui concerne son mandat de gouverneur en Ifrīqiya, qui mériterait lui aussi un réexamen attentif.

## 2. Éditions (P. Ubayd Allah Politique 1-7)

#### 2.1. Document nº 1. Borne relative au recensement cadastral

Cette borne a fait l'objet d'une première édition par G. Wiet<sup>19</sup>, qui peut néanmoins être améliorée sur plusieurs points. Le texte commémore l'arpentage conduit dans la bourgade de Tarnūṭ, dans le Delta, en l'an 108/726-727 – et peut-être l'année suivante –, par deux hommes nommés Quzmān b. Basā et Mawiya b. Makrāba, qui agissaient sur ordre du surintendant 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb. La stèle confirme l'historicité du vaste recensement cadastral que les sources lui attribuent (voir *infra*).

Musée islamique du Caire Inv. 8240 \*23 × \*21 cm<sup>20</sup> (fig. 1) Provenance inconnue Vers 108/726-727



Fig. 1. Musée islamique du Caire Inv. 8240. © Mathaf al-fann al-islāmī, Le Caire

<sup>19.</sup> Wiet 1971, p. 1, nº 1.

<sup>20.</sup> Telles sont les dimensions qui figurent dans l'édition de Gaston Wiet. Celles-ci paraissent toutefois erronées, car la hauteur de la borne, à en juger par la reproduction, est d'un tiers supérieure à sa largeur.

Stèle de calcaire de format oblong, irrégulière et mal dégrossie. Le texte comporte huit lignes, gravées au moyen d'un instrument fin, dans une écriture au module assez variable. Entre les lignes 1-2 et 2-3, des lettres arabes (p et 4, puis i) semblent avoir été ajoutées à une époque inconnue par une autre main, qui les a gravées moins profondément que ne le sont celles du premier texte. Leur sens nous échappe <sup>21</sup>.

بسم الله الر
حمن الرحيم
مسح ارض تر
نوط قزمان بن بسا
ه [وم]ويمة بن مكرابة
من منوف العليا
بامر عبيد الله بن الح[بحا]
ب سنة ثمان وم[اية]

5-6 Quzmān b. Basā | [wa-Ma]wiya² b. Makrāba: Faramān Barbasā | wa-Wababa Makrāna ed. pr.

|¹ Au nom de Dieu, le Clé|²ment, le Miséricordieux.

|3 Ont réalisé l'arpentage de la terre de Tar|4nūṭ: Quzmān b. Basā |5 [et Ma]wiya (?) b. Makrāba, |6 de Manūf la Haute, |7 sur ordre de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥa[bḥā]b, |8 en l'an cent huit |9 [...] (?) année [...]

3-4 *Tarnūṭ* Ce toponyme, tiré du nom de la déesse à tête de cobra Renoutet (protectrice des récoltes et des greniers), désigne l'ancienne Térénouthis, dans le sud-ouest du Delta, aussi appelée al-Țarrāna dans les sources arabes (30° 26′ 09″ N – 30° 50′ 13″ E). À la fin du 111°/1x° siècle, al-Ya′qūbī la mentionne comme chef-lieu d'une *kūra*, qui, d'après al-Maqrīzī, aurait inclus huit villages. Toujours d'après al-Ya′qūbī, la ville était un point de passage obligé sur la route reliant Fusṭāṭ à Barqa et aux confins occidentaux. Les ruines d'une grande église, détruite par les Kutāma lors de l'attaque menée par l'héritier présomptif fatimide al-Qā'im en 304/914, sont mentionnées par al-Bakrī et par Yāqūt. Voir al-Ya′qūbī, *al-Buldān*, p. 339, 342; al-Bakrī, *al-Masālik*, p. 610, 646; Yāqūt, *Mu′gam* II, p. 27; al-Maqrīzī, *al-Mawāʿiz* I, p. 196; Halm 1982, II, p. 458; Timm 1984-1992, p. 2537-2543; Peust 2010, p. 94-95; EGYLandscape, 171103; *infra*, carte 3, C4. C'est à Tarnūṭ que, d'après l'*HP*, le patriarche

21. Notons toutefois qu'à la ligne 3, les lettres  $\leadsto$  sont placées au-dessus du  $d\bar{a}d$  de ard, comme si l'auteur de l'ajout avait voulu corriger ard en ardi-bi. L'on ne peut s'empêcher d'imaginer qu'il s'agit là de l'addition d'un plaisantin (ou d'un contestataire), qui aurait ainsi voulu faire d'un des arpenteurs (ou du surintendant des finances) le propriétaire de la terre arpentée.

Alexandre II mourut après avoir été persécuté par 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb; voir HPE III, p. 331; HPSH, p. 146.

4-5 Quzmān b. Basā | [wa-Ma]wīya² b. Makrāba G. Wiet avait pris l'ensemble de cette séquence pour une énumération de villages. Il s'agit en réalité des noms des deux agents qui ont réalisé ou supervisé l'arpentage des terres de Tarnūṭ. L'ism est accompagné de son patronyme, chacun étant séparé de l'autre par l'élément de filiation bnu – un usage calqué sur l'anthroponymie arabe, mais rarement appliqué aux noms coptes aux deux premiers siècles de l'Islam. « Quzmān » transcrit le nom gréco-copte « Cosmas » (κοςμας; TM Nam 3712), dont le schème est arabisé; le patronyme « Basā » rend le nom gréco-copte « Bêsas » (внсас; TM Nam 2490). L'ism du second arpenteur est plus délicat à interpréter: sans doute s'agit-il d'une transcription du nom copte « Moui » (моу1; TM Nam 4157). Le patronyme « Makrāba » rend vraisemblablement le nom latin « Macrobius », passé par le grec et le copte « Macrôbios » (макровюс; TM Nam 10483).

6 min Manūf al-'Ulyā Manūf la Haute correspond à la ville moderne de Minūf (30° 27' 5" N – 30° 56' 09" E). Jusqu'à l'époque ayyoubide, elle était indépendante de Manūf la Basse (al-Suflā), puis les deux furent réunies au sein d'un même district. Voir Ibn Hurradādbih, al-Masālik, p. 82; Maspero, Wiet 1919, p. 202-204; EGYLandscape, 170901; infra, carte 3, C4. Le syntagme min Manūf al-'Ulyā suit directement les noms des deux arpenteurs, ce qui suggère qu'il vient préciser leur origine géographique. En pareil cas, on attendrait toutefois l'expression min ahl Manūf al-'Ulyā; il est possible que ahl ait été omis par souci d'économie ou par simple distraction. Une seconde hypothèse consisterait à rattacher ce syntagme à ard Tarnūt, dont il serait cependant séparé par le sujet de la phrase. Dans cette logique, Tarnūţ serait décrite comme appartenant au district de Manūf al-'Ulyā. Toutefois, cela supposerait que le graveur ait là aussi omis un terme, kūra, entre min et Manūf. Par ailleurs, on comprend mal pourquoi il n'a pas écrit masaḥa arḍ Tarnūṭ min Manūf al-'Ulyā Quzmān..., qui aurait été tout aussi juste du point de vue syntaxique. Les localités de Tarnūṭ et de Manūf al-'Ulya étant séparées par une branche du Nil, il semble peu probable que l'une ait dépendu de l'autre sur le plan administratif. C'est pourquoi, sans écarter complètement la seconde hypothèse, nous privilégions la première et préférons voir dans Manūf al-'Ulyā la ville d'origine des deux arpenteurs.

9 [...?] sanat . [...?] L'angle de la pierre où devrait se trouver le début de la ligne est brisé. Deux hypothèses doivent être considérées. (1) Avant d'être inscrite, la stèle pourrait avoir été déjà endommagée, auquel cas le début de la ligne n'est pas lacunaire. Comme le note Shaddel (2021, p. 275-276) à propos de cette inscription, la répétition du mot sana après la date – que n'avait pas comprise G. Wiet – rappelle certains papyrus du 1<sup>er</sup>/v11<sup>e</sup> siècle. Le mot pourrait ainsi correspondre à une manière archaïque de noter les dates, principalement attestée à l'époque sufyānide: deux sana-s encadrant le chiffre indiquent qu'il s'agit du calendrier islamique (voir Bruning 2015, p. 356; Shaddel 2018; Tillier, Vanthieghem 2019a; Shaddel 2021). Pour Mehdi Shaddel, le texte de la borne se termine sur le mot sana. On distingue pourtant la trace d'une ou deux lettres après. Le début de la première semble trop raide pour être un qāf (cf. Quzmān, l. 4). Il faut donc exclure une restitution

du syntagme sanat  $qa[d\bar{a}]$  al-mu' $min\bar{n}$ ], qui apparaît dans une série de documents du  $r^{er}/vir^{e}$  siècle relatifs à des dettes, ainsi que dans quelques inscriptions. La présence de ces traces conduit à une seconde hypothèse. (2) Si la stèle n'était pas endommagée au moment d'être gravée, l'angle inférieur droit contenait un mot qui pourrait être wa- $f\bar{i}$ . Les traces subsistant après sana correspondraient alors à un chiffre débutant par une lettre verticale, comme un  $b\bar{a}$  ou un  $t\bar{a}$ . Cela amènerait à restituer [wa- $f\bar{i}]$  sanat  $ti[s^c$  wa-mi a] (« et en l'an cent neuf »), dont le  $t\bar{a}$  initial monterait plus haut que le  $s\bar{i}n$  pour l'en distinguer. Cela signifierait que les opérations d'arpentage se seraient déroulées sur deux ans, en 108/726-727 et 109/727-728, et que la stèle aurait été rédigée seulement en 109/727-728 ou peu après. C'est cette seconde interprétation que nous aurions tendance à privilégier.

## 2.2. Document nº 2. Ordre de paiement adressé aux caissiers du bayt al-māl

Par le présent ordre, le surintendant des finances 'Ubayd Allāh ordonne aux caissiers ( $huzz\bar{a}n$ ) du Trésor public (bayt  $al-m\bar{a}l$ ) de débourser une somme correspondant à environ deux mille cinq cents irdabb-s de chaux, dont le Trésor a encaissé le prix à la suite d'une levée dans les villages d'Égypte, sans doute par le biais d'une réquisition, comme celles attestées à l'époque de Qurra b. Šarīk (voir infra, § 3.1). Ces quelque deux cent vingt-cinq mille litres de chaux – c'est-à-dire entre 110,25 et 157,5 tonnes, selon la qualité  $^{22}$  – sont destinés à des travaux entrepris sur un palais ( $d\bar{a}r$ ) dont le nom a en partie disparu. L'exécution en est confiée à Ma'bad b. Muslim, un maître d'œuvre inconnu, et à ses compagnons. L'argent paraît avoir été imputé sur les prélèvements de plusieurs années fiscales, mais le détail, qui figurait au bas du document, est en grande partie perdu. L'ordre du surintendant semble avoir ensuite été transmis soit à un subordonné du bayt  $al-m\bar{a}l$ , soit à un organe extérieur, peut-être le maître d'œuvre Ma'bad b. Muslim, ce dont témoignerait l'adresse figurant dans la marge supérieure.

La provenance du document est inconnue. Dans la mesure où il est adressé au Trésor public, sans doute celui de Fusṭāṭ, il est probable qu'il ait été mis au jour dans la capitale égyptienne. Sa date n'est pas non plus connue. Tout au plus peut-on affirmer que l'ordre fut rédigé après l'an 107/725-726 (mentionné à la ligne 7), sans doute en 108/726-727, éventuellement en 109/727-728.

Coupon de papyrus beige dont ne subsistent que les marges de gauche et du haut. À en juger par les restitutions, il manque environ un quart du texte à droite. L'ampleur des pertes en bas ne peut être établie. Du texte original, on conserve huit lignes auxquelles s'ajoute une neuvième dans la marge supérieure, rédigée dans un module plus petit. À l'exception de cette première ligne,

22. Nous considérons par défaut qu'il s'agit de chaux éteinte ou hydraulique, dont la masse volumique oscille entre 0,49 et 0,7 kg par litre. La chaux vive – c'est-à-dire la chaux qui sort du four et qui n'a pas été mise en contact avec de l'eau – a pour sa part une masse volumique de l'ordre de 0,8 à 1 kg par litre; voir École d'Avignon 1995 (éd. 2003), p. 41-42.

le tracé est ample et non ligaturé, comparable à celui des *entagia* bilingues de Qurra b. Šarīk <sup>23</sup>. Le *rasm* est pourvu de rares points diacritiques. Le recto comme le verso du document ont été remployés par un apprenti scribe, qui s'est exercé à tracer des morceaux de formules épistolaires, dont le début de la forme verbale *aṭāla* et le syntagme 'alay-ka.



Fig. 2. P. Lips. Inv. 2463. © Universitätsbibliothek Leipzig

لا (vacat) الى ... امير؟ الـ] مومنين (vacat) من بيت المال (2° main) إسم الله الرحم] ن الرحيم (1° main) إسم الله الرحم] ن الرحيم [من عبيد الله بن] الحبحاب الى خزن بيت المال [ف] [ع] ط [وا] [ما وج] ب كم في ثمن الفي اردب جير وخمس [ماية] [كذا وكذا] اردبا امرت؟ منهم لعمل دار مسلم [يق أين مخلد؟] قبل معبد [بن] مسلم واصحابه [منها ا] لـ [ف ] دينر مما استخرج في سنة سبع وماية من [سنة ثمان وما [ية] من خمس ما [ية] ا [رد] ب [بالمدينر [ين؟] لـ [٠] ار[

pap. 8 دينر pap. 8 دينر pap. 7 فبل اصحابه pap. 6 اردب حير pap. 4 خزن بيب pap. 8

23. Voir par exemple P. Heid. Arab. I app. a-k.

- | [Au... commandeur (?) des ] croyants. Du Trésor public.
- |2 [Au nom de Dieu, le Clément], le Miséricordieux.
- |<sup>3</sup> [De 'Ubayd Allāh b.] al-Ḥabḥāb aux caissiers du Trésor public. [Livrez |<sup>4</sup> ce que] vous [devez] et qui correspond à la valeur de deux mille *irdabb*-s de chaux et cinq [cent |<sup>5</sup> ...] *irdabb*-s, que j'ai ordonné [de prélever] auprès d'eux pour les travaux du palais de Maslam[a |<sup>6</sup> b. Muḥallad<sup>?</sup>] placés sous la responsabilité de Ma'bad b. Muslim et de ses compagnons.
- |<sup>7</sup> [Sur cela, mille] dinars prélevés sur [les impôts] dont nous avons réclamé le paiement en l'an cent sept au titre de |<sup>8</sup> [l'an] cent huit pour cinq cents *irdabb-s*, à raison de |<sup>9</sup> deux |<sup>8</sup> dinars [l'*irdabb...*]
- I [ilā... amīr' al-]mu'minīn (vacat) min bayt al-māl Cette ligne, écrite dans un module plus petit que le corps du texte, évoque une sorte de résumé tel qu'il en figure au début ou au dos de documents contemporains (cf. P. Lond. IV 1356, 1359 et 1360, ainsi que P. Muslim State 2 et P. Christ. Musl. 3). Toutefois, ce type de résumé n'est pas interrompu par un vacat. L'espace blanc laissé entre mu'minīn et min bayt al-māl suggère plutôt d'y voir une adresse. Celle-ci ne correspond cependant pas aux mots de l'adresse interne, dans laquelle le surintendant s'adresse aux caissiers du bayt al-māl, alors qu'ici, c'est le bayt al-māl qui est l'expéditeur. Cela laisse penser que l'ordre du surintendant, après avoir été ouvert et lu par les caissiers, fut transféré à un tiers. Il pourrait s'agir de l'échelon administratif inférieur (les caissiers ?), appelé à débloquer les sommes demandées. La mention min bayt al-māl suggère néanmoins de voir dans le destinataire un organe extérieur. Le nom du destinataire se terminant par al-mu'minīn, il pourrait s'agir d'un [mawlā amīr al-] mu'minīn (« client du commandeur des croyants »), d'un ['āmil amīr al-]mu'minīn (« agent du commandeur des croyants ») ou encore d'un [amīn amīr] al-mu'minīn. Le destinataire pourrait être Ma'bad b. Muslim, le maître d'œuvre mentionné à la ligne 6, auquel le bayt al-māl aurait adressé l'argent pour qu'il achète la chaux réclamée. Il pourrait aussi s'agir de l'employé du bayt al-māl qui allait retirer l'or réclamé dans la coupole du bayt al-māl. Cette hypothèse expliquerait que l'adresse soit placée au recto, et non au verso, comme c'est le cas pour des lettres fermées et scellées : l'ordre de paiement aurait déjà été ouvert par les caissiers et aurait été transféré à l'organe subalterne sans être refermé, ce qui permettait de placer l'adresse au recto.
- 3 ilā ḫuzzān bayt al-māl Le terme ḫuzzān (sing. ḫāzin) est ici orthographié sans alif, de manière défective. Le rasm pourrait aussi être lu au singulier, ḫāzin. Le choix du pluriel dans notre édition est suggéré par al-Kindī, Quḍāt, p. 354, où un ordre de paiement comparable est cité. Voir la discussion infra, § 3.3.3.
- 3-4 [fa]-a[']ṭ[ū] (?) La restitution de l'impératif s'appuie sur l'ordre de paiement, presque contemporain et conservé chez al-Kindī (Qudat, p. 354), par lequel le surintendant des finances 'Īsā b. Abī 'Aṭā' (surint. 125-131/743-749) ordonne, le mercredi 2 rabī' I 131/30 octobre 748, aux caissiers du bayt al-māl de procéder au paiement du salaire du cadi 'Abd al-Raḥmān b. Sālim (sur ce document, voir al-Qādī 2008a). Si on lit le rasm b.z.n. comme un singulier (bazin) à la ligne précédente, il convient plutôt de restituer fa-a'ți.

4 alfay irdabb L'irdabb est une unité de mesure sèche équivalant à six wayba-s, c'est-à-dire, à Fusṭāṭ, environ quatre-vingt-dix litres. Les quelque deux mille cinq cents irdabb-s correspondent donc à environ 225 m³. Voir Grohmann 1954, p. 157-160; Hinz 1955, p. 39; Ashtor, EI², s.v. «Makāyīl».

5-6 li-'amal dār Maslam[a | b. Muḥallad'] La lecture de dār apparaît difficile au premier abord tant le papyrus est abîmé à cet endroit. Le rā'/zāy et le alif ne font aucun doute; tel n'est point le cas de la première lettre, dont la nature peut toutefois être déduite. Dans ce texte comme dans tous ceux de la même époque, le alif descend toujours en dessous de la ligne quand il est lié à une lettre précédente (voir par exemple irdaban à la même ligne; sur cette caractéristique graphique, voir Grob 2013, p. 123). Or le alif ne descend pas dans le mot qui nous occupe, ce qui signifie que la lettre précédente ne se lie pas par la gauche. Il ne peut donc s'agir que d'un dāl/dāl, d'un rā'/zāy ou encore d'un wāw. La base allongée de la lettre et sa position sur la ligne d'écriture – et non à cheval sur celle-ci – permet d'exclure le dernier graphème. La seule lettre qui fait sens est donc un dāl. S'il faut lire, comme nous le pensons, dār Maslama b. Muḥallad, il s'agirait de l'ancien palais du gouverneur Maslama b. Muḥallad, situé à Fusṭāṭ, qui devint ensuite un atelier monétaire (voir infra, § 3.1). Sur Maslama b. Muḥallad, voir Vanthieghem, Weitz 2021, p. 204-207.

6 qibal Ma'bad b. Muslim wa-aṣḥābi-bi La préposition qibal est employée pour introduire le nom du responsable de travaux ou d'un bâtiment (voir P. Gascou 27b, 4-5; Crum, Bell 1922, p. 9, n. 2). Plusieurs maîtres d'œuvre de palais omeyyades sont mentionnés dans les papyrus; voir Morelli 1998, p. 173-190. Le nom que nous transcrivons «Ma'bad» pourrait aussi se lire «Mu'ayd», mais ce dernier nom est très rare (voir Ibn Mākūlā, al-Ikmāl VII, p. 264). Quelle que soit la lecture adoptée, ce personnage ne semble pas connu des sources littéraires.

8-9 On serait tenté de restituer le texte suivant: min ḥams mi[at] i[rda]bb [bi]-dinār | [ayn] li-[kull] ir[dabb].

## 2.3. Document nº 3. Compte bilingue grec-arabe

Bien qu'il soit connu depuis près de trente ans par une courte description que lui a consacrée Leslie MacCoull dans un article sur les papyrus coptes de la bibliothèque de Munich<sup>24</sup>, puis par un article de Federico Morelli<sup>25</sup>, le document suivant n'a fait l'objet d'aucune édition. Ce compte enregistre diverses levées fiscales, dont certaines s'élèvent à plusieurs milliers de dinars, toutes réalisées dans le district (*kūra*) du Fayoum au titre de l'an 109/727-728. Elles eurent lieu

<sup>24.</sup> MacCoull 1993, p. 277-279.

<sup>25.</sup> Morelli 2004.

au premier trimestre 110/728-729, entre le 23 pachôn ou 3 ṣafar 110/18 mai 728 et le 23 epeiph ou 4 rabī' II 110/17 juillet 728. Plusieurs impôts sont concernés: la ǧizya, « impôt payable en monnaie », voire « capitation » (l. 4, 9, 12) — nous reviendrons sur cette question plus avant (infra, § 3.2.2) —, les ḍarā'ib (l. 1) — dans lesquelles il faut sans doute reconnaître la ḍarībat al-ṭa'ām, ou « impôt frumentaire » — et, enfin, une contribution obscure faite « au titre de la valeur des pièces de cuivre envoyées par 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb » dans le Fayoum (l. 12). Le compte distingue plusieurs catégories de contribuables: les habitants de la capitale du Fayoum (ahl Madīnat al-Fayyām), les fugitifs (ǧawālī) et les immigrés du « Sud » (ahl al-Ṣa'īd) qui y résident, ainsi que les moines (ruhbān), tous redevables de la capitation. Au bas du coupon figure une liste grecque de toponymes du Fayoum méridional. Au verso, un endossement précise que le registre fiscal a été établi, sous la supervision du pagarque 'Imrān b. Yazīd, pour les impôts payables en monnaie d'or de la onzième indiction, qui correspond à l'année hégirienne 109/727-728.

La provenance du document est inconnue. Dans la mesure où il concerne notamment les revenus de Madīnat al-Fayyūm – dont il mentionne le pagarque au verso –, le plus vraisemblable est qu'il ait été découvert dans cette ville, chef-lieu du Fayoum. Le compte pourrait avoir été transmis à la surintendance des finances, auquel cas il aurait plutôt été mis au jour dans les ruines de Fusṭāṭ. Les dates incluses dans le texte offrent un *terminus post quem* à la rédaction, nécessairement postérieure au 23 *epeiph* ou 4 rabī<sup>c</sup> II 110/17 juillet 728.

P. Munich Inv. Gr. 2943 Madīnat al-Fayyūm (?) 18 × 25,5 cm (fig. 3-4) Après le 23 epeiph ou 4 rabī' II 110/17 juillet 728

Coupon de papyrus brun clair. Le fragment semble appartenir à un rouleau qui se déployait dans le sens horizontal. Seule la partie inférieure est conservée; l'ampleur des pertes dans la partie supérieure est difficile à établir. D'après la restitution que nous proposons dans le commentaire de la ligne 15 – rédigée au verso, perpendiculairement au texte principal –, il manque au moins un tiers du texte. Le coupon devait donc mesurer au moins 30 cm de hauteur à l'origine. Une kollèsis est visible à 5,2 cm du bord droit du coupon. La graphie, tracée avec un soin particulier, ne correspond pas à celle des lettres officielles de l'époque, mais à ce que Petra Sijpesteijn compare à un genre de « minuscule », typique des comptabilités arabes de la première moitié du VIII<sup>e</sup> siècle <sup>26</sup>. La mise en page aligne les rubriques de manière soignée et systématique. À la différence du texte en alphabet arabe, tracé dans une encre carbonée noire, les montants en chiffres grecs sont consignés dans une encre métallo-gallique qui apparaît aujourd'hui rougeoyante. Ce changement d'encre peut s'expliquer de deux manières: soit il pourrait découler d'une volonté de mettre en évidence les montants, soit il pourrait signifier que les données chiffrées furent ajoutées dans un second temps, une fois le texte couché par écrit. Les documents préremplis en grec et en arabe étaient en effet produits en série ; il s'agit par exemple de reçus fiscaux et d'entagia, sur lesquels il ne restait plus qu'à ajouter le nom du

26. Sijpesteijn 2013, p. 71, 387.



Fig. 3. P. Munich Inv. Gr. 294. © Bayerische Staatsbibliothek, Munich

contribuable, son domicile et la somme acquittée ou à payer<sup>27</sup>. Le présent compte constitue pour sa part un document unique, qui synthétise des données enregistrées sur plusieurs mois. Aussi, la première hypothèse nous paraît-elle préférable à la seconde.

Recto [ديناً بر (νομίσματα) لكل؛ ضرايات ] ، [٠] ، [٠] [الى يوم الثلثا لثلث ليال خلون من شهر صفر سنة ع]شر وماية بخون ٢٢٪ مع ما [خرجه القسـ]طال شنودة قوسطة من اهل مرلدينة] [الفيوم - - -] في الكراك (νομίσματα) α ζζ β / منها مما استخرجنا في الكورة (νομίσματα) α ζζ β منها مما استخرجنا ومن جز[ية سنة تسع وماية] ο (νομίσματα) . . . [] منها لاهل الصعيد [الى يوم الاربعا لاثنتى عشرة] ليلة بقيت من صفر سنـ[ـة عشر ومـ]ـاية [بينة] n مع مـ[ــا] على الجوالي؟ [۱] لى يوم الـ[خميـ]س [لـ] تسع ليال خلون من شهر ربيع الاول سنـ[ـة تسع ومـ]ــاية بينة κθ مع ما خرجه القسطال من اهل مدينة الفياليوم - - - ] دىنار منها من جزية الرهبان سنة تسع ومـ[كـيـ]ـة ρνς (νομίσματα) وعـ[٠]كـامه قزمان بن مرقة من اهل مدينة [الف]\_[يوم - - -] الى يوم السبت لاربع [ليال خ]لمون من شهر ربيع الاخر سنـ[ـة عشر ومـ]ــاية ابيفة κγ مع ما خرجه القسطال

دىنو

منها مما استخرجنا في الكورة لتمـ[ك]م النجم الاول من جزية سنة تسع وماية φπθ (νομίσματα) وفي ثمن الفلوس التي بعث بها الامير عبيد الله بن الحبحاب مع جزية سنة [تسع وماية]

27. Cet usage a été mis en évidence pour des *entagia* grecs écrits les uns à la suite des autres sur la même feuille de papyrus, dans lesquels les informations saillantes (noms, montants, etc.) sont restées vierges; voir Gonis 2009, p. 197-199. Le même phénomène s'observe dans une série de reçus arabes du début de l'époque abbasside, notamment émis au nom du gouverneur Mūsā b. Muṣʿab (gouv. 167-168/784-785), qui seront prochainement publiés par N. Vanthieghem.

من أهل مدينة الـ[فيوم - - -]

+ χωρ(ίον) 'Αμπελίου χωρ(ίον) 'Αλεξάνδρου χωρ(ίον) 'Άγκωνος χωρ(ίον) 'Αροδέου χωρ(ίον) 'Αράβων χωρ(ίον) 'Άνθου χωρ(ίον) 'Αφανίου



Fig. 4. P. Munich Inv. Gr. 294 verso (détail).

© Bayerische Staatsbibliothek, Munich

#### Verso

 15 [ ]ων ἰνδ(ικτίωνος) ια ἐπὶ Ἐμβραν υἰο(ῦ) Ἰεζιὸ ἐπικειμένων παγαρχία(ς) ἀρσινοήτου πόλεως
 [ ]ος Νειλάμμωνος διακώνου αφωναααφι ἀμμωνι διακ(όνου)

13 l. Άροθέου 15 ιν υιο παγαρχι pap., l. επικειμένου Άρσινοίτου 16 διακ

(En arabe) | [...] 8 nomismata pour toute (?) imposition [darā'ib] [...] 8 [...]

|² [Jusqu'au mardi 3 ṣafar de l'an] cent dix, [qui correspond au] 23 pachôn, avec ce que [le receveur] Šanūda, [fils de] Qūsṭa, [a levé] auprès des habitants de Ma[dīnat |³ al-Fayyūm... |⁴ ...] dans le district [al-kūra], 17 300 nomismata dont, sur le montant dont nous avons réclamé le paiement dans le district : 17 007 ½ nomismata; concernant l'impôt [ǧizya] [... |⁵ ... de cela pour les habitants de Haute Égypte [al-Ṣa't̄d] [...]

|6 [Jusqu'au mercredi 18] șafar de l'an cent d[ix, qui correspond au] 8 payni, avec ce qui est dû par les fugitifs (?) [...]

|7 Jusqu'au jeudi 9 rabī' I de l'an cent [dix, qui correspond au] 29 payni, avec ce que le receveur a levé auprès des habitants de Madīnat al-Fa[yyūm]. |9 De cela, sur l'impôt [ǧizya] payé par les moines au titre de l'an cent neuf: 156 |8 dinars / |9 nomismata; Quzmān b. Marqa les a [...] auprès des habitants de Madīnat [al-Fayyūm].

|<sup>10</sup> Jusqu'au samedi 4 rabī' II de l'an cent [dix, qui correspond au] 23 epeiph, avec ce que le receveur a levé auprès des habitants de Madīnat al-[Fayyūm.] |<sup>12</sup> De cela, sur le montant dont nous avons réclamé le paiement pour le district afin de compléter la première levée [nağm] de l'impôt [ğizya] dû au titre de l'an cent neuf: 589 |<sup>11</sup> dinars / |<sup>9</sup> nomismata. Et au titre de la monnaie de cuivre que l'émir 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb a envoyée avec l'impôt [ğizya] de l'an [cent neuf...]

(*En grec*) | <sup>13</sup> Village d'Ampeliou, village d'Alexandrou, village d'Ankônos, village d'Arotheou, | <sup>14</sup> village d'Arabôn, village d'Anthou, village d'Aphaniou.

 $(Au \ verso, en \ grec)$  | 15 ... de la onzième indiction sous [la supervision] de 'Imrān b. Yazīd, responsable de pagarchie de la ville d'Arsinoé. | 16 [...] Neilammôn, le diacre, aôônaaaô, Ammônios, le diacre.

2 [ilā yawm al-tulatā' li-talāt layālin ḫalawna min šahr ṣafar sanat 'a]šar wa-mi'a baḫūn κγ La restitution repose sur la conversion de la date copte. Le 23 du mois de pachôn tombe en effet chaque année le 18 mai. Or en 110/728, le 18 mai correspond au 3 ṣafar.

[al-qus]ṭāl Šanūda Qūsṭa Suivant en cela le copte, qui omet volontiers les filiations, le scribe n'a pas introduit l'élément bnu entre le nom et le patronyme du receveur de taxe. « Qūsṭa » rend le nom gréco-copte « Côstas », variante de l'anthroponyme latin « Constans » (κωνςτας ; TM Nam 10055). On pourrait à la rigueur lire le patronyme « Fūsṭa », auquel cas il faudrait y voir une transcription du nom gréco-copte « Phaustos », emprunté au latin « Faustus » (Φλγςτος ; TM Nam 7418).

4 [...  $f\bar{\imath}$  l-k] $\bar{u}ra$  On serait tenté de restituer [min-hā mimmā istaḥraǧnā  $f\bar{\imath}$  l-k] $\bar{u}ra$ , comme au début de la ligne 11, mais cela conduirait à une redondance avec ce qui suit.

6 Le compte est très endommagé à cet endroit. La mention du mois musulman de șafar ainsi que du quantième du mois copte permet cependant de restituer l'ensemble de la ligne : il ne peut s'agir que du mercredi 18 șafar, qui correspond au 8 *payni* 110, soit au 2 juin 728.

8 dīnār Le mot dīnār, qui occupe une ligne à lui seul, comme à la ligne 11, est placé au-dessus du chiffre grec pour indiquer la devise, autrement exprimée après le chiffre par l'abréviation du mot grec nomismata.

9 *Quzmān b. Marqa* « Quzmān » correspond à la version arabisée du nom gréco-copte « Cosmâs » (KOCMA; TM Nam 3712). Quant au patronyme « Marqa », il s'agit d'une variante du nom gréco-copte (d'origine latine) « Markos » (MAPKOC; TM Nam 10523), très populaire en Égypte, dont l'Église était supposée avoir été fondée par saint Marc.

10 ma<sup>c</sup>a mā ḥarraǧa al-qusṭāl Le mīm du relatif mā est ici particulièrement étiré.

13-14 On ignore si cette liste figurait à l'origine au bas du compte ou s'il s'agit d'un exercice d'écriture réalisé par un apprenti scribe désireux de mémoriser les noms de bourgs fayoumiques. De tels exercices étaient en effet courants dans la chancellerie du Fayoum. Voir Morelli 2004.

13 χωρ(ίον) ἀμπελίου Le village d'Ampeliou, aussi connu sous le nom d'Ampeliou Epoikion (ἀμπελίου ἐποίκιον, TM Geo 158), ne peut être localisé avec précision. Il se trouvait vraisemblablement dans l'ancienne *meris* de Themistos (tiers nord-ouest du Fayoum), non loin de l'ancienne *meris* de Polemôn (tiers sud-ouest du Fayoum). Voir Berkes, Haug 2021, p. 200. Le bourg est mentionné dans des listes topographiques avec Τεβετνυ/Dafadnū (l'actuelle Difinnū, 29° 14' 09" N – 30° 48' 19" E) et devait donc en être voisin. Sur ce dernier village, voir Halm 1982, p. 252; EGYLandscape, 230401\_1. Sur les *merides* antiques, voir *infra* carte 1.

**χωρ(ίον) ἀλεξάνδρου** La situation exacte du bourg d'Alexandrou Nesos (ἀλεξάνδρου Νῆσος, TM Geo 105) n'est pas établie à ce jour. Comme dans le cas précédent, il se trouvait dans l'ancienne *meris* de Themistos, non loin de Τεβετνυ/Dafadnū.

**χωρ(ίον) Ἄγκωνος** Le toponyme « Ankônos » (TM Geo 181) est attesté dans quelques listes fayoumiques; le bourg se trouvait sans doute lui aussi dans l'ancienne *meris* de Themistos. Voir Morelli 2004, p. 127.

χωρ(ίον) 'Αροδέου Sur le village d'Arotheou (TM Geo 316), dont la localisation n'est pas plus identifiable, mais qui se trouvait sans doute aussi dans l'ancienne *meris* de Themistos, voir Morelli 2004, p. 127-128.

14 χωρ(ίον) ἀράβων Le bourg d'Arabôn (TM Geo 285) est mentionné dans plusieurs listes et documents fayoumiques, dont l'examen suggère qu'il se trouvait dans l'ancienne *meris* d'Hérakleidès. Voir Timm 1984-1992, p. 143-144; Morelli 2004, p. 128.

χωρ(ίον) Ἄνθου Le village d'Anthou (TM Geo 194) devait se situer dans le sud-ouest du Fayoum. Voir Timm 1984-1992, p. 129-130 ; Morelli 2004, p. 128.

χωρ(ίον) ἀφανίου Le bourg d'Aphaniou (TM Geo 224) appartenait vraisemblablement à l'ancienne meris de Polemôn. Voir Timm 1984-1992, p. 137; Berkes, Haug 2021, p. 200-201.

15 [ ]ων ἰ(ν)δ(ικτίωνος) ια ἐπὶ Ἐμβραν νἱο(ῦ) Ἰεζιδ ἐπικειμένων παγαρχία(ς) Ἰρσινοήτου πόλεως On pourra comparer cet intitulé à CPR XXII 19, 4-5:  $\Sigma(\mathring{v})$  Θ(ε $\mathring{φ}$ ) κώδικον οἰκιστικὸν χρυσικῶν δη<μο>σίων (καὶ) τ $\mathring{φ}$ (ν)  $\mathring{\eta}$ (μερῶν)... τ.( ) ἐργ( ) ἐπὶ Αβδελλα νἱο( $\mathring{v}$ ) Αλι, « Avec Dieu, registre comptable des impôts en or et des jours... sous [la supervision] de ʿAbd Allāh b. ʿAlī »; et à CPR XXII 20, 5-7:  $\Sigma\mathring{v}$ ν Θ(ε $\mathring{φ}$ ) κώδικο(ν) οἰκειστικὼ(ν) (l. οἰκειστικών) χρυσικῷ(ν) δημο(σίων) ἰνδ(ικτίον)ο(ς) α ἐπὶ Χαλεδ νἱ[( $\mathring{v}$ ν)] (l. νἱο $\mathring{v}$ ) Ιεζιδ ἐπικείμενον (l. ἐπικειμένου), « Avec Dieu, registre comptable des impôts en or de la première indiction, sous [la supervision] de Ḥālid b. Yazīd, préposé à [...] ». En se fondant sur ces deux parallèles, on pourrait restituer le début de la ligne comme suit: [ $\Sigma(\mathring{v}$ ν) Θ(ε $\mathring{φ}$ ) κώδικον οἰκιστικὸν χρυσικῶν δημοσί]ων ἰ(ν)δ(ικτίωνος) ια ἐπί Ἐμβραν νἱο( $\mathring{v}$ ) Ἰεζιδ ἐπικειμένων παγαρχία(ς) Ἰρσινοήτου πόλεως, « Avec Dieu, registre comptable des impôts en or de la onzième indiction, sous [la supervision] de ʿImrān b. Yazīd, responsable de pagarchie de la ville d'Arsinoé. » La onzième indiction correspond bien à l'année hégirienne 109, au titre de laquelle les impôts sont ici acquittés. Voir Bagnall, Worp 1978 (éd. 2004), p. 302.

ἐπὶ Ἐμβραν νἱο(ῦ) Ἰεζιδ Comme le montre son titre (epikeimenos pagarchias Arsinoïtou), Imrān b. Yazīd, jusqu'ici inconnu, fut pagarque du Fayoum. Il s'agit sans doute du prédécesseur immédiat de Nāǧid b. Muslim, qui, après avoir été à la tête de l'Hérakléopolite, devint pagarque de l'Arsinoïte vers 730 et le resta jusque vers 743. Sur la carrière de Nāǧid b. Muslim, voir Berkes, Vanthieghem 2020; Garel, Vanthieghem 2022, p. 88-89.

16 [ ] ος Νειλάμμωνος διακώνου αφωνααφι Άμμωνι διακ(όνου) Le lien entre cette ligne et la précédente n'est pas clair. Il semble qu'elle a été tracée par une main différente. La suite de voyelles αφωναααφι évoque un exercice d'écriture.

# 2.4. Document nº 4. Entagion concernant la șadaqa et les arriérés dus par les habitants de Sintôou

Le présent avis d'imposition est adressé par 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb à un dénommé Yazīd, identifié comme un mawlā du calife Hišām b. 'Abd al-Malik (r. 105-125/724-743). La chancellerie du surintendant des finances lui ordonne de remettre aux secrétaires de Fuṣṭāṭ (kuttāb Miṣr) une somme – comprise entre onze et quatre-vingt-dix-neuf dinars – au titre de la ṣadaqa, dont c'est la plus ancienne mention datée. Outre cette taxe, Ibn al-Ḥabḥāb paraît réclamer des arriérés (baqiyya) dus au calife – c'est-à-dire de probables arriérés d'impôts. La fin du texte, fort endommagée, suggère que le surintendant versera les sommes perçues au Trésor. Yazīd, le destinataire, habite le village fayoumique de Sintôou. Le document a vraisemblablement été mis au jour dans les ruines de Madīnat al-Fayyūm. Sa date de rédaction précise est inconnue, mais la mention d'une échéance fixée au mercredi 1er ša bān 112/19 octobre 730 suggère qu'il fut couché par écrit quelques semaines, tout au plus quelques mois, avant cette date. Le papyrus a été donné au musée du Louvre par l'antiquaire G. Stier en mars 1887, en même temps que d'autres objets 28.

P. Louvre Inv. E 8359 15,9 × 21,8 cm (fig. 5-6) Madīnat al-Fayyūm (?) Peu avant ša bān 112/octobre-novembre 730

Coupon de papyrus beige clair dont ne subsiste que la partie supérieure; seules les marges du haut et de droite sont préservées. Les pertes à gauche sont minimes – un ou deux mots tout au plus. Il est impossible d'estimer l'ampleur des lacunes dans la partie inférieure. Aux dix lignes préservées du texte original s'ajoute un endossement en partie illisible, qui devait résumer le texte principal. L'ample cursive de chancellerie est comparable à celle du document n° 2; le rasm n'est pourvu d'aucun signe diacritique.

28. Dupuy-Vachey (éd.) 1989, p. 327.



Fig. 5. P. Louvre Inv. E 8359. © Musée du Louvre, Paris

Recto

Fig. 6. P. Louvre Inv. E 8359 verso (détail). © Musée du Louvre, Paris

Verso

#### Recto

<sup>1</sup> Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux.

|² Ceci est une lettre de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥ[āb] |³ à l'attention de Yazīd, client [mawlā] du commandeur des croyants, habitant de Si[ntāw] |⁴ dans le district du Fayoum. Versez |⁵ aux secrétaires (?) de Fusṭāṭ, au titre de la ṣadaqa qui vous incombe, [...] |⁶ dinars, le mercredi, une nuit étant écoulée à |७ ša 'bān de l'an cent douze, ainsi que tout (?) |⁶ l'arriéré des sommes (?) dues au [commandeur des] croyants [– que Dieu le comble de bienfaits –] |⁶ pour que je l'envoie (?) [... |¹o ...]

#### Verso

[...] qu'il a à Sintāw, dans le district du Fayoum, et au titre des arriérés des sommes pour l'an cent douze [...]

2 hādā kitāb min Le démonstratif hādā est écrit avec un alif après le hā' comme mater lectionis, alors que le reste du texte est écrit en scriptio defectiva — à l'exception sans doute de la fin du patronyme du surintendant.

3 li-Yazīd mawlā amīr al-mu'minī[n] Le terme mawlā (« client ») est ambigu. À l'époque omeyyade, la plupart des mawālī étaient soit des esclaves affranchis (mawālī 'itq/'itāqa), soit des convertis non arabes intégrés par walā' au système tribal (mawālī muwāla/'aqd/ḥilf). Un troisième type, celui du walā' comme lien politique avec un puissant (mawālī-agents ou mawālī iṣṭinā'), est également attesté à l'époque omeyyade à l'est de l'empire, notamment dans la lettre de Dīwāstī (P. Kratchkovski, Zarafšān, 717-719). Le prédicat honorifique mawlā amīr al-mu'minīn semble toutefois ne se généraliser qu'au début de l'époque abbasside. Voir Pipes 1985, p. 224-225; P. Krall Verkaufsurkunden A a = P.KRU 22 = CPR III 125 (Louxor, c. 142/760-761); P. World, p. 141a (Madīnat al-Fayyūm, 159/776); P. DiemFruehe Urkunden 4 (Fayoum, 177/793). Si l'expression mawlā amīr al-mu'minīn correspondait ici à un tel prédicat honorifique, il s'agirait du plus ancien témoignage papyrologique d'un tel usage. Il est plus probable que le terme mawlā ait ici une acception juridique. L'absence de patronyme signifie que le lien de walā' remplaçait sa généalogie et qu'il s'agit en conséquence d'un

ancien esclave, soit public, soit d'un calife. Yazīd était vraisemblablement chargé de percevoir les impôts dans le village de Sintôou. La responsabilité qu'il y occupait pourrait suggérer que le village était une propriété impériale. De telles propriétés sont attestées pour l'Égypte dès l'époque omeyyade, notamment par le papyrus grec CPR VIII 82 (Fayoum, 699 ou 700), qui mentionne un domaine califal (οὖσία τοῦ πρωτοσυμβούλου), et par P. Lond. IV 1434 (Aphroditô, 716), dans lequel il est question d'un verger califal (πωμάριον τοῦ Αμιραλμουμνιν) situé à Fusṭāṭ. Voir Legendre 2019, p. 404.

min ahl Si[ntāw] Le toponyme, restitué grâce à sa mention au verso, transcrit le nom de Sintôou (Σιντώου, TM Geo 2142), village du Fayoum méridional jusqu'ici mentionné par les seuls papyrus grecs. Sa localisation précise est inconnue. Voir Berkes, Haug 2021, p. 199-200.

4 {a} fa-a'țū Le scribe a sans doute commencé par écrire le alif de l'impératif a'țū (« versez »), mais se rendant compte qu'il avait omis la conjonction fa-, il a décidé de réécrire l'ensemble sans biffer la lettre excédentaire. Il existe deux types d'incipit pour les entagia arabes : inna-hu aṣāba-ka/kum (« il t'/vous incombe ») et fa-a'țū (« versez ! »). Comme l'a noté Diem (1984, p. 114), le choix d'une formule ou de l'autre dépend du type de contribution réclamée : la première est employée pour des impôts ordinaires, tandis que la seconde ne concerne que les levées extraordinaires – comme des réquisitions ou des contributions financières ponctuelles. L'incipit fa-a'țū montre donc que le prélèvement de la ṣadaqa relevait encore de l'exception – ou peut-être le pouvoir voulait-il le laisser croire pour ne pas susciter l'ire des contribuables ?

5 k[uttā]b<sup>?</sup> Miṣr Si notre lecture est exacte, Yazīd doit verser la somme à des « secrétaires de Fusṭāṭ » dépêchés depuis la capitale pour collecter la nouvelle taxe.

fī-mā 'a[lay-kum] m[in al]-ṣadaqa Pour la restitution, on pourra comparer à P. Heid. Arab. I 1, 11-12: fa-ḥuḍ fī-mā 'alā arḍi-ka | min al-ǧizya...

5-6 [ $kad\bar{a}$ ] |  $d\bar{\imath}n\bar{a}ran$  La désinence casuelle de  $d\bar{\imath}n\bar{a}r$  signifie que le nombre qui figurait à la fin de la ligne 5 était compris entre onze et quatre-vingt-dix-neuf.

6-7 yawm al-arbi'ā' li-layla ḥalat [min] | ša'bān sa[n]at iṭnatay 'ašara wa-mi'a La nuit précédant le I<sup>er</sup> ša'bān 112/jeudi 19 octobre 730 commence bien un mercredi. Il reste à déterminer si le paiement était attendu le mercredi, c'est-à-dire la veille au soir de ladite date, ou au matin du jeudi I<sup>er</sup> ša'bān.

7-8 [wa-ğamī<sup>c?</sup> | al-ba]qiyya m[in m]āl [amīr al-]mu'minīn [aṣlaḥa-hu Llāh] Nous restituons une eulogie à la suite de amīr al-mu'minīn pour combler la lacune, bien que ce même titre en soit dépourvu à la ligne 3. Il faudrait autrement supposer l'existence d'un vacat en fin de ligne, ce qu'évitaient en principe les scribes de l'époque tant par souci d'économie du matériau que par esthétisme graphique. L'expression māl amīr al-mu'minīn est inédite dans les papyrus. Ceux de cette époque préfèrent ḥaqq amīr al-mu'minīn pour désigner les montants dus au Trésor. Voir P. Heid. Arab. I 1, 19, et 17, 1. On notera que ce syntagme est traduit de manière littérale dans les papyrus grecs de la chancellerie de Qurra b. Šarīk: τὸ δίκαιον τοῦ Αμιραλμουμνιν. Voir P. Lond. IV 1349, 20, et 1380, 11.

## 2.5. Documents nos 5-6. Deux protocoles de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb

Ces deux fragments portent à six le nombre de protocoles au nom du surintendant des finances 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb<sup>29</sup>. Comme tous les autres – sur lesquels nous fondons nos restitutions –, ils ont été rédigés sur cinq lignes et exclusivement en arabe, alors que ceux produits sous le mandat d'Usāma b. Zayd al-Tanūḥī (surint. 96-99/714-717, puis 102-104/720-723), son presque immédiat prédécesseur, sont encore bilingues grec-arabe.

#### **2.5.1.** Document n° 5. Protocole

P. Stras. Inv. Arab. 103 14,5 × 21 cm (fig. 7) Provenance inconnue II4/732-733

Fragment de protocole dont on conserve le quart inférieur gauche. Comme il est usuel pour ce type de document, le texte est tracé au pinceau au moyen d'une encre métallo-gallique qui a pris une teinte rougeoyante. Du texte original, qui comptait cinq lignes, comme les autres protocoles de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, ne subsiste que la fin de trois lignes, dont la première est à peine visible. Un compte grec en aroures figure au dos.



Fig. 7. P. Stras. Inv. Arab. 103. © Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg

29. Voir supra.

<sup>1</sup> [Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux.]

|2 [Dis: Lui, Dieu est Un! Dieu l'Impénétrable!]

|3 [Le serviteur de Dieu, Hišām, commandeur des croyants – que] Dieu [le comble de bienfaits!]

|4 [Produit sur ordre de] 'Ubayd Allāh b. al-Habhāb |5 [en l'an] cent quatorze.

2 qul huwa Allāh aḥad Allāh al-ṣamad Cette citation du Coran, CXII, 1-2, est récurrente dans les protocoles (cf. p. ex. CPR III 165, 2-3; 208, 2-3).

#### **2.5.2.** Document nº 6. Protocole

Ce protocole figurait en tête d'un rouleau de papyrus produit avec l'autorisation du surintendant Ibn al-Ḥabḥāb en 114/732-733. Sa provenance est inconnue. Il fut acquis en Égypte par Bernhard Moritz avant la Première Guerre mondiale et vendu à l'Oriental Institute de Chicago en 1929, en même temps qu'une série de papyrus, papiers et parchemins, dont un grand nombre provenait du Fayoum<sup>30</sup>.

P. Chicago OIM Inv. 6979 Provenance inconnue 
$$6.6 \times 27.6 \text{ cm}$$
 (fig. 8)

Fragment de protocole dont on conserve le quart inférieur gauche. Le texte a été tracé au pinceau au moyen d'une encre métallo-gallique qui a pris une teinte brunâtre. Du texte original, qui comptait cinq lignes – comme les autres protocoles de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb –, ne subsiste que la fin de deux lignes. Au dos figurent les restes d'un compte rédigé en grec.

30. Provient notamment du Fayoum une série de trois documents de Bulğusūq étudiés par Abbott (1937). A contrario, les papyrus de Qurra édités par la même chercheuse (Abbott 1938) proviennent non pas de l'oasis, mais du village d'Aphroditô, en Moyenne Égypte.



Fig. 8. P. Chicago OIM Inv. 6979. © Institute for the Study of Ancient Cultures, Chicago

→ [بسم الله الرحمن الرحيم]
 [قل هو الله احد الله الصمد]
 [عبد الله هشام امير المومنين اصلحه الله]
 [هذا مما امر به] عبيد الله بن [الح]بح[ك]ب
 ق سنة] اربع عشر وماية

<sup>1</sup> [Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux.]

|2 [Dis: Lui, Dieu est Un! Dieu l'Impénétrable!]

<sup>3</sup> [Le serviteur de Dieu, Hišām, commandeur des croyants – que Dieu le comble de bienfaits!]

|4 [Produit sur ordre de] 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb |5 [en l'an] cent quatorze.

## 2.6. Document nº 7. Fragment d'un exercice épistolaire

La lettre dont provient ce fragment est adressée à 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, qui se voit qualifié d'amīr, par un de ses subordonnés, comme en témoigne la forme du prescrit : l'adresse interne n'est en effet point l'habituel min fulān ilā fulān (« d'Untel à Untel »), que l'on attend dans une correspondance entre individus de rang égal, mais ilā/li-fulān min fulān (« à Untel, de la part d'Untel »), formule plus respectueuse qui convient aux missives adressées par un subordonné à son supérieur <sup>31</sup>. Après le prescrit suivent l'usuelle louange à Dieu et la proclamation de Son unicité. Le reste de la lettre est perdu. L'orientation des fibres du papyrus offre peut-être un indice quant à sa nature. Dans les lettres de cette époque-là, a fortiori celles envoyées à des personnes de haut rang, l'écriture court toujours perpendiculairement au sens des fibres, ce qui n'est pas le cas ici. Cela suggère que le texte fut rédigé sur une feuille de remploi, ce qui ne sied pas à une lettre officielle. En revanche, il n'était pas rare que des apprentis scribes adressent leurs exercices épistolaires, de manière fictive, à des officiels de haut rang – y compris au gouverneur. De nombreux exemples ont été mis au jour, en particulier

31. Cf. P. Berl. Arab. II 23, 2-3; P. Kratchkovski 2; P. Donner Fragments 3, 5.

dans la chancellerie du pagarque du Fayoum<sup>32</sup>. Il pourrait aussi s'agir d'un brouillon de lettre qui aurait été couché sur un coupon de remploi et conservé dans les archives de la pagarchie.

Aucun indice interne ne permet de déduire la provenance du papyrus. L'inventaire du Louvre indique toutefois que la pièce fut acquise auprès du révérend Greville Chester en même temps que d'autres papyrus trouvés dans les ruines de Madīnat al-Fayyūm<sup>33</sup>. C'est donc probablement du chef-lieu de l'oasis que provient ce document, qui dut être couché par écrit à l'époque où Ibn al-Ḥabḥāb était en fonction, soit entre 107/724 et 116/734.

P. Louvre Inv. E 6842 15,9 × 21,8 cm (fig. 9) Madīnat al-Fayyūm (?)
107-116/724-734

Fragment de papyrus brun foncé correspondant au coin supérieur droit d'une lettre. Du texte original, il ne reste que le début de trois lignes, dont la dernière est à peine lisible. L'écriture, dépourvue de diacritiques, est tracée dans une cursive ample et étirée qui rappelle les écritures de chancellerie, comme celles des lettres de Qurra b. Šarīk et de Nāğid b. Muslim. Le dos du coupon ne présente aucune trace d'écriture.



Fig. 9. P. Louvre Inv. E 6842. © Musée du Louvre, Paris

→ بسم الله الرحمن الرحيم
 للامير عبيد الله ابن الحبحا[ب من ]
 فاني ا[حمد] اليك الـ[له الذي لا اله الا هو]

<sup>32.</sup> À ce sujet, voir notamment Vanthieghem 2014; Garel, Vanthieghem 2022, p. 87.

<sup>33.</sup> Les archives du Louvre précisent, à propos des lots E 6842 à 6847, que « par décision du Ministre en date du [illisible] 1879 rendue en suite d'un avis conforme du Conservatoire (Comité consultatif séances du 26 juin et 10 juillet 1879), le Musée égyptien a acquis de M. Chester les papyrus suivants au prix de 2 500 francs ». L'information nous a été aimablement communiquée par Florence Calament, à qui nous adressons nos chaleureux remerciements.

- <sup>1</sup> Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux.
- |2 À l'attention de l'émir 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥā[b, de la part de...]
- |3 Je rends pour toi [louange] à Dieu, [en dehors de Qui il n'est d'autre dieu...]

## 3. Étude

## 3.1. L'ascension d'un secrétaire

'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb (m. 132/750) était un client (mawlā) de la tribu qaysite des Banū Salūl, peut-être originaire de Mossoul<sup>34</sup>. À l'époque omeyyade, le statut juridique de mawlā s'appliquait en premier lieu à des affranchis (et à leurs descendants, walā' al-'itq); des Arabes réduits en esclavage avant l'Islam, puis émancipés, transmirent également ce statut à leurs enfants, en conséquence de quoi certains mawālī purent être d'ascendance arabe. Le même terme vint désigner les convertis non arabes rattachés au système tribal par le biais d'un patron<sup>35</sup> (walā' al-muwālāt). 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb hérita sans doute de son père son statut de mawlā. En l'absence d'informations plus détaillées sur ses ascendants, on ne peut que spéculer sur la catégorie de walā' dont il relevait. Le nom «al-Ḥabḥāb» («le Malingre»), qui évoque un physique petit et chétif, est rare, mais fut néanmoins porté par des Arabes avant l'islam<sup>36</sup>. Au premier abord, on ne peut donc exclure que le surintendant ait eu pour ancêtre un Arabe réduit en esclavage à l'époque antéislamique. Toutefois, l'absence d'une généalogie étendue, remontant au moins à son grand-père, suggère que son lien de walā' avec la tribu de Salūl résultait d'une conversion, celle de son père, voire de son grand-père.

Administrateur civil, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb débuta sa carrière comme secrétaire de Hišām b. 'Abd al-Malik (r. 105-125/724-743), alors que ce dernier n'était encore qu'un éminent membre de la famille omeyyade parmi d'autres<sup>37</sup>. Al-Nuwayrī (m. 733/1333) voit en lui un scribe de premier ordre, éloquent, fin connaisseur de l'histoire des Arabes, de leur poésie et de leurs gestes – mais peut-être ne s'agit-il là que d'un topos<sup>38</sup>. La mort de Yazīd b. 'Abd al-Malik (r. 101-105/720-723) et l'accession au trône de son frère Hišām marquèrent un tournant dans sa carrière. Le nouveau calife nomma Ibn al-Ḥabḥāb surintendant des finances égyptiennes à une date qui a longtemps fait l'objet de discussions. En se fondant sur Ibn Taġrī Birdī (m. 874/1470), qui rapporte qu'il fut en poste tout au long du mandat d'al-Ḥurr b. Yūsuf<sup>39</sup>,

- 35. Voir supra le commentaire linéaire du document n° 3, l. 3; Crone 1987, p. 36-40.
- 36. Voir par exemple Ibn Ḥaǧar al-'Asqalānī, al-Iṣāba VIII, p. 488.
- 37. Ibn 'Asākir, Ta'rīh XXXVII, p. 415.
- 38. Al-Nuwayrī, Nihāyat XXIV, p. 31.
- 39. Ibn Taġrī Birdī, al-Nuǧūm I, p. 259.

<sup>34.</sup> Khoury (EI², s.v. «'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ») fait par erreur de ce personnage un « seigneur » des Salūl. Il existe deux groupes tribaux appelés « Salūl » : l'un appartenait au groupe des Ḥuzāʿa, l'autre aux Qays ʿAylān. Les Banū Salūl dont Ibn al-Ḥabḥāb était client sont les seconds, dont beaucoup s'installèrent à Kūfa et à Mossoul après la conquête. C'est dans cette dernière ville que proliféra la descendance d'Ibn al-Ḥabḥāb, ce qui suggère qu'il en était lui-même originaire. Voir Lecker, EI², s.v. « Salūl ».

C. Becker conclut qu'Ibn al-Ḥabḥāb fut nommé à une date située entre 101/719 et 105/723-724, vraisemblablement à la suite de Ḥayyān b. Surayǧ <sup>40</sup>. Or on sait aujourd'hui que ce dernier n'eut point pour successeur direct Ibn al-Ḥabḥāb, mais Usāma b. Zayd al-Tanūḥī, qui, après un premier mandat de surintendant des finances entre 96/714 et 99/717, occupa de nouveau cette fonction de 102/720 à 104/722-723 <sup>41</sup>. Pour N. Abbott, l'arrivée d'Ibn al-Ḥabḥāb précéda de quelques jours la nomination d'al-Ḥurr b. Yūsuf comme gouverneur d'Égypte, le 3 dū l-ḥiǧǧa 105/2 mai 724 <sup>42</sup>; cette date est toutefois contredite par al-Azdī (m. 334/946) et par Ibn 'Asākir (m. 571/1176), qui s'accordent sur une désignation d'Ibn al-Ḥabḥāb en 107/726, à la suite d'un autre surintendant, un certain Yazīd b. Abī Yazīd <sup>43</sup> – dont la réalité historique est confirmée par l'existence d'estampilles et de poids de verre émis à son nom <sup>44</sup>. Ibn 'Asākir précise même qu'Ibn al-Ḥabḥāb arriva en Égypte le mardi 13 ramaḍān 107/22 janvier 726.

Si l'on en croit Jean le Diacre dans l'HP, l'investiture de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb réjouit les chrétiens, dans un premier temps au moins, car il avait la réputation « d'aimer beaucoup les églises orthodoxes <sup>45</sup> ». L'idylle fut cependant de courte durée, car les chrétiens n'apprécièrent guère les réformes fiscales qu'il leur imposa. Les sources islamiques n'évoquent pas la réaction des musulmans à sa venue en Égypte; les nouvelles taxes qu'il mit en place et l'installation de tribus qaysites dans le Delta, autour de Bilbays (voir *infra*), durent toutefois le rendre peu sympathique aux yeux des Yamanites, qui dominaient la société et la scène politique.

Son mandat en Égypte se poursuivit jusqu'en 116/734, date à laquelle il fut envoyé au Maghreb et y devint gouverneur. À son départ pour l'Ifrīqiya, il parvint à faire nommer son fils al-Qāsim b. 'Ubayd Allāh comme surintendant des finances égyptiennes, et ce dernier poursuivit une politique fiscale austère, dont l'HP se fait l'écho à diverses reprises 46. Une fois installé au Maghreb, Ibn al-Ḥabḥāb s'illustra par une série d'expéditions vers l'Afrique subsaharienne et les îles de Méditerranée, en particulier la Sicile et la Sardaigne. Incapable d'enrayer une rébellion berbère menée à la fin de l'an 121/739 par Maysara al-Ḥaqīr – au cours de laquelle son fils Ismā'īl b. 'Ubayd Allāh trouva la mort –, il fut brutalement révoqué en ğumādā I 123/mars-avril 741 par le calife Hišām b. 'Abd al-Malik. Il regagna alors la cour de Damas, où il semble avoir continué à jouir des faveurs du pouvoir. Sa proximité avec les Omeyyades lui valut d'être tué, avec d'autres partisans de la dynastie, à Wāsiṭ par le futur calife al-Manṣūr lors de la révolution abbasside 47. Toute sa descendance ne périt point dans le massacre, puisque l'on

<sup>40.</sup> Becker 1903, p. 107.

<sup>41.</sup> Sur les dates des deux mandats d'Usāma b. Zayd al-Tanūḫī, voir 'Abd Allāh b. 'Abd al-Ḥakam, Sīrat, p. 37; al-Maqrīzī, al-Muqaffā II, p. 24-26.

<sup>42.</sup> Abbott 1965, p. 27.

<sup>43.</sup> Al-Azdī, Ta'rīḥ, p. 27; Ibn 'Asākir, Ta'rīḥ XXXVII, p. 415. Morton (1985, p. 72) a été le premier à noter l'impossibilité d'une date aussi avancée que 105/724 (grâce à la lecture d'al-Azdī); plus récemment, Kamāl (2020, p. 204) est parvenu à la même conclusion en se fondant sur les informations fournies par Ibn 'Asākir.

<sup>44.</sup> Il fut vraisemblablement surintendant de 103/721 à 107/726, puis de 122/739 à 127/745 en tant que vicaire d'un autre surintendant; voir Ollivier 2019, p. 109-111,  $n^{os}$  13-16.

<sup>45.</sup> HPSH, p. 145; HPE III, p. 74.

<sup>46.</sup> HPSH, p. 153-154 (qui indique à tort que le fils en question s'appelait Abū l-Qāsim); HPE III, p. 348-359.

<sup>47.</sup> Ibn Yūnus, Ta'rīḥ II, p. 140; Ibn 'Asākir, Ta'rīḥ XXXVII, p. 415-416; al-Dahabī, Ta'rīḥ III, p. 691.

connaît l'une de ses arrière-petites-filles, Raḥmāna bint al-Ḥabḥāb b. 'Abd al-Aḥad b. al-Qāsim b. 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, par la stèle funéraire qui commémore sa mort en 256/870 <sup>48</sup>. D'autres de ses descendants, appelés les Ḥabāḥiba, s'installèrent à Mossoul <sup>49</sup>.

## 3.2. La réforme financière de l'Égypte

## 3.2.1. Recensement des terres et des hommes

#### + 3.2.1.1. L'arpentage

Au dire de Jean le Diacre, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb diligenta dès son arrivée un recensement et un arpentage des terres arables. Cet arpentage fut réalisé avec des cordes, et non, comme à partir de l'époque abbasside, avec des perches <sup>50</sup> (qaṣaba). Si l'on en croit al-Maqrīzī (m. 845/1442), en ne tenant compte que des terres cultivées par irrigation ('āmir) ou inondables <sup>51</sup> (ġāmir) et en excluant les coteaux qui bordent le Nil <sup>52</sup> (al-ǧarf) ainsi que les terres impropres à la culture <sup>53</sup> (wasaḥ al-arḍ), cette opération lui aurait permis de dénombrer pas moins de trente millions de feddans (soit 19 104 000 hectares <sup>54</sup>) – ailleurs, l'auteur parle de cent millions de feddans (soit 63 680 000 hectares <sup>55</sup>) –, et au Trésor, de prélever quatre millions de dinars au titre du foncier <sup>56</sup>. Selon Ibn Zūlāq (m. 386/996), le surintendant aurait classé les terres suivant des catégories fiscales (tabaqāt ma'lūma) qui survécurent à la chute des Omeyyades <sup>57</sup>. La date à laquelle cette opération de recensement et d'arpentage débuta est incertaine. Si l'on en croit l'historiographie copto-arabe, elle commença à l'arrivée d'Ibn al-Ḥabḥāb, soit dès la fin de l'an 107/725-726, ou plutôt au début de l'année suivante <sup>58</sup>. Menée à l'échelle de l'Égypte, elle dut

- 48. Hawary, Rached 1939, p. 63, n° 932; Wiet 1971, p. 2, n° 2.
- 49. Al-Azdī, Ta'rīḥ, p. 27.
- 50. Le premier arpentage connu réalisé avec des perches eut lieu en 186/802; voir al-Kindī, Wulāt, p. 140. Cf. al-Qāḍī 2008b, p. 407; Ducène 2013, § 10-11 (version en ligne).
- 51. L'HP (HPSH, p. 145; HPE III, p. 329) indique que l'opération porta sur les terres (al-arāḍī) et sur les vignobles (al-kurūm), ce qui revient à une dichotomie comparable: les vignobles sont en effet situés sur des parcelles en hauteur, arrosées à l'aide de machines hydrauliques, tandis que les « terres » désignent, dans l'esprit des compilateurs de cette histoire ecclésiastique, les champs inondables par la crue ou irrigués par des canaux.
- 52. Sur la notion de ğarf dans le bassin nilotique, voir Spaulding 1982, p. 4-5.
- 53. L'HP décrit ces terres au moyen de la racine *h.r.s.*, qui s'applique à des sols pauvres (voir *infra*). Le terme wasaḥ al-arḍ auquel recourt al-Maqrīzī s'applique lui aussi, d'après Ibn Mammātī, à des sols pauvres très difficilement cultivables. Sur cette question, voir Cooper 1974, p. 96.
- 54. Nous adoptons la conversion proposée par Rapoport (2018, p. xv), selon laquelle 1 feddan = 6 368 m².
- 55. Al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 201.
- 56. Ibn al-Kindī, Fadā'il, p. 37; Ibn Zūlāq, Fadā'il, p. 90; al-Magrīzī, al-Mawā'iz I, p. 266.
- 57. Ibn Zūlāq, Faḍāʾil, p. 90; al-Maqrīzī, al-Mawāʿiẓ I, p. 266.
- 58. À la suite d'Abbott (1965, p. 28), al-Qāḍī (2008b, p. 405-406) suggère que le recensement et l'arpentage ne purent se dérouler qu'avant 107/725-726. C'est en effet cette année-là que le surintendant requit du calife Hišām b. 'Abd al-Malik l'autorisation d'augmenter les impôts et qu'il dut lui fournir des données chiffrées sur l'impôt foncier égyptien; voir aussi Bouderbala 2024, p. 404. Cette hypothèse ne tient cependant plus, car, comme nous l'avons indiqué plus haut, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb n'accéda pas à la fonction de surintendant des finances avant 107/725-726.

prendre plus d'un an et se prolonger quelque temps encore après 108/726-727. L'entreprise poursuivait sans doute deux objectifs complémentaires:

- Augmenter les recettes fiscales. Une meilleure connaissance des surfaces cultivées et de leur affectation permettait au fisc d'en optimiser la répartition et d'améliorer les rentrées.
- Stimuler la production agricole. Un inventaire exhaustif des terres abandonnées ou en déshérence permettait d'en remettre certaines en culture. C'est sans doute à la faveur de ce recensement cadastral que le surintendant identifia des terres abandonnées dans le Ḥawf, autour de Bilbays, où il décida d'installer des Qaysites à partir de 109/727-728 59.
   Stimuler la production permettait à son tour d'accroître les recettes fiscales.

L'importance accordée à la production agricole par le surintendant transparaît dans une anecdote que rapporte al-Maqrīzī – si c'est bien Ibn al-Ḥabḥāb qu'elle concerne 60. Après avoir procédé à l'arpentage des terres égyptiennes, Ibn al-Ḥabḥāb se serait attelé à la résolution d'un problème arithmétique tel qu'on en donne aux écoliers: combien d'ouvriers fallait-il pour moissonner l'ensemble des surfaces arpentées, soit cent millions de feddans? En comptant qu'un ouvrier pouvait moissonner cinquante feddans sur les soixante jours que duraient les moissons, il calcula qu'il faudrait s'adjoindre un contingent de quatre cent quatre-vingt mille ouvriers. Tout abstrait que l'exercice puisse paraître et malgré des simplifications évidentes 61, l'anecdote reflète l'un des objectifs poursuivis par le surintendant des finances: anticiper le nombre de bras indispensables aux moissons et par conséquent améliorer la productivité.

Jean le Diacre affirme qu'une borne « milliaire » (amyāl) fut érigée sur chaque terre recensée <sup>62</sup>. La tradition islamique, tout comme l'information livrée par Jean le Diacre, trouve confirmation dans une inscription découverte par G. Wiet et publiée de manière posthume. Quoique connu depuis cinquante ans, ce texte est passé inaperçu de W. al-Qāḍī lors de la rédaction de son article sur les recensements de l'époque omeyyade. L'inscription, que nous republions ici sous le numéro I (voir supra), commémore l'arpentage des terres de Tarnūṭ en 108/726-727 sur ordre (bi-amr) de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb <sup>63</sup>. La fin du texte pourrait être en partie brisée et effacée, et il est possible que les opérations d'arpentage se soient prolongées l'année suivante <sup>64</sup>. G. Wiet comprenait du texte que Tarnūṭ appartenait au district de Manūf la Haute, une interprétation découlant du fait qu'il prenait à tort les noms des arpenteurs pour ceux de villages. Il est en réalité peu probable que Tarnūṭ et Manūf la Haute, même si elles étaient

<sup>59.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 76-77. Cf. Morimoto 1981, p. 183.

<sup>60.</sup> Si l'édition de Būlāq (al-Mawā'iz wa-l-i'tibār fī l-hiṭaṭ wa-l-aṭār, [s. n.], Būlāq, Le Caire, 1853-1854, I, p. 99) fait de ce surintendant le protagoniste de cette histoire, l'édition d'Ayman Fu'ād Sayyid suggère qu'il s'agit d'une erreur — sans doute causée par un saut du même au même — et que l'histoire concerne le surintendant Aḥmad b. al-Mudabbir, qui eut maille à partir avec Aḥmad b. Ṭūlūn; voir al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 201. 61. Si l'on en croit Girard (1822, p. 25-26), qui observa les pratiques agricoles égyptiennes à la fin du xviiie siècle, un ouvrier avait besoin de quatre jours pour moissonner un feddan de blé. C'est donc plutôt quinze feddans qu'un ouvrier pouvait moissonner en soixante jours.

<sup>62.</sup> HPSH, p. 145; HPE III, p. 329.

<sup>63.</sup> Wiet 1971, p. 1, n° 1. Le hasard veut que ce soit également à Tarnūṭ que le patriarche Alexandre II ait rendu l'âme. Voir la traduction de l'HP en annexe.

<sup>64.</sup> Voir le commentaire au document n° 1, l. 9.

proches, aient jamais appartenu à la même pagarchie, car les deux villes étaient séparées par une branche du Nil, qui, dans la géographie administrative de l'Égypte, a toujours constitué une frontière naturelle. Sur la borne, la proximité du syntagme min Manūf al-'Ulyā avec le nom des arpenteurs suggère que Manūf la Haute désigne la ville d'origine des deux hommes plutôt que la pagarchie à laquelle était rattachée Tarnūṭ. Si cette hypothèse se vérifiait, cela signifierait que les opérations d'arpentage ne furent pas réalisées par les populations locales, mais par des équipes envoyées de centres avoisinants. Les deux arpenteurs (ou arpenteurs en chef), Quzmān b. Basā et Mawiya b. Makrāba, pourraient ainsi avoir été des chrétiens employés dans la ville de Manūf la Haute 65, que l'on dépêcha à Tarnūṭ. En appeler à une équipe extérieure était peut-être délibéré, les arpenteurs pouvant accomplir leur mission sans qu'on les suspecte d'être mus par des intérêts sur place.

Si l'on suit Jean le Diacre, il faut penser que le territoire égyptien vit fleurir de telles bornes, dont la fonction n'a cependant jamais été étudiée. Selon l'auteur chrétien, les stèles furent érigées « au milieu des champs [fī wasat al-ġītān], sur les limites [entre propriétés] et sur les chemins 66 ». La stèle de Tarnūt est de petit format – sans doute une vingtaine sur une trentaine de centimètres - et ne peut en aucun cas avoir été posée à même le sol, où son texte serait passé inaperçu. La gravure soignée, en dépit d'une certaine maladresse dans l'exécution, montre qu'elle était destinée à être visible - si ce n'est lisible - par les populations locales. Il faut donc l'imaginer insérée dans un élément de maçonnerie, soit dans un mur de Tarnūt<sup>67</sup>, soit dans une sorte de colonne à la croisée de chemins, soit peut-être, comme le prétend Jean le Diacre, en plein champ pour être visible de loin. Le pouvoir aurait donc utilisé ces bornes pour quadriller les terres cultivables d'Égypte et marquer le territoire de son empreinte symbolique. Leurs inscriptions manifestaient, auprès des populations chrétiennes, majoritaires dans les campagnes, la domination que les autorités musulmanes revendiquaient sur leurs terres à travers la fiscalité, tout en affirmant le caractère juste de cette dernière 68. L'impôt n'était pas arbitraire, mais fondé sur un arpentage (mash) rigoureux, qui plus est réalisé par deux individus aux noms coptes, identifiés de manière explicite. Que l'arpentage n'ait pas été l'œuvre d'un seul, mais de deux hommes est justifié par la méthode en usage à l'époque: réalisé à l'aide d'une corde, il nécessitait un individu à chaque bout pour la tendre. Ce nombre rappelle par ailleurs celui des deux témoins exigés pour qu'une déposition ait valeur de preuve 69 (bayyina), ou encore celui des agents fiscaux, qui agissaient la plupart du temps par paires 70. Enfin, les

<sup>65.</sup> P. Louvre Inv. JDW 31, qui date de 160/776-777, ne laisse aucun doute sur le statut de ce lieu au début de l'époque abbasside: un contribuable y est dit appartenir aux habitants de la ville (madīna) de Manūf la Haute. On peut dès lors supposer qu'il s'agissait du chef-lieu d'une pagarchie.

<sup>66.</sup> Voir la traduction de ce texte en annexe, infra.

<sup>67.</sup> Notons par ailleurs que les autorités musulmanes avaient coutume d'afficher leurs décrets et autres communications sur les portes des églises, du moins à l'époque omeyyade; voir Sijpesteijn 2013, p. 249.

<sup>68.</sup> L'importance d'une fiscalité juste est déjà mise en exergue par Qurra b. Šarīk dans une de ses lettres à Basileios (P. Lond. IV 1345, 1356).

<sup>69.</sup> Voir Tillier 2017, p. 65, index.

<sup>70.</sup> Voir par exemple P. Christ. Musl. 7.

deux hommes étaient chrétiens, autant que l'on puisse en juger par leurs noms; un arpentage réalisé par des musulmans eût sans doute paru suspect aux yeux des populations locales. De la sorte, ces bornes proclamaient le caractère légitime d'une domination dont l'expression la plus concrète était l'impôt foncier, calculé de manière équitable.

#### + 3.2.I.2. Le recensement

Selon Jean le Diacre, Ibn al-Ḥabḥāb procéda par ailleurs à « un recensement écrit de l'ensemble des populations [...] des plus jeunes jusqu'aux plus âgés 71 ». Selon Ibn 'Abd al-Ḥakam (m. 257/871), cette entreprise ne releva pas du surintendant, mais du gouverneur al-Walīd b. Rifā 'a (gouv. 109-117/727-735), après sa prise de fonction en muḥarram 109/avril-mai 727. Al-Walīd b. Rifā 'a aurait lui-même parcouru le Ṣa 'īd pendant six mois, en compagnie d'une cohorte de scribes et d'auxiliaires, puis le Delta durant trois mois. De cette grande enquête, il serait ressorti que le pays comptait dix mille villages abritant, pour les plus petits d'entre eux, un peu moins de cinq cents âmes (ǧumǧuma) redevables de la capitation 72.

À qui, du gouverneur ou du surintendant, faut-il attribuer ce recensement? Pour W. al-Qāḍī, il ne fait aucun doute qu'il fut conduit par le gouverneur al-Walīd b. Rifā'a; la gloire en aurait toutefois rejailli sur 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, qui était alors l'homme fort du pays <sup>73</sup>. Mais comme le note S. Bouderbala, cette hypothèse paraît peu vraisemblable, car un recensement servait avant tout les finances publiques et relevait donc des compétences du surintendant, quand il y en avait un <sup>74</sup>. S. Bouderbala doute en outre qu'un gouverneur militaire ait pu s'éloigner si longtemps de Fusṭāṭ et de l'armée, dont il était le commandant en chef <sup>75</sup>. Ajoutons à ces remarques pertinentes que si, comme l'affirme Ibn 'Abd al-Ḥakam, le gouverneur avait séjourné six mois dans le Ṣaʿīd, puis trois dans le Delta, il aurait dû nommer un vicaire ou un gouverneur intérimaire (ḥalīfa) – en principe le chef de la police (ṣāḥib al-šurṭa) – pour le remplacer à Fusṭāṭ, ce qu'al-Kindī n'aurait pas manqué de signaler, comme il le fait ailleurs. Or il n'en est question nulle part. Enfin, al-Walīd b. Rifā'a était un simple gouverneur militaire – al-Kindī affirme qu'il fut nommé 'alā l-ṣalāṭ, « sur la prière », c'est-à-dire qu'il exerçait des responsabilités exclusivement religieuses et militaires dans la province. Quel intérêt aurait-il

<sup>71.</sup> HPSH, p. 145; HPE III, p. 329. Pour Joseph von Karabacek, la lettre PERF 599 (P. Vindob. Inv. A.P. 131) aurait été rédigée à l'occasion de ce recensement. Si le texte date bien du 11e/VIIIe siècle, rien n'indique cependant qu'il concernait un recensement général. Le fait que l'émetteur exige que l'on couche par écrit la description physique (sifa) des personnes recensées invite plutôt à penser qu'il s'agit du recensement de contribuables fugitifs, que de telles informations permettaient d'identifier.

<sup>72.</sup> Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 156. Voir également Ibn al-Kindī, Faḍā'il, p. 37. Peut-être intrigué par la tradition selon laquelle al-Walīd b. Rifā'a aurait lui-même effectué un recensement des personnes, Ibn al-Kindī écrit qu'il « fut chargé de l'impôt » (waliya l-ḥarāǧ). Al-Maqrīzī (al-Mawā'iz I, p. 74) déduit un peu rapidement du nombre de villages que celui des contribuables s'élevait à cinq millions.

<sup>73.</sup> Al-Qāḍī 2008b, p. 408-409.

<sup>74.</sup> Bouderbala 2024, p. 405. L'auteur suggère toutefois que le récit d'Ibn 'Abd al-Ḥakam concerne une révision cadastrale (« a total revision of Egypt's fiscal cadastre »), alors qu'il n'y est question que du recensement des contribuables.

<sup>75.</sup> Bouderbala 2024, p. 406.

donc trouvé à s'investir dans une tâche fastidieuse sortant du cadre de son mandat, sans espoir d'en tirer quelque profit politique ? Pour paraphraser S. Bouderbala, en supposant que ce travail d'ampleur ait été l'œuvre du gouverneur militaire, et non du surintendant, al-Kindī ne l'aurait-il point mis au crédit d'al-Walīd b. Rifā'a dans les lignes qu'il lui consacre 76 ? Tout porte donc à croire soit qu'Ibn 'Abd al-Ḥakam était mal informé, soit qu'il interpréta les informations à sa disposition et les attribua à la personne du gouverneur militaire, qu'il estimait jouer par force un rôle plus essentiel que le surintendant des finances. Il est par conséquent plus raisonnable de considérer le recensement comme une initiative de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, qui en avait un besoin impérieux pour calculer au mieux l'assiette fiscale de chaque village.

Dans le cadre de ce recensement, Jean le Diacre affirme que le surintendant imposa d'accrocher un sceau de plomb au cou des Coptes âgés de douze à cent ans <sup>77</sup>. Outre que cette affirmation provient d'un témoin contemporain des faits, sa crédibilité est renforcée par la découverte de tels sceaux en Syrie-Palestine et en Égypte <sup>78</sup>. Les autorités musulmanes en firent un abondant usage lors des recensements des 1<sup>er</sup>-11<sup>e</sup>/V11<sup>e</sup>-V111<sup>e</sup> siècles <sup>79</sup>. Leur formulaire est assez standardisé: ils mentionnent en général soit le nom du ğund auquel est rattaché le contribuable, soit son gouverneur ou surintendant des finances, parfois son district, et enfin l'année. La fonction de ces objets a donné lieu à moult spéculations depuis le xx<sup>e</sup> siècle et a sans doute varié selon les époques. Peut-être servaient-ils à marquer les personnes déjà comptabilisées, afin d'éviter les doublons dans les registres – ce qui aurait nui aux collectivités imposées ?

Le surintendant aurait par ailleurs imposé aux chrétiens de porter sur la main une marque représentant un lion. Le terme employé dans la version primitive de l'HP, dont le ductus consonantique wasm peut aussi se lire wašm, évoque soit une marque au fer rouge dans le premier cas – comme celle que l'on infligeait au bétail 80 –, soit un tatouage au khôl ou à l'indigo dans le second 81. Jean le Diacre compare la marque à celle que la Bête obligera tous les êtres humains à porter lors de l'Apocalypse 82 (Ap XIII, 17). Cette initiative fut ressentie par les chrétiens comme une infamie, et le patriarche Alexandre II refusa d'être marqué 83. Le terme wasm est aussi employé à propos d'un précédent marquage que le surintendant Usāma b. Zayd al-Tanūḫī est supposé avoir infligé aux moines en imprimant sur leur main

<sup>76.</sup> Bouderbala 2024, p. 406.

<sup>77.</sup> HPSH, p. 145; HPE III, p. 329. Sur les divergences relatives au premier chiffre, voir la traduction en annexe, infra.

<sup>78.</sup> Pour une présentation de ces sceaux, voir Amitai-Preiss 2014, p. 71-86.

<sup>79.</sup> Pour une synthèse, voir Robinson 2005. Amitai-Preiss (2014) propose que ces sceaux aient pu servir de quittances reçues par les contribuables après le paiement de leurs taxes. Ils les auraient portés sur eux pour prouver qu'ils s'étaient bien acquittés des impôts de l'année. Bien que séduisante, cette hypothèse paraît difficile à admettre, car ces sceaux ne mentionnent pas des informations aussi essentielles pour une quittance que le nom du contribuable ou celui des taxes dont il s'est acquitté.

<sup>80.</sup> Voir Stewart, EI2, s.v. « Wasm ».

<sup>81.</sup> Voir Heinrichs,  $EI^2$ , s. $\nu$ . « Washm ». Robinson (2005, p. 430) a déjà avancé l'hypothèse qu'il puisse ne s'agir ici que d'un tatouage.

<sup>82.</sup> HPSH, p. 145; HPE III, p. 329.

<sup>83.</sup> HPSH, p. 146; HPE III, p. 330-331.

gauche un cercle de fer (ḥalqa ḥadīd) – que l'on suppose rougi au feu –, qui incluait le nom de leur église et de leur monastère ainsi que la date de « l'empire de l'Islam » <sup>84</sup> (mamlakat al-islām). Le texte est ici explicite, et le marquage au fer, s'il est historique, eut à la fois une portée limitée – puisqu'il ne concernait que les moines – et une fonction dissuasive, voire punitive : il s'agissait de réprimer les fraudeurs du fisc qui se réfugiaient dans les monastères (voir infra).

Le marquage ordonné par 'Ubayd Allāh b. al-Habhāb fut pour sa part généralisé et n'assuma pas la même fonction. L'objectif n'était point de réprimer, mais d'éviter de compter deux fois le même individu lors du recensement. Le vocable wasm, que le manuscrit de Hambourg adopte de manière explicite – par l'ajout d'un chevron d'ihmāl au-dessus du sīn (pour indiquer qu'il ne s'agit pas d'un šīn) –, relève d'une dramaturgie littéraire qui tend à assimiler la mesure à celle d'Usāma b. Zayd al-Tanūḥī. Il pourrait ne s'être agi que d'un dessin à l'encre, auquel cas il convient plutôt de lire wašm. S'il ne s'agissait pas d'une marque au fer rouge, comment expliquer la vive réaction du patriarche? Le plus probable est que cette mesure pratique fut vécue par les chrétiens d'Égypte, et surtout par leurs élites lettrées, comme stigmatisante et humiliante. Dans la Bible, le Lévitique (XIX, 28) interdit tout dessin sur le corps : « Vous n'imprimerez point de figures sur vous » (καὶ γράμματα στικτὰ οὐ ποιήσετε ἐν ὑμῖν). Le grec γράμματα στικτά, traduit par le verbe XOKXK dans la version copte 85, est rendu par kitābat wašm dans la traduction arabe de Saadia Gaon 86 (m. 330/942), qui servit de référence chez les coptes et que le traducteur de l'HP avait sans doute en tête au ve/x1e siècle 87. L'interdiction du tatouage est réitérée dans le Canon 27 de Basile de Césarée (m. 379), qui l'assimile à une pratique païenne 88. Plus sans doute que l'interprétation apocalyptique que lui donne Jean le Diacre, le marquage à vocation comptable et destiné au seul recensement pourrait avoir été ressenti par les chrétiens comme une mesure qui les obligeait à enfreindre une prescription religieuse 89.

Ibn al-Ḥabḥāb décréta enfin que l'on recense les animaux, tant le bétail (bahā'im) que les bêtes de somme <sup>90</sup> (dawābb), c'est-à-dire les chevaux et sans doute les mules et les ânes. Cet inventaire donna probablement lieu à la rédaction de registres semblables à ceux que l'on

<sup>84.</sup> HPSH, p. 142; HPE III, p. 322.

<sup>85.</sup> Crum 1939, p. 765a.

<sup>86.</sup> Saadia Gaon, al-Tawrāt, p. 291. Notons toutefois que Joseph Derenbourg lit wa-kitābat rašm (וכתאבה רשם); voir Saadia Gaon, Œuvres complètes, p. 173. La rareté du mot rašm a conduit un des transcripteurs en alphabet arabe à proposer rasm, bien que le mot contienne indubitablement un šīn, et non le samēḥ en principe utilisé pour transcrire le sīn; voir Saadia Gaon, Tafsīr, p. 340. Voir également le site Tafsir Rasag, Leviticus 19, 28 (https://tinyurl.com/4rw8ax73). Nous supposons que J. Derenbourg, ou un copiste avant lui, a confondu un wāw (I) initial avec un rēš (I) et qu'il convient de lire wa-kitābat wašm (וכתאבה ושם).

<sup>87.</sup> Griffith 2013, p. 168.

<sup>88.</sup> Riedel 1900, p. 245.

<sup>89.</sup> Dès l'époque fatimide, cependant, la pratique du tatouage semble avoir été courante chez les Coptes, puisque Maïmonide indique dans son quarante et unième commandement: « Il nous est interdit d'imprimer sur notre corps une marque quelconque, qu'elle soit bleue, rouge ou de n'importe quelle couleur, à la manière des idolâtres, ainsi que c'est pratiqué usuellement chez les Coptes jusqu'à présent. Cette interdiction est contenue dans le verset suivant: "Ne vous imprimez point de tatouage." »; voir Maïmonide, Le livre des commandements, p. 222. Sur les tatouages chez les Coptes aux époques pré-moderne et moderne, voir Meinardus 1972. 90. HPSH, p. 145; HPE III, p. 329.

conserve pour des périodes plus récentes, dans lesquels on inscrivait à côté du nom de chaque propriétaire le nombre de bêtes qu'il possédait <sup>91</sup>. Un tel recensement des animaux était d'autant plus nécessaire que la ṣadaqa fut introduite en Égypte vers 112/730, comme on va le voir, et qu'elle était calculée à partir du nombre de têtes de bétail. Le gouvernement devait donc connaître la taille précise des troupeaux égyptiens. La ṣadaqa ne concernant que la minorité musulmane, l'objectif était sans doute aussi de préparer le terrain à d'autres contributions. Peut-être le pouvoir imposa-t-il à la même époque des prélèvements sur les troupeaux des dimmī-s – des taxes plus tard appelée marā'ī ou murūg'<sup>92</sup>.

La date de l'inventaire des troupeaux est incertaine : l'HP, qui a parfois tendance à agréger des événements distincts, donne l'impression qu'il fut conduit en même temps que le recensement des hommes et l'arpentage des terres. Toutefois, si l'introduction de la sadaqa auprès des musulmans et celle des prélèvements sur le bétail des chrétiens furent concomitantes, il est possible que le recensement des animaux ait été entrepris un peu plus tard, peut-être vers 110-111/728-730.

## **3.2.2.** La politique fiscale d'Ibn al-Ḥabḥāb

+ 3.2.2.1. Une réforme des impôts

Augmenter les impôts des dimmī-s

Ces recensements des terres et des hommes avaient pour objectif premier d'accroître l'efficacité de la perception fiscale. C'est donc sans surprise que l'arrivée en Égypte d'Ibn al-Ḥabḥāb entraîna une réforme importante de la fiscalité, qui toucha toute la population égyptienne, musulmans comme dimmī-s 93. Dès 107/725-726, le surintendant augmenta l'impôt foncier (appelé harāğ chez al-Kindī), non sans en avoir demandé l'autorisation au calife Hišām b. 'Abd al-Malik. Al-Kindī indique une hausse assez modeste de 4,17 % (un carat sur chaque dinar payé 94), qui suffit toutefois à provoquer la première grande révolte rurale, notamment dans le Ḥawf oriental (province connue plus tard sous le nom d'al-Šarqiyya 95). Selon Jean le Diacre, la

- 91. Morimoto 1981, p. 209. Voir par exemple P. Prag. Arab. Beilage V (provenance inconnue, IIIe/IXe siècle); P. Prag. Arab. 34 (provenance inconnue, IIIe/IXe siècle); P. Legendre Réutilisation (provenance inconnue, IIIe/IXe siècle); P. Cair. Arab. VI 364 (Edfou, 318/929-930). Les juristes s'accordaient pour considérer que seules les bêtes ayant atteint un certain âge et ne présentant aucune tare ni maladie devaient être comptabilisées; voir Zysow, EI², s.v. « Zakāt ». Tous les animaux figuraient-ils sur ces inventaires, ou seulement ceux que l'âge et la santé rendaient passibles d'imposition? Rien ne permet de le dire.
- 92. Morimoto 1981, p. 210.
- 93. Voir Morimoto 1981, p. 135; Sijpesteijn 2013, p. 213.
- 94. Comme dans Morimoto 1981, p. 135, notre calcul part du principe qu'il s'agissait d'un dinar de vingt-quatre carats. Toutefois, les dinars de cette époque comptaient parfois moins de carats; sur cette question, voir Maresch 1994, p. 72-75. L'HP mentionne pour sa part une augmentation de 100 %, chiffre qui paraît peu crédible; Wiet (1937, p. 56) comprenait de l'HP que l'augmentation avait été de 12 %, mais le verbe aḍʿafa signifie bien «doubler».
- 95. Al-Kindī, Wulāt, p. 73. Voir Morimoto 1981, p. 135; Mikhail 2014, p. 119-120.

rébellion rayonna à partir de Banā, Ṣā et Samannūd<sup>96</sup>. Al-Kindī ajoute les villages de Tanū<sup>97</sup>, de Tumayy<sup>98</sup>, de Farbēṭ<sup>99</sup> et de Ṭarābiya<sup>100</sup>, et parle même d'une propagation dans tout le Ḥawf oriental<sup>101</sup>. Al-Maqrīzī suggère que des soulèvements eurent également lieu en Haute Égypte et que le gouverneur militaire al-Ḥurr b. Yūsuf dut aller les réprimer après avoir défait les révoltés du Delta à partir de Damiette<sup>102</sup>.

Ibn al-Ḥabḥāb imposa par ailleurs aux moines de payer la capitation. Depuis le début de l'occupation arabo-islamique, ces derniers avaient joui d'une exemption. Celle-ci fut levée une première fois à la fin du règne de 'Abd al-'Azīz b. Marwān 103 (gouv. 65-86/685-705). Les successeurs de 'Abd al-'Azīz semblent avoir de nouveau exempté les moines, y compris le zélé Usāma b. Zayd al-Tanūḥī. Ce dernier, constatant que certains laïcs profitaient de la protection des monastères pour éluder cette taxe, imposa un recensement des moines en 96/714-715 et même, à en croire Jean le Diacre dans l'HP, les fit marquer pour mettre fin à ce type d'évasion fiscale 104. Le document n° 3, qui mentionne une somme perçue en 110/728 au titre de la capitation des moines de Madīnat al-Fayyūm pour l'an 109/727-728 (voir l'analyse *infra*), montre qu'au plus tard cette année-là, Ibn al-Ḥabḥāb exigea de nouveau des moines le paiement de cet impôt, sans doute de manière définitive.

- 96. HPSH, p. 146; HPE III, p. 330. Pour la localisation de ces villes, voir infra, carte 3.
- 97. L'orthographe de ce toponyme est incertaine. Al-Maqrīzī (al-Mawā'iz I, p. 194, 348) l'orthographie plutôt « Natū » ou « Banū ». Ce bourg du Delta oriental était le chef-lieu d'un district (kūra) comportant quatre-vingts villages. Guest (1912) l'identifie à la ville moderne de Ṣahraǧat al-kubrā, le long de la branche orientale du Nil. Voir infra, carte 3, D3.
- 98. Le bourg de Tumayy, aussi appelé « Tatā » chez Yāqūt, était le chef-lieu d'un district du Delta oriental comportant cent cinquante villages. Il correspond au village moderne de Timayy al-Amdīd (30° 56′ 39″ N 31° 31′ 57″ E). Voir Yāqūt, Mu'ğam II, p. 46; al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 194; EGYLandscape, 121601; infra, carte 3, E3.
- 99. Farbēṭ était le chef-lieu d'un district du Delta oriental incluant dix-huit villages. Son nom est parfois orthographié « Qurbayṭ » ou « Hurbayṭ » dans les sources médiévales, mais le  $f\bar{a}$ ' initial se justifie par son orthographe grecque (Pharbaitos) et copte. Le village correspond au moderne Hurbīṭ (30° 44′ 15″ N 31° 37′ 15″ E). Voir Yāqūt,  $Mu'\check{g}am$  IV, p. 320; al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 194; Timm 1984-1992, p. 936; Cornu 1985, carte n° 3, C2; Ramzī 1994, II/1, p. 130; EGYLandscape, 130528; infra, carte 3, E3.
- 100. Țarābiya était le chef-lieu d'un district du Delta oriental comprenant vingt-huit villages. Voir Yāqūt, Mu'ǧam IV, p. 24; al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 194; Timm 1984-1992, p. 2522-2530; infra, carte 3, E3.
- 101. Al-Kindī, Wulāt, p. 73. Cf. al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 212-213. Le Ḥawf oriental correspond à la partie orientale du Delta; voir infra, carte 3, D-E.
- 102. Al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 213. Une révolte avait déjà eu lieu peu avant 697 dans la région thébaine contre l'imposition de la capitation, ainsi que sous les prédécesseurs de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, alors que les autorités musulmanes commençaient à restreindre la circulation des contribuables; voir notamment Delattre 2019.
- 103. Ainsi, l'HP indique que c'est à l'initiative d'al-Asbāġ b. 'Abd al-Azīz, sous-gouverneur d'Alexandrie pour le compte de son père, que la *ğizya* fut pour la première fois imposée aux moines. Voir HPSH, p. 134; HPE III, p. 305; Bell 1926, p. 271-272.
- 104. HPSH, p. 142; HPE III, p. 322. Voir supra.

# Imposer les musulmans

Le recensement des bêtes, on l'a vu, suggère une réforme de la fiscalité sur l'élevage. C'est en effet à Ibn al-Ḥabḥāb qu'il revint d'introduire en Égypte la ṣadaqa – aussi connue sous le nom de zakāt –, offrande obligatoire que les autorités entendaient lever sur le bétail des musulmans. Bien que le Coran évoque cette aumône légale en divers endroits, sa nature et ses modalités de paiement ne furent définies que près d'un siècle après la mort du Prophète <sup>105</sup>. Comme l'a montré P. Sijpesteijn, l'introduction par les Omeyyades de cette nouvelle taxe était destinée à combler le déficit du Trésor occasionné, dans les différentes provinces de l'empire, par le ralentissement des conquêtes, mais aussi et surtout par la conversion croissante d'autochtones à l'islam – les convertis n'étant plus soumis au paiement de la capitation et ne payant plus que le seul foncier depuis le règne de 'Umar II (r. 99-101/717-720). Cet impôt ne fut pas accepté sans avoir fait l'objet d'âpres débats entre musulmans <sup>106</sup>.

Les sources littéraires ne permettent pas d'établir la date à laquelle la ṣadaqa fut introduite en Égypte. Le document n° 4 offre pour sa part un indice précieux. Cet entagion émis au nom de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb mentionne la ṣadaqa ainsi qu'un certain nombre de dinars à payer pour le 1<sup>er</sup> ša 'bān 112/19 octobre 730. Si l'état lacunaire du texte ne permet pas d'en saisir tous les tenants et aboutissants, il en ressort que la collecte de la ṣadaqa était à tout le moins déjà entrée en vigueur dans le Fayoum en 112/730. L'impératif a 'ṭū (« versez »), qui apparaît dans l'incipit, était à cette époque employé pour les levées extraordinaires, et non pour les impôts réguliers <sup>107</sup>. Cela suggère que la ṣadaqa apparaissait encore comme une taxe exceptionnelle, ou du moins que le pouvoir voulait la faire passer pour telle. Le document donne, quoi qu'il en soit, un terminus ante quem à l'introduction de cette contribution fiscale : la réforme pourrait avoir eu lieu vers la fin du mandat de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb.

C'est très vraisemblablement de la même année que date *P. Muslim State* 8, une lettre dans laquelle le pagarque du Fayoum Nāǧid b. Muslim <sup>108</sup> (en fonction entre 730 et 743) justifie la collecte de la ṣadaqa auprès de ses administrés musulmans <sup>109</sup>. Entrevoyant que la mesure risquait de susciter des résistances <sup>110</sup>, il commence sa missive par un inhabituel préambule religieux, en partie détruit, qui légitime la collecte de cette taxe en citant le Coran et le prophète Muḥammad <sup>111</sup>. L'identité de Yazīd, le « client du commandeur des croyants » auquel est adressé l'*entagion* (document nº 4, *supra*), ne peut être établie avec précision. Son statut de *mawlā* et l'absence de patronyme suggèrent qu'il s'agit d'un affranchi <sup>112</sup>. S'agit-il d'un ancien esclave personnel du calife

<sup>105.</sup> Weir, Zysow, EI2, s.v. «Sadaka»; Zysow, EI2, s.v. «Zakāt».

<sup>106.</sup> Sur l'introduction de la sadaqa en Égypte, voir Sijpesteijn 2007; 2013, p. 190-195. Sur le ralentissement des conquêtes et ses conséquences financières, voir Blankinship 1994, p. 3-9, 83-91, 118-163.

<sup>107.</sup> Diem 1984, p. 114.

<sup>108.</sup> Sur les dates du mandat de Nāǧid b. Muslim dans le Fayoum, voir Garel, Vanthieghem 2022, p. 88-89.

<sup>109.</sup> Voir l'analyse dans Sijpesteijn 2013, p. 182-190, et les commentaires à l'édition qu'elle propose p. 311-321, en part. p. 317.

<sup>110.</sup> Sur la résistance des juristes au prélèvement de cette taxe, voir Sijpesteijn 2013, p. 195-199.

<sup>111.</sup> Sur de tels préambules, voir Tillier, Vanthieghem 2023, p. 27-29.

<sup>112.</sup> Voir le commentaire ad lineam de ce document, supra.

ou d'un ancien esclave public <sup>113</sup>? Fut-il envoyé de Fusṭāṭ ou de la capitale impériale pour gérer un grand domaine de la couronne, comme on en trouve en Égypte à partir de l'époque marwānide <sup>114</sup>? Le lien de clientèle (walā') qui l'unissait au calife devait, quoi qu'il en soit, lui conférer une certaine légitimité pour réclamer cet impôt auprès de ses coreligionnaires.

P. Muslim State 8 montre que la ṣadaqa était alors prélevée sur le bétail, en principe en nature – ce que le document affirme explicitement <sup>115</sup>. Par un procédé attesté dans les comptabilités, elle pouvait aussi être convertie en monnaie sonnante et trébuchante <sup>116</sup>. Les documents du <sup>116</sup>/VIII<sup>e</sup> siècle n'indiquent pas, néanmoins, le taux d'imposition exigé. D'après le traité tardif d'Ibn Mammātī (m. 606/1209), quand la ṣadaqa était perçue en nature, le pouvoir prélevait une bête sur les troupeaux de quarante têtes ou plus, deux bêtes à partir de cent vingt et une têtes, trois bêtes à partir de deux cent une, quatre bêtes à partir de quatre cents têtes. Au-delà, on prélevait une bête par centaine supplémentaire <sup>117</sup>. Les reçus P. Christ. Musl. <sup>11</sup> (Fayoum, 743-749) et P. Cair. Arab. III 197 (provenance inconnue, 148/765-766) montrent que le prélèvement d'une tête par troupeau de quarante était déjà entré en vigueur au milieu du VIII<sup>e</sup> siècle. Commença-t-on dès cette époque-là à prélever la ṣadaqa sur les produits de la terre également, sous la forme du 'ušr, comme le prévoit le droit musulman classique <sup>118</sup>? Rien ne permet de le dire. Si le nouvel impôt ne touchait que les seuls éleveurs musulmans, les rentrées fiscales de la ṣadaqa durent être relativement modestes. Nous verrons plus loin qu'elles jouèrent néanmoins un rôle important dans la politique d'Ibn al-Ḥabḥāb.

# Une promotion de la justice fiscale

L'érection de bornes d'arpentage, on l'a vu, manifestait la prétention d'Ibn al-Ḥabḥāb à prélever des impôts justes dans les campagnes. L'HP comporte d'autres indices de cette volonté de rationaliser un système fiscal sur une base équitable. D'après Jean le Diacre, le calife Hišām b. 'Abd al-Malik aurait ordonné « qu'une quittance [barā'a] nominale soit délivrée à quiconque s'était acquitté de l'impôt [ğizya] afin que nul ne soit victime d'injustice, et que nul [administrateur] abusif ni aucune injustice ne sévisse en son royaume 19 ». L'historicité de ce décret califal pourrait paraître douteuse aux historiens les plus critiques. Force est pourtant de constater qu'à partir du règne de Hišām, les entagia contiennent de nouvelles formules

<sup>113.</sup> Des esclaves publics étaient ainsi attachés à la mosquée de 'Amr à l'époque omeyyade; voir Tillier, Vanthieghem 2019b, p. 346.

<sup>114.</sup> Voir Legendre 2019, p. 404.

<sup>115.</sup> Les rares reçus que l'on conserve au titre de la *ṣadaqa* mentionnent tous un paiement en nature; voir P. Cair. Arab. III 197, P. Christ. Musl. 11, ainsi que l'inédit P. Vindob. Inv. A.P. 2796 (sur ce dernier texte, voir Garel, Vanthieghem 2022, p. 94-95). Voir également Morimoto 1981, p. 190, 209.

<sup>116.</sup> Sur cette question, voir Garel, Vanthieghem 2022, p. 101, où une nouvelle lecture et une nouvelle interprétation des lignes 20-23 sont proposées.

<sup>117.</sup> Ibn Mammātī, Qawānīn, p. 312. Voir aussi Zysow, EI2, s.v. « Zakāt ».

<sup>118.</sup> Voir Sato, EI2, s.v. «'Ushr ».

<sup>119.</sup> HPSH, p. 145. Cf. HPE III, p. 328 (où le terme harāğ figure à la place de ğizya).

enjoignant les contribuables à réclamer une quittance après versement des sommes dues <sup>120</sup> et à en appeler à la justice des autorités émettrices de l'avis d'imposition – souvent le pagarque – si jamais les percepteurs exigeaient d'eux plus que la somme spécifiée <sup>121</sup>.

Il est par ailleurs possible que, comme Qurra b. Šarīk, Ibn al-Ḥabḥāb ait procédé à une vérification annuelle des comptes des chefs de village. Jean le Diacre affirme en effet que ces derniers furent, une fois au moins, conviés à le rencontrer dans le palais qu'il s'était fait construire à al-Ğīza<sup>122</sup>. Le surintendant 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ne fut en somme rien d'autre qu'un fidèle serviteur du calife et l'instrument d'une politique fiscale – sévère, mais juste – décidée par le souverain lui-même. On imagine mal que Hišām l'ait maintenu aussi longtemps en poste en Égypte, puis promu à la tête de l'Ifrīqiya en nommant à sa place son fils al-Qāsim b. 'Ubayd Allāh s'il n'avait été satisfait de l'action de son surintendant. Et s'il ne fait aucun doute que 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb n'hésitait pas, dans le cadre de ses fonctions, à user de menaces et de châtiments corporels, à emprisonner ou à déporter des réfractaires, il ne fut sans doute à cet égard ni plus ni moins cruel que ses prédécesseurs et successeurs: l'usage encadré de la violence n'était après tout qu'un moyen ordinaire de recouvrer les dettes fiscales <sup>123</sup>.

# Les effets de la réforme

Des recensements de personnes, de terres et de biens avaient déjà eu lieu par le passé <sup>124</sup>. Usāma b. Zayd al-Tanūḥī, on l'a vu, avait procédé au recensement des moines en 96/714-715. Les informations qu'il en avait tirées et les rentrées fiscales qui en avaient résulté n'avaient toutefois pas permis au Trésor d'augmenter ses recettes de manière notable. Quels effets la politique d'Ibn al-Ḥabḥāb produisit-elle ? Les chiffres retenus par la tradition littéraire, quand ils ne sont pas fantaisistes ou corrompus, sont difficiles à interpréter. Ibn Zūlāq (m. 386/996) note qu'en l'an 107/725-726, alors même que le surintendant procédait au recensement et à l'arpentage des terres, les revenus totaux du *ḫarāǧ* s'élevèrent à 1 700 837 dinars – dont

120. Par exemple, en copte: BKU III 340, 3 (ΝΚΧΙ ΠΕΘΕΝΤΑΚΗΝ ΝΤΟΟΤΎ, « et reçois sa quittance de sa part »); BKU III 506, 15 (ΧΙ ΝΙΕΝΤΆΓΙΟΝ ΝΤΌΟΤΟΎ, « et reçois d'eux les reçus »); P. Clackson 45, 18 (ΧΙ ΕΝΤΆΓΙΝ ΕΡΟΟΎ ΕΘΒΟΎ ΑΙΖΕ ΝΤΈΘΒΟΎ ΑλΑ, « reçois pour eux une quittance scellée de son sceau »). L'expression se trouve également en grec, par exemple dans les entagia SPP VIII 1195, 4 (δώσατε (καὶ) λάβα(τε) ἀπόδ(ειξιν), « donnez et recevez une quittance ») et CPR XXII 7, 5 ((καὶ) λάβε ἐξ αὐτ(ὰ) ἀπόδ(ειξιν), « et reçois de sa part une quittance »). 121. On rencontre ainsi fréquemment dans les entagia coptes la formule εγαγανημάζε νημός παρά ναι από ναι (« si l'on exige de toi quelque chose en plus de ceci, viens chez moi »). C'est sans doute dans le même esprit que SPP VIII 1195, 4, précise: (καὶ) ἐὰν α[] || αν() ἔλθ(ετε) πρό(ς) με (καὶ) ζητήσω ὑμῖν τ\ὸ/ δίκαιον ὑμῶν (« si [...], venez à moi et je chercherai pour vous justice »), qu'il faut, au regard des formules coptes équivalentes, peut-être restituer (καὶ) ἐὰν ἀ[παιτήση τις ὑμᾶς παρ'] || αὐ(τὰ) ἔλθ(ετε) πρό(ς) με (καὶ) ζητήσω ὑμῖν τ\ὸ/ δίκαιον ὑμῶν (« et si l'on vous demande plus que cela, venez à moi et je chercherai ce qui est juste pour vous »).

122. HPSH, p. 145; HPE III p. 329. Pour un exemple de voyage de fonctionnaires provinciaux auprès du gouverneur d'Égypte, voir *P. Lond*. IV 1433, 73, où il est question de dépenses réalisées dans le cadre d'un séjour de Basileios et de ses compagnons venus d'Aphroditô rencontrer le gouverneur Qurra b. Šarīk, alors en résidence d'été à Alexandrie.

123. Voir Sijpesteijn 2019, p. 557, 559, 562, 571.

124. Sur les recensements, voir al-Qādī 2008b.

1 400 020 perçus pour la seule Haute Égypte 125. L'écart qu'il suppose entre les revenus générés par la Basse et par la Haute Égypte est pourtant peu crédible, et il faut sans doute corriger le premier chiffre en 2 700 837 dinars, montant que propose le voyageur persan Ibn Rusta (fl. début Iv<sup>e</sup>/x<sup>e</sup> siècle) à propos du *ḥarā*ǧ prélevé par Ibn al-Ḥabḥāb<sup>126</sup>. Cette dernière somme s'approche des 2 723 837 dinars indiqués par Ibn Hurradādbih (m. vers 300/912) pour la même période 127. Si l'on retient ces chiffres, la Basse Égypte aurait contribué pour 1 300 816 dinars et la Haute Égypte pour 1 400 020 dinars au titre du foncier. Les prélèvements auraient continué de croître sous le gouvernement d'Ibn al-Ḥabḥāb pour atteindre, à un moment non spécifié de son mandat, 4 000 000 dinars 128, ce qui en fit, d'après al-Maqrīzī, la seconde meilleure recette connue pour l'Égypte omeyyade et abbasside après celle de 4 300 000 dinars encaissés par Ibn al-Mudabbir (m. vers 270/883) dans la seconde moitié du III<sup>e</sup>/IX<sup>e</sup> siècle <sup>129</sup>. Grâce aux réformes d'Ibn al-Ḥabḥāb, les revenus encaissés par le Trésor au titre du foncier auraient augmenté de 48 % sous son gouvernement. Ce chiffre est dix fois supérieur aux 4,17 % de hausse du taux pour l'impôt foncier que mentionne al-Kindī. S'il ne doit sans doute pas être pris au pied de la lettre, il suggère que, loin de se cantonner à l'augmentation du taux d'imposition, les réformes d'Ibn al-Ḥabḥāb accrurent l'efficacité de la perception et l'étendirent à des terres et à des populations qui y échappaient en partie. Jusque-là, non seulement les moines, mais sans doute aussi une faction de la paysannerie devaient se soustraire à l'impôt, peut-être en dissimulant une partie de leurs revenus. C'est donc le resserrement du maillage fiscal, plus que l'augmentation des taux, qui accrut la pression financière sur les populations rurales et qui provoqua la première grande révolte.

# \* 3.2.2.2. Un exemple de pratiques fiscales dans le Fayoum

À côté de ces données qualitatives et quantitatives offertes par la littérature, le document n° 3 offre un aperçu des pratiques fiscales et de leurs retombées dans le Fayoum. Ce compte consigne diverses levées réalisées dans le district (kūra) du Fayoum au premier quadrimestre de l'an 110/728-729, au titre de l'an 109/727-728. En raison de son caractère lacunaire, il pose

<sup>125.</sup> Ibn Zūlāq, Faḍā'il, p. 90. Voir aussi al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 266.

<sup>126.</sup> Ibn Rusta, al-A'lāq, p. 118.

<sup>127.</sup> Ibn Ḥurradādbih, al-Masālik, p. 83. À l'évidence, ces trois montants ont une parenté commune, 1 000 000 et 2 000 000 se confondant facilement à l'écrit en arabe. Al-Maqrīzī (al-Mawā'iz I, p. 267), qui s'appuie sur Ibn Ḥurradādbih, considère par erreur que le montant cité n'est pas celui du foncier prélevé, mais celui de la contribution financière versée par l'Égypte au Trésor de Damas.

<sup>128.</sup> Ibn al-Kindī, Faḍā'il, p. 37.

<sup>129.</sup> Al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 267. Voir également Ibn al-Kindī, Faḍā'il, p. 37, où l'auteur ne parle pas des impôts sous Ibn al-Mudabbir, mais évoque plutôt une recette de 4 000 000 dinars sous Ḥumārawayh b. Aḥmad b. Ṭūlūn (gouv. 270-282/884-896). Ibn Ḥurradāḍbih (al-Masālik, p. 83) mentionne également le chiffre exceptionnel de 96 000 000 dinars, qui auraient été prélevés au titre du ḥarāǧ « du temps de Pharaon ». Ibn Rusta (al-A'lāq, p. 118) interprète le même chiffre comme correspondant à des dirhams, et non à des dinars, ce qui le rend plus crédible. Si l'on considère un taux moyen de vingt dirhams par dinar, les revenus du foncier sont supposés s'être élevés à 4 800 000 dinars à l'époque pharaonique, montant qui se rapproche des plus hautes moissons financières enregistrées par al-Maqrīzī. Sur le ratio dinar/dirham au début du Ive'/xe siècle, voir Osti 2013, p. 195.

plus de questions qu'il n'apporte de réponses. Il n'en reflète pas moins l'extension de la fiscalité à une catégorie qui y échappait le plus souvent jusque-là – les moines – ainsi que l'organisation de la collecte des impôts à une échelle régionale par une Administration arabisée.

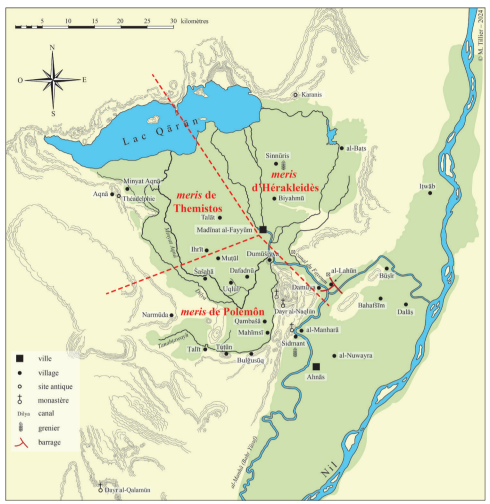
# Géographie et temporalité de la perception

Le compte distingue plusieurs toponymes et catégories de contribuables. Y figurent, en premier lieu, les habitants (ahl) de Madīnat al-Fayyūm (l. 2-3, 7), qui semblent avoir constitué une catégorie à part de contribuables. Les montants prélevés auprès d'eux ont en grande partie disparu, ainsi que la catégorie fiscale dont ils relevaient. Une sous-catégorie de cette population de Madīnat al-Fayyūm est toutefois préservée : celle de « ses » (min-hā) moines (l. 9). À côté du chef-lieu du Fayoum, le compte consignait vraisemblablement à l'origine des prélèvements réalisés dans d'autres parties de l'oasis. Le scribe évoque en effet à deux reprises le « district » (kūra, l. 4), c'est-à-dire celui du Fayoum. Faut-il en déduire que le compte recensait les paiements effectués à l'échelle de tout le district? Le double partitif min-hā mimmā istaḥraǧnā fī l-kūra (« dont, sur le montant dont nous avons réclamé le paiement dans le district », l. 4) suggère qu'il pourrait ne s'agir que d'une partie du Fayoum. Une série de toponymes correspondant à de petits villages de la région a été ajoutée en grec à la fin du document (l. 13). Aucun n'est localisable avec précision, mais d'après leur position relative, ils appartenaient soit à l'ancienne meris de Themistos, soit à celle de Polemôn (voir infra, carte 1). Le soin avec lequel ces toponymes ont été consignés au bas du document laisse penser qu'il ne s'agit pas d'une addition ultérieure – faite par exemple par un apprenti scribe à qui l'on aurait demandé, à titre d'entraînement, de copier au brouillon des listes de villages 130. Tout porte à croire qu'ils entretiennent un lien direct avec le compte. Cet indice pourrait signifier que le compte concerne, outre Madīnat al-Fayyūm, la partie ouest de l'oasis.

D'autres catégories de contribuables apparaissent également, que l'on suppose résider dans le Fayoum : des « fugitifs » (ǧawālī, l. 6), ainsi que les « gens de Haute Égypte » (ahl al-Ṣa'īd, l. 5). Bien que le Fayoum soit plus tard considéré par les géographes arabes comme une partie du Ṣa'īd, il s'agit là vraisemblablement de populations venues de la vallée du Nil, sans doute des immigrés qui habitaient dans le district sans toutefois y être enregistrés. Peut-être ces derniers avaient-ils suivi la même voie que leur contemporain Daniêl, fils de Mouei, qui obtint du pagarque 'Alqama b. al-Ḥāriṭ de quitter la ville de Djême (rive ouest de Louqsor) pour travailler trois mois dans le Fayoum<sup>131</sup>.

<sup>130.</sup> Sur les exercices réalisés dans la chancellerie du Fayoum, voir notamment Garel, Vanthieghem 2022.

<sup>131.</sup> P. Ragib Sauf-conduits 3 (av. 116/733-734).



Carte 1. Les merides du Fayoum antique 132.

Le compte enregistre les paiements réalisés pour les quatre premiers mois lunaires de l'an 110/128 – de muḥarram à rabī' II, l'entrée de muḥarram ayant toutefois disparu presque en totalité –, qui correspondent à la première levée (al-nağm al-awwal) de l'année. Au début du VIII<sup>e</sup> siècle, les années fiscales sont connues pour avoir compté deux ou trois levées l'33. Notre document, qui concerne un quadrimestre, et non un semestre, suggère que trois levées eurent lieu cette année-là.

Chaque levée était elle-même subdivisée en sous-levées, que les papyrus grecs et coptes appellent *exagia* <sup>134</sup> – terme pour lequel aucun équivalent arabe n'est pour l'heure connu –, dont le nombre était variable <sup>135</sup>. Ce sont ces sous-levées que le compte signale dans chaque

<sup>132.</sup> D'après Derda 2006, p. 21.

<sup>133.</sup> Au début du II<sup>e</sup>/VIII<sup>e</sup> siècle, l'année fiscale comportait soit deux levées (*katabolai*), soit trois – comme à l'époque byzantine – selon les régions et sans doute les périodes ; voir Morimoto 1981, p. 108-112 ; Morelli 1997 ; Delattre, Fournet 2014, p. 223.

<sup>134.</sup> Bell 1910, p. 86-87; Morelli 1997.

<sup>135.</sup> Morimoto (1981, p. 210) indique qu'il y avait au plus quatre *exagia*, mais *SPP* X 216, I (provenance inconnue, I<sup>er</sup>-II<sup>e</sup>/VIII<sup>e</sup>-VIII<sup>e</sup> siècle) mentionne un huitième *exagion*.

nouvelle entrée. Chacune commence par la séquence *ilā yawm* («jusqu'au jour ») suivie du nom du jour de la semaine, du quantième ainsi que du mois et de l'année hégiriens; pour chaque quantième et mois, le scribe offre une correspondance avec un quantième et un mois du calendrier copte. Le compte évoque cinq sous-levées – de la première, seule une ligne subsiste –, séparées les unes des autres par une durée comprise entre quinze et vingt-quatre jours. À chaque mois semble correspondre une sous-levée, à l'exception de șafar, qui en comporte deux. Cette double sous-levée pourrait s'expliquer par le calendrier agricole. Ce mois-là, qui tombait au moment des moissons et du battage des céréales <sup>136</sup>, générait d'importantes liquidités; cela permettait peut-être d'envisager un double prélèvement de l'impôt foncier, à moins que la seconde sous-levée ne corresponde à une autre contribution extraordinaire (voir *infra*).

| Sous-levée | Date de fin de la collecte |               |                   | Intervalle entre |
|------------|----------------------------|---------------|-------------------|------------------|
|            | Mois hégirien              | Mois copte    | Calendrier julien | deux collectes   |
| I          | 3 șafar 110                | 23 pachôn 110 | 18 mai 728        | _                |
| 2          | 18 şafar 110               | 8 payni 110   | 2 juin 728        | 15 jours         |
| 3          | 9 rabī' I 110              | 29 payni 110  | 23 juin 728       | 21 jours         |
| 4          | 4 rabī' II 110             | 23 epeiph 110 | 17 juillet 728    | 24 jours         |

Tableau 1. Le calendrier de la collecte d'après le document n° 3.

A chaque sous-levée correspondent des montants plus ou moins clairement associés à des catégories d'impôts, sur lesquelles nous allons revenir. L'important, à ce stade, est de souligner l'incertitude qui plane sur la période à laquelle correspondent les montants. Deux hypothèses peuvent être envisagées: soit les chiffres (ou seulement certains) correspondent au montant total qui fut collecté en une seule fois au titre de l'année fiscale 109/727-728, lors de la première levée de cette année-là; soit ils correspondent à des versements partiels pour la même année, auquel cas le total annuel était deux ou trois fois plus élevé. Deux raisons nous conduisent à privilégier la seconde hypothèse. Tout d'abord, dans le cas de la capitation, la documentation précise d'ordinaire lorsqu'un montant correspond au total de l'année, à régler en plusieurs échéances. Dans un entagion bilingue arabe-copte un peu plus tardif, P. Clackson 45 (Baouît, 136/753), le contribuable, un laïc du monastère d'Apa Apollô, se voit réclamer un total de deux dinars de capitation, à verser en six fois. Or le document n° 3 ne spécifie nulle part qu'un des chiffres correspondrait à un montant annuel. Par ailleurs, la catégorie de la *ĕizya* y est répétée pour plusieurs sous-levées, ce qui suggère qu'il en allait de même pour les deux autres levées de l'année et que d'autres catégories fiscales pouvaient aussi se répéter d'une sous-levée à l'autre. Le plus probable est donc que les chiffres préservés par notre compte et leurs totaux correspondent à une fraction du total annuel. La première hypothèse ne pouvant tout à fait être exclue pour certains montants, nous continuerons donc de la prendre en considération dans ce qui suit.

136. Dans le Fayoum, la récolte des céréales commençait vers fin avril ou début mai et se poursuivait au mois de juin. Voir Rathbone 1991, p. 261-262.

Le document n° 3 oppose deux verbes dérivés de la même racine: *barraga* (11° forme) et *istabrağa* (x° forme). Le premier désigne l'action de «lever» ou de «percevoir de l'argent», tandis que le second implique de «réclamer un paiement». Il faut donc concevoir que les rédacteurs du compte travaillaient dans les bureaux régionaux du fisc, où ils calculaient les sommes dues par les contribuables sur la base des registres fiscaux qu'ils tenaient, et qu'ils envoyaient des avis d'imposition, ou *entagia*, dans chaque village. Leur identité n'est pas indiquée dans le compte arabe, mais une note rédigée en grec au verso révèle qu'il s'agit d'administrateurs de Madīnat al-Fayyūm travaillant sous les ordres directs du pagarque du Fayoum, 'Imrān b. Yazīd.

# Les catégories d'impôts

Le terme pouvait en effet désigner toute forme d'impôt payable en espèces, qu'il s'agisse du foncier ou de la capitation. Pour différencier ces deux impôts, les textes ajoutent, en annexion, al-arḍ (« la terre ») lorsqu'il s'agit du premier et al-ra's (« la tête ») dans le cas de la seconde <sup>137</sup>. Il semble qu'il faille attendre la seconde moitié du VIII<sup>e</sup> siècle pour que le terme ǧizya ne soit plus utilisé que dans le sens de ǧizyat al-ra's, le terme ḫarāǧ, d'origine irakienne, désignant désormais l'impôt foncier <sup>138</sup>. À l'époque qui nous occupe, les administrateurs distinguent encore ǧizyat al-arḍ et ǧizyat al-ra's <sup>139</sup>, si bien que le sens de ǧizya dans le document n° 3 n'est pas clair au premier abord.

L'ambiguïté paraît néanmoins pouvoir être levée pour la somme de cent cinquante-six dinars réclamée aux moines de Madīnat al-Fayyūm au titre de la *ğizya* (l. 9). Les moines, on l'a vu, avaient longtemps été exemptés de capitation, mais non d'impôt foncier: les monastères, de même que les moines locataires ou propriétaires fonciers, en étaient redevables à l'époque byzantine, et cette situation perdura après la conquête <sup>140</sup>. Il n'existait donc pas de catégorie spécifique pour l'impôt foncier des moines, qui relevaient du même régime fiscal que les laïcs <sup>141</sup>. Au début du 11<sup>e</sup>/VIII<sup>e</sup> siècle, c'est la capitation des moines qui était à l'ordre du jour. Il fait donc peu de doute que les cent cinquante-six dinars perçus ici le furent au titre la *ğizyat al-ra*'s. Cela suppose,

<sup>137.</sup> Morimoto 1981, p. 59-61; Sijpesteijn 2013, p. 173.

<sup>138.</sup> Morimoto 1981, p. 136, 140, 181.

<sup>139.</sup> P. Gen. Inv. 713, 3 (provenance inconnue, vers 104/722-723; bi-mā aṣāba-hu min ǧizyat raʾsi-hi wa-arḍi-hi); P. Muslim State 35, 5 (Fayoum, 730-743; fa-stawfī la-hu ǧizyat arḍi-hi); voir aussi P. Cair. Arab. III 180 (al-Ušmūnayn, vers 113/731-732).

<sup>140.</sup> Wipszycka 2011, p. 247-248. L'HP précise ainsi, à propos d'un événement qui eut lieu sous le mandat de 'Abd al-'Azīz b. Marwān (gouv. 65-86/685-705), que les évêques payaient chaque année l'impôt foncier sur les domaines (ūsiya, pl. awāsī) appartenant à l'Église (HPE III, p. 305). Ailleurs, il est dit que le fils de ce gouverneur, le calife 'Umar II (r. 99-101/717-720), fit en sorte d'exonérer les propriétés de l'Église de taxes foncières (HPE III, p. 325-326).

<sup>141.</sup> Morimoto (1981, p. 116-117) déduit d'entagia bilingues de Qurra b. Śarīk, qui mentionnent des monastēria, que les monastères étaient parfois exemptés du foncier. Cette interprétation repose sur un malentendu, car les monastèria en question ne sont point des monastères à proprement parler, mais des toponymes désignant des districts d'Aphroditô – le terme monastèrion en grec n'est d'ailleurs, dans aucun de ces papyrus, rendu par l'arabe dayr, mais par le terme minya.

par extension, que toutes les autres occurrences de *ğizya* concernent la capitation, sans que le scribe ait eu besoin de le rappeler à chaque ligne. Le compte ne précise pas à quel monastère ces moines étaient rattachés <sup>142</sup> et se contente d'évoquer ces derniers entre deux lignes consacrées aux « habitants de Madīnat al-Fayyūm ». Cela semble signifier qu'il ne s'agit pas d'une communauté monastique en particulier, mais de toutes celles de Madīnat al-Fayyūm.

Un autre montant apparaît sur le compte sans que la catégorie fiscale dont il relève soit explicitée. Il s'agit de 17 007,6 nomismata (l. 4), un chiffre très élevé par rapport aux autres sommes mentionnées. Cela suggère qu'il s'agit de l'impôt foncier, connu pour avoir été la principale source de revenus fiscaux.

À côté de l'impôt foncier non nommé et de la *ğizya*, le compte mentionne aussi la *ḍarībat al-ṭaʿām*, ou « impôt frumentaire » (gr. *embolē*), une taxe en principe levée en nature (blé, parfois orge) et destinée à nourrir l'armée égyptienne, mais aussi à être exportée vers le Ḥijāz au profit des villes saintes <sup>143</sup>. Le compte évoque enfin une obscure contribution levée « au titre de la valeur des pièces de cuivre envoyées par 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb » dans le Fayoum (l. 12). Si la nature de cet impôt nous échappe, il est probable qu'il relève de contributions extraordinaires qui apparaissent dès l'époque omeyyade sous l'appellation *al-abwāb* ou *abwāb al-fuḍūl* <sup>144</sup>. D'autres impôts de ce type étaient peut-être mentionnés dans le document, notamment à la ligne 6, très endommagée, qui concerne la seconde sous-levée de ṣafar.

Ces différents impôts ne semblent pas avoir été tous prélevés au même moment. La deuxième sous-levée, au début de şafar, inclut tant l'impôt foncier que la capitation. La troisième, le même mois, n'évoque que l'impôt des fugitifs. La quatrième se concentre sur la capitation et la contribution sur le cuivre. L'impression qui domine est donc que chaque sous-levée correspondait à une catégorie spécifique d'impôt, voire de contribuable.

# Quelques extrapolations sur les montants

Le document n° 3 ne préserve que quelques montants. Les prélèvements lors de la deuxième sous-levée atteignent un total de 17 300 dinars, sur lesquels 17 007 ½ dinars semblent perçus au titre du foncier (l. 4; voir *supra*) et, par déduction, 292 ⅓ dinars au titre de la capitation. En rabī<sup>c</sup> I, les moines acquittèrent 156 dinars de capitation (l. 8-9). Si notre compréhension est correcte, en rabī<sup>c</sup> II, 589 dinars semblent avoir été prélevés « pour compléter » (*li-tamām*) le montant réclamé au titre de la capitation lors de la première levée (*al-nağm al-awwal*, l. 11). Ces quelques éléments ténus permettent quelques observations et extrapolations, en particulier les montants de 156 et 17 007 ⅔ dinars.

<sup>142.</sup> Les moines sont normalement identifiés par leur monastère d'appartenance. À moins que le contexte ne soit suffisamment clair, leur institution est donc toujours indiquée, en particulier dans les documents fiscaux et juridiques. On trouve ainsi dans P. Ryl. Arab. I, XI I, 2 (provenance inconnue, IIIe/IXe siècle), wa-ilā ruhbān dayr Abī Sawirus; et dans P. Vanthieghem Monks I, 2 (Qalamūn, 312/924), min sukkān dayr al-Qalamūn wa-humā ruhbān al-dayr al-maḍkūr.

<sup>143.</sup> Morimoto 1981, p. 49-51, 60; Sijpesteijn 2013, p. 173, 177.

<sup>144.</sup> Voir Morimoto 1981, p. 63, 94, 140; Sijpesteijn 2013, p. 174-175.

| Sous-levée   | Foncier                                     | Capitation                                 | Autre | Revenus totaux  |
|--------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------|-------|-----------------|
| ı (muḥarram) | [—]                                         | [—]                                        | [—]   | [—]             |
| 2 (ṣafar)    | 17 007 ¾ dinars                             | [292 1/3 dinars]?                          | 0     | 17 300 dinars   |
| 3 (ṣafar)    | [—]                                         | [—]                                        | [—]   | [—]             |
| 4 (rabīʿ I)  | 0 (\$)                                      | 156 dinars                                 | 0     | 156 dinars      |
| 5 (rabīʿ II) | [—]                                         | 589 dinars                                 | [—]   | ≥ 589 dinars    |
| Total        | ≥ 17 007 <sup>2</sup> / <sub>3</sub> dinars | ≥ 1 037 <sup>1</sup> / <sub>3</sub> dinars | ?     | ≥ 18 045 dinars |

Tableau 2. Montants des diverses catégories d'impôts.

Si la « *ğizya* des moines » (l. 9) correspond bien à la capitation payée par l'ensemble des moines de Madīnat al-Fayyūm, le montant de 156 dinars prélevé pour le premier quadrimestre de l'an 109/727-728 autorise quelques déductions concernant le nombre de moines dans le chef-lieu de l'oasis, à condition toutefois de connaître leur taux d'imposition. Sous le mandat de 'Amr b. al-'Āṣ (gouv. 19-25/640-645, puis 38-43/658-664), le codex de Senilaïs mentionne trois taux, d'un demi, un tiers et un dinar par contribuable, chacun s'appliquant en théorie à un tiers de la population villageoise <sup>145</sup>. De tels taux progressifs s'appliquaient-ils aux moines ? L'HP rapporte une anecdote qu'il faut situer entre šawwāl 75/janvier-février 695 et le début de l'an 76/mai 695, alors qu'al-Aṣbaġ b. 'Abd al-'Azīz remplaçait son père, le gouverneur 'Abd al-'Azīz b. Marwān, parti en délégation à Damas <sup>146</sup>. Al-Aṣbaġ aurait pour la première fois réclamé la capitation aux moines, leur imposant un taux unique d'un dinar par tête <sup>147</sup> – soit le plus haut enregistré par le codex de Senilaïs. Que la mesure soit historique ou projetée depuis une période un peu plus tardive, elle suggère que le taux d'imposition des moines était fixé à un dinar par an.

Les papyrus de la fin de l'époque byzantine et du début de l'époque islamique attestent la présence de pas moins d'une dizaine de monastères à Arsinoé/Madīnat al-Fayoum ou dans les environs immédiats <sup>148</sup>. À combien de moines les 156 dinars du compte correspondent-ils ? Selon la première hypothèse présentée plus haut (celle d'un total annuel), il faudrait déduire de ce montant que Madīnat al-Fayyūm comptait cent cinquante-six moines, ce qui semble

<sup>145.</sup> Gascou 2013, p. 676. Le village de Senilaïs n'est pas localisé avec précision; tout au plus sait-on qu'il se trouvait dans l'Herpomolite, au nord-est d'al-Ušmūnayn. Voir Drew-Bear 1979, p. 236-237.

<sup>146.</sup> La fourchette chronologique est offerte par al-Kindī (*Wulāt*, p. 51), qui indique que 'Abd al-'Azīz se rendit en délégation en Syrie auprès du calife en 75/694-695 et qu'il nomma Ziyād b. Ḥanāṭa b. Sayf al-Tuǧībī comme vicaire. À la mort de ce dernier en šawwāl 75/janvier-février 695, il désigna al-Aṣbaġ comme vice-gouverneur jusqu'à son retour à Fustāṭ au début de 76/mai 695.

<sup>147.</sup> HPE III, p. 305. Voir aussi Morimoto 1981, p. 55, 114.

<sup>148.</sup> Voir Barison 1938, p. 69-74. Pour l'époque médiévale, Abū l-Makārim recense trente-trois ou trente-cinq monastères dans le Fayoum, alors que le christianisme était en perte de vitesse, mais ce nombre devait être bien plus élevé à l'époque omeyyade, quand l'oasis était encore très majoritairement chrétienne. Voir Abū Ṣālih (Abū l-Makārim), *The Churches*, p. 53, 202.

bien peu pour tant de monastères. Selon la seconde hypothèse (celle de versements partiels, que nous privilégions), les moines étaient bien plus nombreux: en concevant qu'il y eut une ou deux autres levées cette année-là, à l'occasion desquelles une somme à peu près identique aurait été perçue, le groupe aurait atteint trois cent douze ou quatre cent soixante-huit individus, ce qui paraît plus compatible avec le nombre de monastères connus. Cette projection pourrait donc indirectement confirmer que la seconde hypothèse (montants partiels) doit être retenue.

L'autre montant qui retient notre attention est celui de 17 007 ½ nomismata (l. 4), dont l'affectation n'est pas précisée, mais que nous interprétons comme l'impôt foncier. Sachant que ce dernier s'élevait alors à 1 ¼ dinar par an pour quatre aroures de terre inondable et à cinq sixième de dinar pour quatre aroures de terre irriguée de manière artificielle, on peut estimer le taux moyen d'imposition annuel à un dinar pour quatre aroures 149. Cela signifie que si la somme de 17 007 ⅓ nomismata correspond à un total annuel (première hypothèse), elle fut prélevée sur l'équivalent de 68 030,64 aroures, soit 172 808 hectares ou environ 173 km² 150. S'il s'agit du montant de la première levée sur deux ou trois (seconde hypothèse, privilégiée), ces 17 007 ⅓ nomismata ne correspondent qu'à la moitié ou au tiers du total annuel, qui serait donc de 34 015 ou 51 023 nomismata. Cela conduit à conclure que le prélèvement concernait 136 060 aroures (37 501 ha = 375 km²) ou 204 092 aroures (56 252 ha = 562 km²).

D'après les estimations réalisées pour l'époque romaine, la surface cultivable du Fayoum aurait été de 1 350 km² environ (soit 531 463 aroures 151), alors que pour l'époque ayyoubide, Yossef Rapoport l'évalue à seulement 750 km² (soit 295 256 aroures) en raison de l'avancée du désert 152. Cette dernière s'étant au moins en partie produite dans la seconde moitié du v°/x1° siècle, il est probable qu'à l'époque omeyyade, la superficie cultivable du Fayoum ait été plus proche de l'estimation réalisée pour l'époque romaine. Dans le cadre de la première hypothèse (montant annuel), la perception correspondrait donc à un territoire couvrant environ 13 % du Fayoum (173 sur 1 350 km²), ce qui est incompatible avec notre conclusion selon laquelle le compte concerne au moins un secteur entier du Fayoum. Dans le cadre de la seconde hypothèse (montant partiel – quadrimestriel), le territoire couvert pourrait atteindre 42 % du Fayoum (562 sur 1 350 km²), ce qui correspond mieux à ladite conclusion.

149. À condition bien sûr que les proportions des deux types de terres soient à peu près équivalentes. Sur cette question, voir Morimoto 1981, p. 86-88. Pour les juristes abbassides, l'irrigation était naturelle lorsque la terre était arrosée « par un cours d'eau, une source, un kanāt [canal] ou la pluie ». Elle était artificielle lorsque l'eau devait être « transportée par des animaux ou élevée au moyen d'un appareil »; voir Lambton, El², s.v. « Māʾ ». Les canaux du Fayoum devaient irriguer naturellement une partie des terres, tandis que des norias et autres machines hydrauliques étaient utilisées à d'autres endroits pour alimenter les canaux secondaires. En 642/1245, al-Nābulusī (The Villages, p. 35) comptait deux cent quarante-deux norias dans le Fayoum; cf. Rapoport 2018, p. 28, 60, 194.

150. Une aroure valait 2 756,25 m² à l'époque pharaonique, mais sa valeur semble avoir été plutôt de 2 540,16 m² à partir de l'époque romaine. C'est ce dernier chiffre que nous retenons dans nos calculs. Nous remercions Hélène Cuvigny pour ces précisions tirées du manuel de papyrologie qu'elle et Jean-Luc Fournet préparent.

<sup>151.</sup> Bowman 2013, en part. p. 224.

<sup>152.</sup> Rapoport 2018, p. 53, 72, 80.

Ces extrapolations, réalisées à partir de chiffres partiels et en nous fondant sur des déductions qui ne sont pas toutes prouvées, demeurent spéculatives. Si l'on accepte la seconde hypothèse, on ignore par exemple si les autres levées de l'année portaient sur des montants comparables à celle de la première. Les chiffres de la première sous-levée de muḥarram manquent par ailleurs cruellement. Aussi, les 17 007 ½ nomismata du compte ne constituent-ils que le minimum du foncier attendu pour le premier quadrimestre (dans la seconde hypothèse). Si ce chiffre minimal est proche de la réalité, cela pourrait signifier que la perception couvrait à peu près la moitié du territoire fayoumique, en ce cas vraisemblablement la partie ouest, comme nous l'avons envisagé plus haut. En revanche, si l'on suppose un important prélèvement du foncier pour la première sous-levée de muḥarram, le territoire couvert pourrait être bien plus large, voire couvrir l'ensemble du Fayoum.

# 3.3. L'État d'Ibn al-Habhāb au service de la politique impériale marwānide

# 3.3.1. Un intendant surpuissant

Comme d'autres historiens l'ont remarqué depuis longtemps, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ne fut pas un surintendant des finances ordinaire <sup>153</sup>. À l'instar d'Usāma b. Zayd al-Tanūḥī quelques années plus tôt, il est mis en avant par Jean le Diacre dans l'HP, alors que cet auteur ne s'intéresse pas aux gouverneurs militaires de son époque. La sensibilité des chrétiens aux questions fiscales pourrait expliquer l'importance qu'il lui accorde. Cette place prééminente n'est cependant pas qu'un effet de source chrétienne, puisque l'historiographie musulmane le traite de manière similaire. Ibn al-Ḥabḥāb est en effet le premier ṣāḥib al-ḥarāǧ à retenir l'attention d'al-Kindī (m. 350/961), alors que ce dernier ne mentionne pratiquement aucun surintendant des finances sous les Omeyyades – pas même l'emblématique Usāma b. Zayd al-Tanūḥī.

Ibn 'Asākir affirme quant à lui qu'Ibn al-Ḥabḥāb ne fut pas seulement en charge du harāğ, mais aussi de la ma'ūna l'54, terme dont l'acception demeure obscure pour cette époque. Selon Patricia Crone, la ma'ūna désignait, à l'époque omeyyade, des « allocations comparables, mais non identiques, à des soldes ('aṭā') », c'est-à-dire une forme de gratification destinée à des individus qui ne bénéficiaient pas du 'aṭā', ou bien un complément de solde, ou encore un revenu privé tiré de fonds publics. Ma'ūna devint plus tard le nom d'un organe policier dans certaines villes et dans les campagnes les les les fonctions que le ṣāḥib al-ma'ūna était un agent du fisc qui aurait assumé en parallèle des fonctions de maintien de l'ordre les les les ma'ūna n'est pas attesté dans un sens institutionnel dans les papyrus de la même époque, et l'on ne sait si Ibn 'Asākir entend qualifier par là une attribution financière spécifique — la redistribution des impôts qu'il avait par ailleurs la charge de lever — ou une fonction militaire. Il est possible qu'Ibn 'Asākir emploie ce terme de manière anachronique, par assimilation

```
153. Kennedy 1981, p. 33.
```

<sup>154.</sup> Ibn 'Asākir, Ta'rīḥ XXXVII, p. 415.

<sup>155.</sup> Voir Rébillard 2021, p. 217-222.

<sup>156.</sup> Crone, EI2, s.v. « Ma'ūna ».

avec l'institution policière plus tardive, pour qualifier l'autorité militaire dont le surintendant aurait joui dans l'arrière-pays égyptien. Celle-ci transparaît dans une anecdote que rapporte Ibn 'Abd al-Ḥakam: Ibn al-Ḥabḥāb aurait été le premier à établir un pacte de non-agression avec les populations bedjas, qui peuplaient le désert Oriental et qui avaient la réputation de piller les villages de la vallée du Nil<sup>157</sup>. Le surintendant leur imposa de livrer chaque année aux musulmans trois cents vierges, sans doute destinées à l'esclavage, s'ils voulaient commercer dans la vallée. Les Bedjas pouvaient traverser le territoire égyptien, mais non s'y installer, et leurs avantages seraient révoqués si l'un d'entre eux se rendait coupable de meurtre vis-à-vis d'un musulman, d'un chrétien ou d'un juif. Ils se virent par ailleurs interdire de donner refuge à tout esclave fugitif, qu'ils devaient rendre à son maître sans tarder, et de marauder les troupeaux égyptiens sous peine d'amende. Un représentant (wakīl) des Bedjas fut retenu en otage par les musulmans afin de garantir l'exécution du traité<sup>158</sup>.

Al-Kindī ne se contente pas d'évoquer la politique fiscale d'Ibn al-Habḥāb et ses conséquences sur la stabilité de la province, mais met aussi en avant son influence politique sur le gouvernement de l'Égypte. S'étant disputé avec le gouverneur militaire al-Hurr b. Yūsuf (gouv. 105-108/724-727), Ibn al-Habhāb écrivit au calife Hišām b. 'Abd al-Malik pour se plaindre de lui. Peut-être n'était-il pas le seul à nourrir des griefs à l'encontre du gouverneur, car Ibn Taġrī Birdī affirme que d'autres plaintes furent envoyées par la lie (awbāš) des Égyptiens 159. Anticipant sa révocation, al-Hurr prit les devants et demanda au calife de le relever de ses fonctions 160. Al-Hurr fut donc remplacé en dū l-ḥiǧǧa 108/mars-avril 727, un an après l'entrée d'Ibn al-Ḥabḥāb dans l'arène politique égyptienne. À peine Hišām eut-il investi un nouveau gouverneur en la personne de Hafs b. al-Walīd (gouv. 108/727, puis 124-126/742-744) qu'Ibn al-Habhāb se fendit d'une nouvelle lettre au calife, dans laquelle il lui disait: «Si tu nommes Ḥafs, c'est comme si tu n'avais pas révoqué al-Ḥurr!» Hišām proposa alors à Ibn al-Ḥabḥāb de choisir lui-même un gouverneur militaire: c'est ainsi que 'Abd al-Malik b. Rifā'a (gouv. 109/727) fut nommé à la tête de l'Égypte, où il mourut peu après son arrivée. Il fut remplacé par son frère, al-Walīd b. Rifā'a 161 (gouv. 109-117/727-735). Al-Kindī précise que pendant ces changements, Ibn al-Ḥabḥāb se trouvait en Syrie, et non en Égypte 162, car il présidait la délégation égyptienne (wafd) auprès du calife en l'an 109/727-728 – alors que le privilège de mener de telles délégations officielles revenait en principe au gouverneur militaire 163. D'autres textes suggèrent que les prérogatives

<sup>157.</sup> Sur les Bedjas, voir Weschenfelder 2012.

<sup>158.</sup> Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 189.

<sup>159.</sup> Ibn Taġrī Birdī, al-Nuǧūm I, p. 264.

<sup>160.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 74; Ibn Taģrī Birdī, al-Nuǧūm I, p. 259.

<sup>161.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 75-76. Voir Abbott 1965, p. 28. Ce même Ḥafṣ b. al-Walīd ne put réoccuper le poste de gouverneur, dès le vendredi 13 ša'bān 124/22 juin 742, qu'à la faveur de la disgrâce de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb et de son fils al-Qāsim. Hišām b. 'Abd al-Malik mit temporairement fin à l'existence d'une fonction de surintendant des finances dissociée de celle de gouverneur en nommant Ḥafṣ b. al-Walīd « sur la prière et les impôts » ('alā l-ṣalāt wa-l-ḥarāǧ); voir al-Kindī, Wulāt, p. 82.

<sup>162.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 75.

<sup>163.</sup> Voir Tillier 2020, p. 167, 197.

d'Ibn al-Ḥabḥāb ne se limitaient pas aux affaires financières. Al-Kindī affirme ainsi qu'il intervint auprès d'al-Walīd b. Rifā'a en 115/733 pour faire nommer Tawba b. Namir à la judicature, alors que de telles nominations étaient à l'époque la prérogative des gouverneurs militaires <sup>164</sup>. Ces différents récits renforcent l'image d'un surintendant des finances proche de la cour califale et plus puissant que le gouverneur officiel.

# 3.3.2. *Un* amīr?

Le rôle politique majeur d'Ibn al-Ḥabḥāb est confirmé par les sources documentaires. Son nom apparaît sur plusieurs protocoles – à ce jour, du moins, sur ceux produits à partir de l'an 114/732-733 <sup>165</sup>. Les seuls surintendants des finances à avoir eu cet honneur avant et après lui sont le puissant Usāma b. Zayd al-Tanūḥī <sup>166</sup> et 'Īsā b. Abī 'Aṭā ' <sup>167</sup> (surint. 125-131/743-749). Dans le compte du document n° 3 (110/728), dans deux sauf-conduits de 112/731 et 115/733 <sup>168</sup>, dans une levée d'impôts de 113/731-732 <sup>169</sup> ainsi que dans l'exercice d'écriture du document n° 7, le surintendant voit par ailleurs l'appellation *al-amīr* accolée à son nom, un privilège qu'il ne partage qu'avec de rares surintendants des finances égyptiennes de l'époque omeyyade et du début de la période abbasside <sup>170</sup>.

Dans les sources arabes médiévales, le substantif *amīr*, qui a le sens d'un participe actif dérivé du verbe *amara* <sup>171</sup> (« ordonner »), prend généralement le sens de « commandant », en particulier dans le domaine militaire <sup>172</sup>. Les chroniqueurs des <sup>111e</sup>/<sup>11xe</sup> et <sup>11ve</sup>/<sup>12xe</sup> siècles l'emploient parfois pour désigner le « gouverneur » de la prière et de l'armée en Égypte <sup>173</sup>. F. Morelli a toutefois démontré que dans les premières décennies de l'Islam, *amīr* n'était pas le titre officiel du gouverneur d'Égypte et que, en postulant qu'un tel titre ait existé, il demeure inconnu. Dans les sources grecques, *amiras* qualifie divers individus qui n'exercent pas la charge de gouverneur <sup>174</sup>.

- 164. Al-Kindī, Qudāt, p. 341-342; Histoire des cadis égyptiens, p. 97.
- 165. Voir supra.
- 166. CPR III 65, avec les corrections de Morelli (2016, p. 269). Un autre protocole bilingue portant son nom, à ce jour inédit, est conservé au musée Pouchkine de Moscou (inv. I.1.6 706). Nous remercions L. Berkes d'avoir attiré notre attention sur ce document.
- 167. CPR III 118. Sur ce personnage, voir al-Kindī, Wulāt, p. 83, 85, 89; Ibn 'Asākir, Ta'rīḥ XLVII, p. 327-329; al-Dahabī, Ta'rīḥ III, p. 949.
- 168. P. Becker PAF 17 (Išqūh, 112/731); P. Ragib Sauf-conduits 3 (Djême, 115/733).
- 169. P. Cair. Arab. III 180 (al-Ušmūnayn, 113/731-732).
- 170. Cf. Sijpesteijn 2013, p. 121, où l'autrice suggère qu'il était usuel pour les surintendants des finances de porter le titre d'amīr.
- 171. Blachère, Gauderoy-Demombynes 1975, p. 87-88.
- 172. Morelli 2010, p. 166. Voir aussi par exemple al-Kindī, Wulāt, p. 8, 43. Ce dernier emploie une fois la périphrase ṣāḥib amr al-nās (p. 29-30), équivalent sémantique d'amīr.
- 173. Le plus ancien gouverneur militaire égyptien qu'al-Kindī (*Wulāt*, p. 12) qualifie d'*amīr* est 'Abd Allāh b. Sa'd (gouv. 23-35/644-656). Pour d'autres occurrences d'*amīr* dans le même sens au r<sup>er</sup>/vtr<sup>e</sup> siècle, voir p. 23, 41, 52. Le terme est parfois utilisé comme prédicat honorifique lorsqu'un individu s'adresse au gouverneur (p. 50, 63). Peut-être est-ce le même usage dans un vers de poésie où 'Abd al-'Azīz b. Marwān est aussi qualifié de *ḥalīfa* (« calife »), bien qu'il n'ait jamais porté ce titre auquel il aspirait (p. 56).
- 174. Morelli 2010, p. 161-162.

En revanche, selon F. Morelli, *amīr* serait devenu le titre officiel du gouverneur d'Égypte à la fin du VIII<sup>e</sup> ou au début du VIII<sup>e</sup> siècle<sup>175</sup>.

Dans la documentation préservée à partir de cette époque-là, le terme *al-amīr*, placé avant un nom propre, apparaît en effet le plus souvent à propos de gouverneurs militaires. Il est associé à 'Abd al-'Azīz b. Marwān<sup>176</sup> (gouv. 65-86/685-705), 'Abd Allāh b. 'Abd al-Malik<sup>177</sup> (gouv. 86-90/705-709), Qurra b. Šarīk<sup>178</sup> (gouv. 90-96/709-714), Ḥafṣ b. al-Walīd<sup>179</sup> (gouv. 108/727, puis 124-127/742-744), al-Muġīra b. 'Ubayd Allāh <sup>180</sup> (gouv. 131-132/749), 'Abd al-Malik b. Yazīd<sup>181</sup> (gouv. 133-136/751-753) ou encore Abū 'Awn<sup>182</sup> (gouv. 134-136/751-753, puis 137-141/755-758). Dans la majorité des textes documentant son mandat – protocoles et estampilles de verre –, Ibn al-Ḥabḥāb n'est pas appelé ainsi. La borne commémorant l'arpentage (*masḥ*) réalisé sur son ordre à Tarnūṭ en 108/726-727 (document n° 1, *supra*) ne le qualifie pas non plus d'*amīr*<sup>183</sup>.

Le recours croissant, dans la documentation arabe, au terme *amīr* pour désigner le gouverneur militaire d'Égypte oblige à s'interroger sur la signification de son association ponctuelle à 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb. Ce dernier ne fut-il vraiment qu'un simple surintendant des finances ou devint-il aussi, à un moment de sa carrière, gouverneur militaire d'Égypte, bien qu'al-Kindī ne le liste pas comme tel dans son ouvrage <sup>184</sup>? N. Abbott émet l'hypothèse que vers la fin de son séjour en Égypte, il devint vicaire (ḥalīfa) du gouverneur al-Walīd b. Rifā'a <sup>185</sup>, qui, d'après al-Kindī, fut gouverneur jusqu'à sa mort en 117/735 <sup>186</sup>. Afin de faire coïncider son analyse avec la chronologie proposée par al-Kindī, elle attribue cette fonction à Ibn al-Ḥabḥāb jusqu'aux environs de 113/731-732 <sup>187</sup>. Or il y aurait là une incongruité: à l'époque omeyyade, le vicaire du gouverneur en son absence était en général le chef de la police, et non le surintendant des finances, comme nous l'avons vu plus haut. Al-Walīd b. Rifā'a eut deux chefs de la police: 'Abd Allāh b. Abī Sumayr al-Fahmī d'abord, puis 'Abd al-Raḥmān b. Ḥālid b. Musāfir b. Ḥālid b. Ṭābit b. Ṭābit b. Ṭāc'in al-Fahmī (m. 127/744-745), qui aurait d'ailleurs succédé à al-Walīd b. Rifā'a comme gouverneur d'Égypte <sup>188</sup>. Si al-Walīd b. Rifā'a avait désigné un vicaire à la fin de sa vie,

```
175. Morelli 2010, p. 166.
176. P. Diem Fruehe Urkunden 2; P. Delattre Entagion; P. Gascou 27b; P. Diem Fruehe Urkunden 1.
177. P. Cair. Arab. I 12; CPR III 32; CPR III 34; CPR III 36; P. Cair. Arab. I 13; CPR III 35.
178. P. Cair. Arab. I 14; CPR III 64.
179. CPR III 114.
180. CPR III 1,2, p. 107.
181. P. Ragib Sauf-conduits 5; CPR III 121; P. Ragib Sauf-conduits 6; P. Ragib Sauf-conduits 7;
P. Ragib Sauf-conduits 8; P. Clackson 45; P. Cair. Arab. III 169.
182. CPR III 120; CPR III 124.
183. Wiet 1971, p. 1, n° 1; RCEA I, p. 129, n° 163.
184. Il arrive qu'al-Kindī omette le nom d'un gouverneur militaire, comme l'a montré Younes (2019, p. 24-29)
à propos de Ḥuwayy b. Ḥuwayy (gouv. 181-182/797-798).
185. Abbott 1965, p. 30.
186. Al-Kindī, Wulāt, p. 79; Ibn Taģrī Birdī, al-Nuǧūm I, p. 265.
187. Abbott 1965, p. 30.
188. Al-Kindī, Wulāt, p. 79. Cf. Ibn Yūnus, Ta'rīḥ I, p. 301; al-Dahabī, Ta'rīḥ III, p. 452.
```

il devrait donc plutôt s'agir de 'Abd al-Raḥmān b. Ḥālid, et non d'Ibn al-Ḥabḥāb. Le texte d'al-Kindī comporte d'ailleurs une contradiction: l'auteur affirme qu'al-Walīd b. Rifā'a régna sur l'Égypte pendant sept ans et cinq mois, tout en mentionnant des dates qui aboutissent à un total de plus de huit années lunaires 189 (109-117/727-735). Une durée de sept ans et cinq mois avancerait la fin de son mandat au début de ğumādā II 116/mi-juillet 734 – c'est-à-dire l'année où 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb partit pour l'Ifrīqiya. Cette incohérence ajoute encore à la confusion.

Des sources littéraires qui n'étaient pas disponibles du temps de N. Abbott pourraient de surcroît suggérer que 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb exerça une autorité politico-militaire en titre, et non en tant que simple vicaire. Halīfa b. Hayyāṭ (m. 240/854), qui l'appelle « 'Ubayda » b. al-Habhāb, fait de lui le gouverneur militaire (wālī) d'Égypte en 116/734, avant son départ pour l'Ifrīqiya 190. Plus loin, sa liste des gouverneurs d'Égypte sous Hišām b. 'Abd al-Malik n'inclut que deux noms: Muḥammad b. 'Abd al-Malik b. Marwān – qui fut en effet brièvement gouverneur, selon al-Kindī, en 105/724 191 – et 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb 192. Il ne mentionne ni al-Hurr b. Yūsuf, ni Ḥafs b. al-Walīd, ni 'Abd al-Malik b. Rifā'a, ni son frère al-Walīd b. Rifā'a. Il est donc clair qu'à ses yeux, à partir de 105/724 et jusqu'en 116/734, le véritable gouverneur d'Égypte fut sans discontinuer Ibn al-Habhāb. Plus tard, Ibn 'Asākir affirme – en s'appuyant notamment sur Halīfa b. Hayyāt – qu'Ibn al-Ḥabḥāb fut d'abord nommé surintendant des finances à la suite d'Usāma b. Zayd al-Tanūḥī, puis gouverneur d'Égypte tandis que Sa'īd b. 'Uqba le remplaçait comme surintendant des finances. Deux lignes plus loin, le même auteur emploie le verbe ummira (« être nommé amīr ») pour indiquer qu'il succéda à Yazīd b. Abī Yazīd (surint. 103-107/721-726) en 107/726<sup>193</sup>. Al-Kindī lui-même emploie le verbe wallā, généralement réservé à l'investiture des gouverneurs, pour évoquer celle d'Ibn al-Ḥabḥāb sur l'Égypte, tout comme le traducteur de Jean le Diacre dans l'HP194.

Ces divers indices suggèrent qu'Ibn al-Ḥabḥāb fut plus qu'un simple surintendant des finances, et deux hypothèses peuvent être avancées:

1. Le gouvernement d'al-Walīd b. Rifā'a fut en réalité plus court que ne le prétend al-Kindī, et Ibn al-Ḥabḥāb le remplaça dès les environs de 112/731-732, jusqu'à son départ pour l'Ifrīqiya en 116/734 195. Les sept ans et cinq mois de mandature dont parle al-Kindī correspondraient en ce cas à la durée séparant l'arrivée d'al-Walīd et le départ d'Ibn al-Ḥabḥāb, confondus l'un avec l'autre. Cette hypothèse ne permet pas néanmoins d'expliquer qu'Ibn al-Ḥabḥāb soit qualifié d'amīr dès 110/728 dans le document n° 3. Elle n'explique pas non plus pourquoi al-Kindī ignore qu'Ibn al-Ḥabḥāb fut aussi gouverneur militaire. Peut-être l'identification d'Ibn al-Ḥabḥāb comme mawlā

```
189. Al-Kindī, Wulāt, p. 79.
```

<sup>190.</sup> Ḥalīfa b. Ḥayyāṭ, *Ta'rīḥ*, p. 347.

<sup>191.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 72.

<sup>192.</sup> Halīfa b. Hayyāṭ, Ta'rīḥ, p. 359.

<sup>193.</sup> Ibn 'Asākir, *Ta*'rīb XXXVII, p. 415. Sur Yazīd b. Abī Yazīd, qui occupa ensuite le poste de vice-intendant des finances de 122/739 à 127/745, voir Ollivier 2019, p. 109.

<sup>194.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 77; HPSH, p. 145; HPE III, p. 329.

<sup>195.</sup> Sur ce départ, voir également Kamāl 2020, p. 205.

- empêchait-elle al-Kindī de croire qu'il ait pu exercer une fonction en principe réservée, à cette époque, à des administrateurs au pedigree arabe.
- 2. La fin des années 720 et le début des années 730 virent s'inverser le rapport hiérarchique entre gouverneur militaire et surintendant des finances. Al-Kindī lui-même suggère qu'Ibn al-Ḥabḥāb, capable de faire et de défaire des gouverneurs militaires, était plus puissant que ces derniers. Il faudrait alors concevoir que, soit dès son arrivée en Égypte en 107/726, soit plus probablement à partir de 110/728 environ, Ibn al-Ḥabḥāb ait joui d'une autorité supérieure à celle d'al-Walīd b. Rifā'a. Même si le rapport de force n'était pas encore inversé en 107/726, les ambitions politiques que nourrissait Ibn al-Ḥabḥāb pourraient expliquer pourquoi ses relations avec al-Ḥurr b. Yūsuf se détériorèrent au point que ce dernier fut poussé à la démission en 108/727. Grâce au soutien califal, et en raison des missions que Hišām b. 'Abd al-Malik confia à Ibn al-Ḥabḥāb, le pouvoir civil l'aurait emporté sur l'autorité militaire, ce qui aurait fait du surintendant l'équivalent d'un authentique gouverneur. Concentré sur la succession des gouverneurs militaires, al-Kindī omit ce renversement provisoire de l'autorité, qui toutefois n'avait point échappé, un siècle plus tôt, à Ḥalīfa b. Ḥayyāṭ. C'est cette seconde hypothèse que nous privilégions.

Soulignons enfin que le terme *amīr* n'est accolé au nom d'Ibn al-Ḥabḥāb que par des secrétaires de l'arrière-pays. Jusqu'à présent, aucun document ou inscription émanant de la chancellerie centrale n'emploie ce vocable. Peut-être faut-il en déduire que 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ne revendiqua pas cette appellation. Quoi qu'il en soit, ses agents de l'arrière-pays ne l'employèrent pas comme un *titre*, qui aurait correspondu à la fonction que nous appelons aujourd'hui « gouverneur », mais comme une *marque de politesse* ou un *prédicat honorifique* dont ils affublèrent le surintendant à partir de 110/728 et à travers lequel ils reconnaissaient sa puissance <sup>196</sup>. L'autorité de 'Ubayd Allāh était d'autant mieux admise qu'il tenait directement ses fonctions du calife. Aussi faut-il sans doute abandonner l'idée que le substantif *amīr* correspondait au titre de gouverneur militaire en Égypte dans la première moitié du VIII<sup>e</sup> siècle. La valeur sémantique attachée à cet intensif au sens de participe actif était adaptée à un usage fonctionnel et autorisait son emploi à propos de toute personne investie d'un « commandement ». C'est ainsi que le même prédicat honorifique fut aussi accolé au nom du fils de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb,

196. Remarquons que dans *P. Joy Sorrow* 21 (c. 724-727), un exercice d'écriture sous la forme d'une lettre au gouverneur al-Ḥurr b. Yūsuf, ce dernier est qualifié de wālī (erronément édité wa-ilā) du calife Hišām b. 'Abd al-Malik, ce qui suggère que le titre de gouverneur militaire – s'il s'agit vraiment ici d'un titre, et non d'un usage fonctionnel – était plutôt wālī à cette époque. De manière générale, il convient de se méfier du terme amīr, qui ne désigne pas nécessairement un gouverneur militaire dans la documentation égyptienne. C'est principalement sur la base de ce prédicat honorifique que Younes (2019, p. 29, 34-35) propose que Muḥammad b. Sa'īd, clairement qualifié de ṣāḥib al-ḥarāǧ par al-Kindī, ait cumulé sa fonction de surintendant avec celle de gouverneur militaire dans les années 152-157/769-773. L'association de son nom à un recensement des Qaysites du Delta confirme, aux yeux de Khaled Younes, qu'il fut gouverneur militaire; toutefois, comme nous l'avons vu plus haut, pareille entreprise correspond bien plus au domaine de compétences d'un surintendant des finances. Tout porte à croire qu'à l'instar d'Ibn al-Ḥabḥāb, la puissance du surintendant Muḥammad b. Sa'īd lui permit de gagner le prédicat honorifique amīr.

le surintendant al-Qāsim b. 'Ubayd Allāh, non point, comme l'affirme Fred Donner, parce qu'il aurait été gouverneur militaire, mais parce qu'il jouissait d'une haute autorité en raison de sa désignation par le calife<sup>197</sup>.

# 3.3.3. Le financement de grands travaux

# + 3.3.3.1. De nouveaux projets immobiliers

Grâce à sa réforme fiscale, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb disposa d'un budget bien plus élevé que ses prédécesseurs. Cette manne financière lui permit d'entreprendre de grands travaux à Fusṭāṭ et dans les environs immédiats, qui contribuèrent à matérialiser et à affirmer visuellement l'autorité qu'il revendiquait. Jean le Diacre évoque ces travaux dans l'HP: « ['Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb] arriva ensuite à al-Ğīza, où fut édifié pour lui un immense palais. Il écrivit aux districts égyptiens de rassembler pour lui des hommes afin qu'il les emploie à la réalisation de ses projets. Il multiplia ainsi les constructions à Fusṭāṭ, et les gens moururent d'épuisement en grand nombre, tant il les surchargeait de travail 198. »

Si l'on suit le récit de l'HP, après avoir parcouru l'Égypte afin d'en recenser la population, les troupeaux, les terres et les biens, Ibn al-Habḥāb se serait arrêté quatre mois à Manf (l'antique Memphis), sur la rive occidentale du Nil, en face de Ḥulwān, où le gouverneur 'Abd al-'Azīz b. Marwān avait établi sa capitale. D'après la chronologie proposée plus haut, ce retour aurait eu lieu en 108/726-727, voire l'année suivante. Peut-être ce séjour avait-il un dessein symbolique aux yeux d'Ibn al-Habhāb, celui de le placer dans la lignée d'un illustre gouverneur pour mieux asseoir l'autorité qu'il revendiquait. D'après Joshua Mabra, 'Abd al-'Azīz aurait lui-même élu domicile à Hulwān pour sa proximité avec Memphis, encore associée dans l'imaginaire du VII<sup>e</sup> siècle à l'histoire des pharaons – dont elle fut un temps la capitale – et à celle des anciens prophètes 199. Après avoir confié les affaires de la province à ses deux fils – qu'il faut sans doute identifier à Ismā'īl et à al-Qāsim –, Ibn al-Ḥabḥāb aurait ensuite regagné Fusṭāṭ. Le Nil étant difficile à traverser au niveau de Memphis, il emprunta vraisemblablement la voie terrestre et arriva par al-Ġīza, en face de Fusṭāṭ. Cette petite ville, reliée à Fusṭāṭ par un pont de bateaux, avait été peuplée d'arabo-musulmans dès le lendemain de la conquête, puisque plusieurs tribus, comme Hamdān, Yāfi<sup>c</sup> et Dū l-Aṣbaḥ, y avaient élu domicile après y avoir construit un fort<sup>200</sup> (hiṣn). Selon Jean le Diacre, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb s'y serait arrêté pour y faire édifier un palais, traduisant en termes architecturaux l'autorité exceptionnelle dont il jouissait

<sup>197.</sup> P. Donner Fragments 3 (début des années 740); voir Donner 2015, p. 38-39. Cette demande de sauf-conduit a fait l'objet d'une première description par Sijpesteijn (2012, p. 708), qui en annonce une réédition. L'un des auteurs du présent article en a proposé une traduction corrigée à partir de l'original, en attendant la parution de l'édition définitive; voir Garel, Vanthieghem 2022, p. 91, n. 29. Dans une seconde demande de ce type (P. Bodl. Inv. Copt. D 29) – dont l'édition est préparée par Petra Sijpesteijn –, al-Qāsim se voit également appelé al-amīr.

<sup>198.</sup> HPSH, p. 145-146; HPE III, p. 330.

<sup>199.</sup> Mabra 2017, p. 128-137.

<sup>200.</sup> Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 128-129; al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 560.

en tant que gouverneur civil. Ce n'était point la première fois qu'un gouverneur égyptien réquisitionnait des hommes dans les villages et imposait une corvée. À l'époque de Qurra b. Šarīk (gouv. 90-96/709-714), par exemple, les pagarques reçurent à plusieurs reprises l'ordre d'envoyer des marins et des ouvriers pour la flotte égyptienne, ou encore des matériaux et des artisans pour des campagnes de travaux publics, y compris à l'extérieur de l'Égypte – comme à Jérusalem et à Damas <sup>201</sup>. Si le témoignage de Jean le Diacre est fiable, Fusṭāṭ serait demeurée le centre du pouvoir militaire, avec son gouverneur et ses troupes (les *ahl al-dīwān*), tandis qu'un nouveau centre du pouvoir civil se développait de l'autre côté du Nil, autour du palais d'Ibn al-Ḥabḥāb <sup>202</sup>.

Le document n° 2 apparaît comme le premier témoin direct de tels travaux, bien qu'il ne concerne vraisemblablement pas le nouveau palais d'al-Gīza. Les réquisitions de quelque deux mille cinq cents irdabb-s (soit 225 m³) de chaux ne sont pas sans évoquer les corvées que dénonce Jean le Diacre. Le document semble donc confirmer que 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb se lança dans une politique de grands travaux qui impliqua à la fois Fusțăț et al-Ğīza. Près d'un siècle s'était écoulé depuis la conquête, et nombre de bâtiments devaient avoir besoin d'être restaurés, voire reconstruits. La chaux évoquée dans le document n° 2 est destinée à un palais (dār) associé, par voie d'annexion, à un anthroponyme amputé d'au moins une lettre (m.s.l.m...), dans lequel il faut sans doute reconnaître « Maslama » (l. 6). Cette lecture est d'autant plus plausible que le document grec CPR XXII 45, non daté mais dont l'éditeur suppose qu'il fut rédigé au début du VIII<sup>e</sup> siècle, mentionne des salaires versés aux ouvriers travaillant sur le chantier du « palais de Maslama » (aulè Maslama) les 24 pachôn (19 mai) et 15 hathyr (11/12 novembre) d'une année indéterminée 203. F. Morelli suppose à juste titre qu'il s'agit du palais de Maslama b. Muhallad (m. 62/682), qui avait exercé comme gouverneur d'Égypte de 47/667 à 62/682 204. Le document n° 2 fait vraisemblablement référence au même palais et sans doute aux mêmes travaux.

**201.** Voir par exemple *P. Lond.* IV 1334, 1336, 1337, 1341, 1348, 1350, 1351, 1353, 1366, 1374, 1376, 1410. Cf. Sijpesteijn 2013, p. 22; Legendre 2020, p. 139-140.

202. D'après al-Maqrīzī (al-Mawā'iz I, p. 565), qui cite al-Quḍā'ī, al-Qāsim, le fils et successeur d'Ibn al-Ḥabḥāb à la surintendance des finances, aurait lui-même entrepris de construire un village appelé Tarsā à al-Ğīza. Avait-il l'intention de poursuivre l'œuvre de bâtisseur de son père à l'endroit même où ce dernier avait fait édifier son palais?

**203.** *CPR* XXII 45, 4 (μισθ(ὸς) ἐργ(ατῶν) αὐλῆ(ς) Μασαλαμ(α) {μ(ηνὸς)} τῆ αὐτ(ῆ) ἡ(μέρα), « salaire des ouvriers du palais de Maslama, le même jour ») et 9 (μισθ(ὸς) ἐργ(ατῶν) (καὶ) τεχ(νιτῶν) λ(ό)γ(φ) αὐλ(ῆς) Μασλαμ(α) μ(ηνὸς) Ὠθὸ(ρ) ιε, « salaire des ouvriers et des artisans pour le compte du palais de Maslama, le 15 du mois de *hathyr* »).

204. En l'absence de date précise, l'époque à laquelle ce compte fut rédigé n'est guère aisée à établir. Son éditeur, Federico Morelli, propose une datation du début du VIII<sup>e</sup> siècle en se fondant sur la mention d'un palais du calife (aulè tou amiralmoumnin), pour laquelle les seuls parallèles se rencontrent à cette époque. Si le document n° 2 et CPR XXII 45 doivent bien être mis en relation l'un avec l'autre, il est possible de proposer une datation plus précise du compte grec. En effet, al-Kindī (Wulāt, p. 74) indique que des travaux pour la construction d'un palais ou d'un marché couvert (qaysāriyya) de Hišām b. 'Abd al-Malik, sur une bande de terre dont le Nil venait de se retirer, commencèrent en raǧab 107/novembre-décembre 725 pour se terminer dans le courant de 108/726-727. Le « palais califal » mentionné par le compte grec ne pourrait-il dès lors correspondre à celui que mentionne al-Kindī? Si cette hypothèse devait se vérifier, cela signifierait

En dépit des informations que livre Ibn 'Abd al-Ḥakam à propos des constructions, reconstructions et transferts de propriété dans les quartiers de Fusṭāṭ durant la seconde moitié du rer/vire siècle, l'identification de ce palais reste incertaine. Après la conquête, Maslama b. Muḥallad obtint un lotissement (ḥiṭṭa) au sud de la mosquée de 'Amr, qu'il partageait avec Abū Rāfi', un affranchi du Prophète, et avec 'Uqba b. 'Āmir al-Ğuhanī (gouv. 44-47/665-667). Lorsque Maslama devint gouverneur en 47/667, le calife Mu'āwiya (r. 41-60/661-680) lui demanda de lui céder le palais qu'il y avait construit – Ibn 'Abd al-Ḥakam l'appelle déjà dār al-Raml<sup>205</sup>; en échange, il lui fit édifier un autre palais pourvu d'un bain au souk Wardān, entre Raḥā l-ka'k<sup>206</sup> (« le moulin à biscuits ») et le hammam du souk Wardān, dans le no man's land (faḍā') qui séparait initialement deux quartiers tribaux<sup>207</sup>. Maslama b. Muḥallad aurait donc eu deux palais successifs, le premier dans le quartier central de Fusṭāṭ, le second, plus au nord, dans le souk Wardān.

Les deux palais eurent des destinées bien différentes. Maslama b. Muḥallad mourut en 62/682 sans laisser de fils. Ses deux épouses, sa fille Umm Sahl et les Banū Abī Duǧāna, ses clients (mawālī) – qui étaient, en droit, assimilés à des agnats ('aṣab) –, héritèrent du second palais <sup>208</sup>. Le gouverneur 'Abd al-'Azīz b. Marwān épousa ses deux veuves, tandis que son fils Abū Bakr (m. 96/715) épousait Umm Sahl <sup>209</sup>. Cela permit aux descendants d'Abū Bakr, grâce aux parts dont ils héritèrent de la gent féminine de Maslama, de prendre possession d'une partie du second palais, au souk Wardān. Ce palais devint donc une copropriété qu'Ibn 'Abd al-Ḥakam qualifie de rab', ou immeuble de rapport <sup>210</sup>, ce qui suggère qu'il fut découpé en plusieurs appartements. Les clients qui avaient hérité de Maslama au titre de 'aṣab confièrent finalement à Yaḥyā b. Sa'īd al-Anṣārī <sup>211</sup> (m. c. 143/760) le soin de mettre en vente leurs parts. La partie passée aux mains des descendants d'Abū Bakr b. 'Abd al-'Azīz fut confisquée par les Abbassides après leur arrivée au pouvoir en 132/750 <sup>212</sup>.

Quant au premier palais du lotissement central de Fusțăț, il semble avoir été rasé en même temps que ceux qui partageaient la même parcelle. Selon une première version de l'histoire, le

que CPR XXII 45 date de l'an 108/726-727, ou en tout cas enregistre des opérations comptables relatives à cette année-là.

- 205. Notons que cette appellation est anachronique, puisque la dār al-Raml fut édifiée quelques années plus tard, comme nous le verrons plus loin. Ibn Duqmāq (al-Intiṣār I, p. 5) situe la dār al-Raml à l'ouest de l'hôtel de la police, c'est-à-dire l'ancienne dār al-Filfil.
- 206. Nous ne sommes pas parvenus à identifier ce lieu.
- **207.** Sur le sens de faḍā', voir Kubiak 1987, p. 72.
- 208. Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 100. Sur les Banū Abī Duǧāna, voir Ibn Ḥaǧar al-'Asqalānī, Raf', p. 123. 209. Sur ce personnage, voir Ibn Yūnus, Ta'rīḥ I, p. 31; Ibn 'Asākir, Ta'rīḥ LVI, p. 38-40; al-Ḍahabī, Ta'rīḥ II, p. 1194.
- 210. Voir Garcin 1997, p. 72, 79.
- 211. Yaḥyā b. Sa'īd al-Anṣārī est un célèbre juriste et cadi médinois, qui termina sa carrière en Irak, à al-Hāšimiyya, comme cadi des deux premiers califes abbassides; voir al-Ziriklī 1997, VIII, p. 147; Tillier 2009 (éd. 2023), p. 98, 148, 285, 294. Ibn 'Abd al-Ḥakam (Futūḥ, p. 100) explique que Yaḥyā b. Sa'īd se rendit en Égypte afin de réaliser cette vente.
- 212. Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 100. Sur ce palais de Maslama, voir également Casanova 1913-1919, III, p. 276.

calife Mu'āwiya aurait racheté non seulement le palais de Maslama, mais aussi ceux d'Abū Rāfi' et de 'Uqba b. 'Āmir afin d'édifier à leur place un palais qu'il appela dar al-Raml et qu'il comptait offrir à son fils Yazīd. Selon une autre version, 'Uqba b. 'Āmir aurait lui-même racheté le palais d'al-Miqdad b. al-Aswad et l'aurait démoli pour reconstruire, en incluant la dār al-Raml de Maslama et son propre palais, une résidence qu'il destinait à la fille de Mu'āwiya, prénommée Ramla. Mu'āwiya n'en aurait pas voulu et aurait écrit à 'Ugba b. 'Āmir de mettre le nouveau palais à la disposition des musulmans <sup>213</sup>. La dar al-Raml fut rachetée par le gouverneur 'Abd al-'Azīz b. Marwān (gouv. 65-86/685-705) et devint l'une des résidences des gouverneurs égyptiens à l'époque omeyyade, avant d'être transformée en atelier monétaire 214 (dar al-darb). En 142/759, le surintendant des finances Nawfal b. al-Furāt 215 y transféra pour un temps l'Administration (al-dīwān), tandis que le gouverneur militaire demeurait à al-'Askar, où le pouvoir égyptien s'était installé depuis le mandat d'Abū 'Awn 216 (gouv. 133-136/751-753). Une grande partie du palais fut détruite en 212/827, sous 'Abd Allāh b. Ṭāhir (gouv. 211-212/826-827), pour agrandir la mosquée de 'Amr, ce qui ne laissa plus que l'hôtel de la Monnaie et quelques bâtiments secondaires <sup>217</sup>. La dār al-Raml était donc composée de plusieurs ailes, ou bâtiments, ce qui permit d'en raser une partie sans toucher à d'autres. Elle tiendrait son nom d'une déformation du nom de Ramla – la fille de Mu'āwiya – ou, selon une autre interprétation, en raison du sable (raml) qu'on y apportait pour frapper les pièces lorsque le palais fut transformé en hôtel de la Monnaie 218. Ce sable servait vraisemblablement à l'écurage au sablon, pratiqué sur les flans (plus rarement sur les coins) afin d'augmenter la rugosité de la surface et d'ainsi favoriser l'adhérence du lubrifiant qui leur était appliqué pour réduire les frottements au moment de la frappe 219.

Il ressort de ces informations que la dār Maslama mentionnée dans le document n° 2 pourrait être:

- I. Le palais du souk Wardān, qui était à l'époque partagé entre les héritiers d'Abū Bakr b. 'Abd al-'Azīz et les Banū Abī Duǧāna.
- 2. La dār al-Raml du centre de Fusțāț, palais propriété du pouvoir.

<sup>213.</sup> Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 101; Ibn Duqmāq, al-Intiṣār I, p. 5.

**<sup>214.</sup>** Sur la *dār al-Raml*, voir Kubiak 1987, p. 128-129; Denoix 1992, p. 107; Bouderbala 2008, p. 112-113; Mabra 2017, p. 51.

<sup>215.</sup> Nawfal b. al-Furāt (ou Abī l-Furāt) b. Muslim (ou Sālim, ou al-Sā'ib) al-'Uqaylī al-Raqqī (m.?), originaire de Raqqa et client (mawlā) des Banū 'Uqayl, était un secrétaire et un savant connu pour avoir été notamment le maître d'al-Layth b. Sa'd. Un temps secrétaire du calife omeyyade 'Umar II, il résida à Alep avant d'être investi surintendant des finances égyptiennes en 142/759-760; voir al-Dahabī, Ta'rīḫ III, p. 997; Ibn 'Asākir, Ta'rīḫ LXII, p. 290-292.

**<sup>216.</sup>** Al-Kindī, Wulāt, p. 109. Sur le transfert du pouvoir militaire à al-'Askar, voir Ibn Taġrī Birdī, al-Nuǧūm I, p. 326-327.

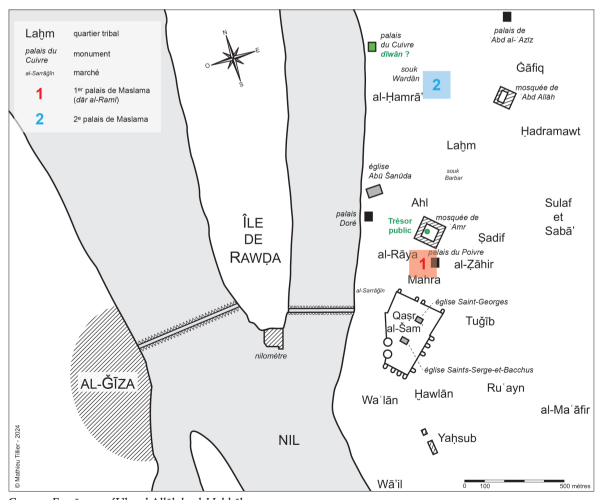
<sup>217.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 184; al-Maqrīzī, al-Mawā'iz IV/1, p. 18. Sur cet agrandissement, voir Creswell 1932, p. 128.

<sup>218.</sup> Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 101; Ibn Duqmāq, al-Intiṣār I, p. 5.

<sup>219.</sup> Voir Delamare et al. 1984, p. 16-17.

La première hypothèse obligerait à comprendre que 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb investit de l'argent public dans un palais privé, détenu en copropriété par les Banū 'Abd al-'Azīz, membres de la plus haute aristocratie fusṭāṭienne, et par d'autres individus. L'hypothèse apparaît peu crédible et il est préférable de l'écarter. À moins qu'il n'ait existé un troisième palais de Maslama dont les sources littéraires n'ont pas gardé trace, il faut donc identifier la dār Maslama du document n° 2 – et du compte CPR XXII 45 – à la dār al-Raml qu'Ibn 'Abd al-Ḥakam associe encore à Maslama b. Muḥallad, bien que le palais ait intégré ceux d'autres de ses contemporains. La taille imposante de ce complexe, composé de plusieurs bâtiments, et son affectation à l'Administration omeyyade justifieraient que le pouvoir central ait commandé des volumes considérables de chaux pour le restaurer dans le cadre d'une politique de grands travaux à Fusṭāṭ. Le volume de chaux affecté au palais de Maslama était supérieur à deux mille cinq cents irdabb-s (225 m³), un chiffre qui témoigne de l'ampleur des travaux réalisés.

Si elle est juste, cette identification implique que le palais était encore connu sous le nom de dār Maslama à la fin des années 720 et au début des années 730, et non point sous celui de dār al-Raml que lui préfère l'historiographie. Cela signifierait que l'étymologie qui rattache son nom à Ramla bint Mu'āwiya est fantaisiste, comme on pouvait s'y attendre, et qu'il vaut mieux y voir le « palais du Sable ». S'il n'était pas encore connu sous cette appellation, cela pourrait signifier que le palais n'avait pas encore été converti en hôtel de la Monnaie. Peut-être les travaux entrepris par Ibn al-Ḥabḥāb eurent-ils précisément pour but de transformer le bâtiment en atelier monétaire.



AnIsI 59 (2005), p. Fustat sous (Ubayd Allah b. al-Habhab Matillet illier, Mam Vanthieghem 'Ubayd Allah b. al-Habhab et la politique impériale des Marwanides en Égypte © IFAO 2025 AnIsI en ligne

# + 3.3.3.2. La gestion des dépenses

Bien que le document n° 2 soit très abîmé et sujet à interprétation, il offre un regard inédit sur la gestion des comptes publics sous le mandat de 'Ubayd Allāh b. al-Habhāb et sur la manière dont les services financiers s'articulaient entre eux. L'ordre de paiement, au nom du surintendant, fut en réalité émis par son Administration, c'est-à-dire par le dīwān. Les Administrations des pouvoirs islamiques sont généralement perçues comme composées de divers «bureaux» (dīwān-s), et il est possible qu'il en ait été de même à Fustāt dès cette époque. Néanmoins les sources évoquent le plus souvent « le dīwān » (al-dīwān), comme si leurs auteurs supposaient l'existence de services administratifs assez compacts pour être regroupés en un même lieu<sup>220</sup>. Ainsi, dans le récit qu'offre Ibn 'Abd al-Hakam de l'arrivée de Qurra b. Šarīk comme gouverneur en 90/709, ce dernier ordonne d'aller sceller « le  $d\bar{\imath}w\bar{a}n^{221}$  ». Al-Kind $\bar{\imath}$  emploie à cet endroit le pluriel al-dawāwīn, que l'on retrouve à l'occasion d'une autre mise sous scellé de l'Administration à la fin de l'époque marwānide 222. Il présente cette Administration plurielle comme distincte du Trésor public (bayt al-māl), ce qui suppose qu'il s'agissait de bâtiments différents <sup>223</sup>. Al-Maqrīzī et Ibn Duqmāq suggèrent que le centre administratif de Fusțăț se situait au palais du Cuivre (dār al-nuhās). Cet édifice, situé en bordure du Nil, au niveau du quartier d'al-Hamrā', était à l'origine la propriété de Wardan, affranchi de 'Amr b. al-'Āṣ qui donna son nom au souk du même nom. Dans les années 50/670, le gouverneur Maslama b. Muḥallad aurait écrit au calife Mu'awiya pour lui demander l'autorisation de le transformer en diwan (an yag'ala-ha dīwānan<sup>224</sup>). L'expression est ambiguë, car on pourrait y voir tant un dīwān que le dīwān. Si, comme le suggère Ibn 'Abd al-Hakam, l'Administration était regroupée, il est possible que ce palais lui ait servi de siège depuis l'époque sufyānide. Deux papyrus grecs indiquent toutefois qu'un palais de l'impôt (aulē tou dēmosiou) fut construit (ktizō) sous la supervision d'un certain 'Abd al-Rahmān b. Salmān <sup>225</sup> à la fin du mandat de 'Abd Allāh b. 'Abd al-Malik <sup>226</sup> (gouv. 85-90/705-709). Le verbe grec indique sans ambiguïté l'élévation d'un nouveau bâtiment, ce qui suppose que les bureaux des finances publiques, s'ils étaient bien installés au palais du

<sup>220.</sup> Voir par exemple al-Kindī, Wulāt, p. 59, 82; Ibn Yūnus, Ta'rīḥ I, p. 44, 342.

<sup>221.</sup> Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 238. L'auteur emploie plutôt le pluriel al-dawāwīn pour désigner des «registres» (p. 122, 189, 201).

<sup>222.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 62, 88, 109.

<sup>223.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 62.

**<sup>224.</sup>** Al-Maqrīzī, al-Mawā'iz II, p. 165; Ibn Duqmāq, al-Intiṣār I, p. 6. Voir Casanova 1913-1919, I, p. 84; III, plan I, D6 ( $n^{\circ}$  44).

<sup>225.</sup> Vers la même époque, ce personnage fut maître d'œuvre de travaux entrepris dans un palais califal, peut-être situé à Damas (*P. Lond.* IV 1342, Aphroditô, 709), à propos duquel on verra Morelli 1998, p. 178-179. Le patronyme Σαλμα peut rendre plusieurs noms arabes: Salma, Salāma; voir Kaplony 2015, p. 43. Morelli (1998, p. 183-184) propose cependant de l'interpréter comme une abréviation de l'anthroponyme «Salmān». Un dénommé 'Abd al-Raḥmān b. Salmān al-Ru'aynī al-Ḥaǧrī est mentionné par Ibn Yūnus (*Ta*'rīḫ I, p. 303); il aurait toutefois été proche en âge d'Ibn Wahb (m. 197/812), ce qui exclut de l'identifier au maître d'œuvre mentionné dans ces papyrus.

**<sup>226.</sup>** P. Lond. IV 1515 (Aphroditô, 707-708) et SB XXIV 16217 (provenance inconnue, début VIII<sup>e</sup> siècle); voir Morelli 1998, p. 183-186.

Cuivre depuis l'époque de Maslama b. Muḥallad, déménagèrent pour s'établir en un lieu inconnu au tout début du VIII<sup>e</sup> siècle. Avec l'arrivée des Abbassides, le dīwān fut transféré au palais du Sable, sur lequel nous nous sommes longuement étendus. Enfin, en 146/763-764, « les bureaux » furent installés « dans les églises du qaṣr », c'est-à-dire celles de l'ancienne forteresse de Babylone, tandis que le gouverneur militaire s'installait dans la nouvelle ville d'al-'Askar, plus au nord <sup>227</sup>.

L'argent collecté auprès des contribuables n'était pas déposé au dīwān, mais dans une institution distincte, le bayt al-māl, ou Trésor public <sup>228</sup>. Dans la lettre P. Lond. IV 1375 qu'il adresse à Basileios, l'administrateur d'Aphroditô, Qurra b. Šarīk indique ainsi que l'argent collecté dans le village devra être versé au Trésor (sakella) par des hommes de confiance, qui recevront en retour une quittance, sans doute rédigée en arabe et en grec, à la manière de SB XVIII 13771 (Ihnās, 88-90/707-709) et de SPP VIII 1198<sup>229</sup> (Ihnās, 90/709). Le bayt al-māl disposait d'un lieu spécifique à Fusṭāṭ, situé en dehors du bureau des finances. Selon Ibn Duqmāq, qui s'appuie sur Ibn Yūnus (m. 347/958), le surintendant Usāma b. Zayd al-Tanūḥī fit élever un bâtiment pour l'accueillir en 99/717<sup>230</sup>. Al-Kindī l'évoque avec plus de précision à propos d'une révolte hasanide, qui éclata en 145/763: les conjurés attaquèrent la mosquée de 'Amr une nuit pour s'emparer notamment du Trésor, qui se trouvait dans ses murs, du côté ouest, près d'une porte ouvrant sur le souk des Bains<sup>231</sup> (sūq al-ḥammām). Il est possible que cette construction soit identique à celle qu'Ibn Duqmāq attribue au gouverneur Qurra b. Šarīk – donc quelques années avant Usāma b. Zayd al-Tanūḥī – et qui s'élevait à l'étage d'une fontaine (fawwāra), elle-même aménagée en 378/988 par le vizir fatimide Ya'qūb b. Killis<sup>232</sup>. Cette position en hauteur est confirmée par Ibn Rusta, qui décrit le bayt al-māl, tel qu'il existait au début du Ive/xe siècle, comme « une sorte de dôme » érigé sur des colonnes de pierre, face au minbar, auquel on accédait par une passerelle de bois mobile depuis la terrasse de la mosquée. Sa surface était assez étendue pour que, à son époque, les musulmans puissent tenir cénacle en dessous <sup>233</sup>. On ne sait comment l'argent y était entreposé à l'époque omeyyade. À la toute fin du 11º/début VIIIº siècle, le cadi al-'Umarī (cadi 185-194/801-810) y fit aménager un coffre (tābūt) destiné à entreposer les dépôts, les biens des orphelins et les biens en

<sup>227.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 115. Voir également al-'Alī 2000, p. 94.

<sup>228.</sup> Sur le bayt al-māl aux deux premiers siècles de l'hégire, voir notamment al-Qāḍī 2008a, p. 209-217.

<sup>229.</sup> La checklist de papyrologie arabe connaît aussi SB XVIII 13771 sous le nom de P. Stoetzer Steuerquittungen 2, et SPP VIII 1198 sous celui de P. Baranski Arabisation. Autrefois datés des années 50/670-680, ces deux documents ont été, à juste titre, réassignés aux années 88-90/707-709 par Barański (2019, p. 22-24). Ils feront l'objet, avec un inédit daté des mêmes années, d'une (ré)édition prochaine par N. Vanthieghem. 230. Ibn Duqmāq, al-Intiṣār I, p. 64. Al-Maqrīzī (al-Mawā'iẓ IV, p. 16) rapporte pour sa part que la construction du Trésor eut lieu en 97/715-716. Il est impossible de trancher en faveur de l'une ou l'autre date, les graphies de « sept » et « neuf » se confondant aisément dans l'écriture arabe.

**<sup>231.</sup>** Al-Kindī, Wulāt, p. 112-113. Sur le sūq al-ḥammām, voir Kubiak 1987, p. 113. Sur le bayt al-māl de Fusṭāṭ, voir également al-'Alī 2000, p. 95-99.

<sup>232.</sup> Ibn Duqmāq, al-Intiṣār I, p. 64, 68.

<sup>233.</sup> Ibn Rusta, al-A'lāq, p. 116. Pour Creswell (1932, p. 131), il faut concevoir le Trésor comme une petite construction octogonale à coupole, perchée sur des colonnes, comparable à celle qui se dresse encore aujourd'hui dans la cour de la mosquée des Omeyyades à Damas, à ceci près qu'elle devait être assez proche des murs pour être accessible depuis la terrasse. Voir aussi George 2021, p. 146-147.

déshérence gérés par le tribunal, qu'il convenait de séparer des autres liquidités <sup>234</sup>. Le coffre était fermé à clé, et cette dernière, conservée par des hommes de confiance du cadi <sup>235</sup>.

La direction du bayt al-māl semble avoir été, selon les années, tantôt unique, tantôt bicéphale, comme le suggèrent les reçus SB XVIII 13771 et SPP VIII 1198, émis aux noms de 'Abd al-Raḥmān b. Abī 'Awf et de 'Abd al-Raḥmān b. Šumāsa<sup>236</sup>. Tous les noms de directeurs connus sont à consonance arabe, comme celui d'un individu dont l'ism est rendu en grec sous la forme « Ouoeith <sup>237</sup> », qui exerça cette fonction vers 686-688 <sup>238</sup> avant d'administrer, en tant que duc, la Thébaïde 239 (Haute Égypte). Šadīd b. Qays semble avoir dirigé le bayt al-māl en 99/717-718<sup>240</sup>, avant d'être nommé amiral de la flotte d'Égypte et de Syrie jusqu'en III/729-730<sup>241</sup>. La haute autorité sur le Trésor passa peu à peu aux cadis. Les premiers à en avoir assumé la direction furent 'Abd al-Rahmān b. Hugayra<sup>242</sup> (cadi 70-83/690-702) et son fils 'Abd Allāh b. 'Abd al-Raḥmān b. Ḥuǧayra 243 (cadi 97-98/716-717). Dans la première moitié du III<sup>e</sup>/IX<sup>e</sup> siècle, il semble que le cadi de Fustat assumait cette fonction de manière pérenne <sup>244</sup>. En grec, ces directeurs du Trésor sont appelés sakellarios (« trésoriers »), terme dérivé de sakella 245 («Trésor»). Dans SB XVIII 13771 (= P. Stoetzer Steuerquittungen 2, Ihnās, 88-90/707-709), leur dénomination en arabe semble être sāhibay [bayt al-māl] (« les deux directeurs [du Trésor<sup>246</sup>] »). L'appellation sāḥib bayt al-māl n'apparaît cependant pas dans les sources littéraires arabes relatives à l'époque omeyyade. Al-Kindī se contente ainsi d'indiquer qu'un cadi est en charge

- 234. Al-Kindī, Quḍāt, p. 405; Histoire des cadis égyptiens, p. 172.
- 235. Al-Kindī, Quḍāt, p. 450; Histoire des cadis égyptiens, p. 226.
- 236. Le patronyme du second personnage n'avait pas été déchiffré par les premiers éditeurs. Il est connu notamment grâce à Ibn Yūnus (Ta'rīb I, p. 305-306) et mort vers 101/719-720, comme N. Vanthieghem le montrera dans sa réédition. L'éditeur d'Ibn Yūnus propose de vocaliser le patronyme « Šimāsa ». Le texte grec de SB XVIII 13771 transcrit toutefois « Šumāsa ».
- 237. Le nom a été interprété de diverses manières (Bell 1926, p. 271) sans qu'aucune solution s'impose. Le plus probable est qu'il transcrive le nom « Uways », même si un thêta grec ne rend en principe pas le son /s/.
- 238. SB XXIV 16316 (provenance inconnue, 686) et P. Apoll. 1 (Apollônos Anô, 658-689).
- **239.** SB III 7240 (région thébaine, 697), où il est question d'un siğill écrit par Ouoeith, qui administrait la Haute Égypte avant 'Atiyya b. Ğu'ayd (l. 13-14).
- 240. Son passage à la tête du Trésor est documenté par l'inédit P. Oxford Bodl. Libr. Inv. Ms Arab e 70.
- 241. Ibn Yūnus, Ta'rīh I, p. 229.
- 242. Al-Kindī, Quḍāt, p. 317; Histoire des cadis égyptiens, p. 68. P. Lond. IV 1412 (Aphroditô, 705) le mentionne par trois fois comme la personne à la tête (epi) du Trésor. Il convient de noter que 'Abd al-Raḥmān b. Ḥuǧayra était toujours, d'après la ligne 276 de ce document, considéré comme le responsable du Trésor en juillet 702, alors que d'après al-Kindī (Quḍāt, p. 320), qui cite deux sources concordantes, il serait mort en muḥarram 83/ février-mars 702. Soit la nouvelle de son décès n'était pas encore parvenue à Aphroditô ce qui paraît peu probable, car ce genre de nouvelle circulait vite –, soit al-Kindī se trompe, et sa mort doit être placée après ğumādā II 83/juillet 702.
- 243. Al-Kindī, Quḍāt, p. 332; Histoire des cadis égyptiens, p. 87.
- 244. Voir par exemple al-Kindī, Quḍāt, p. 451, 466, 470; Histoire des cadis égyptiens, p. 226, 241, 246.
- 245. L'équivalence entre bayt al-māl et sakella a été établie par Grohmann (1959, p. 30b, 40a).
- **246.** L'image du papyrus permet de déchiffrer ṣāḥibayn (l. 3), que les premiers éditeurs n'avaient pas su lire; voir Stoetzer, Worp 1986, p. 198.

('alā) du bayt al-māl<sup>247</sup>. Le terme hāzin (pl. huzzān, « gardien », « trésorier ») mentionné dans les sources littéraires, comme dans le document n° 2, n'apparaît jusqu'à présent qu'au pluriel<sup>248</sup>, ce qui suggère qu'il ne désigne pas le directeur (ou les deux directeurs) de l'institution, mais les agents qui l'administraient au quotidien. Comme le souligne W. al-Qāḍī, « dans tous ces usages, le mot khāzin n'atteint jamais le niveau d'un titre à part entière, comme ce fut le cas quelques siècles plus tard<sup>249</sup> »; elle en conclut que le groupe des huzzān était celui des « agents comptables » (bursars) du Trésor public<sup>250</sup> – que nous appelons « caissiers » dans le présent article. Al-Kindī mentionne également un expert employé par le bayt al-māl à l'époque sufyānide pour estimer la gravité des blessures; la valeur de la compensation financière retenue par le dīwān sur les pensions de l'unité tribale ('ašīra) du coupable était calculée sur cette base<sup>251</sup>.

| Date            | Directeur du Trésor                                       | Sources                                   |  |
|-----------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|
| 686-688         | Ouoeith (= Uways?)                                        | SB XXIV 16316; P. Apoll. 1                |  |
| 88-90/707-709   | 'Abd al-Raḥmān b. Abī 'Awf<br>et 'Abd al-Raḥmān b. Šumāsa | SB XVIII 13771; SPP VIII 1198             |  |
| 70-83/690-702   | 'Abd al-Raḥmān b. Ḥuǧayra (cadi)                          | P. Lond. IV 1412; al-Kindī, Quḍāt, p. 317 |  |
| 97-98/716-717   | 'Abd Allāh b. 'Abd al-Raḥmān<br>b. Ḥuǧayra (cadi)         | al-Kindī, Quḍāt, p. 332                   |  |
| Vers 99/717-718 | Šadīd b. Qays                                             | P. Oxford Bodl. Libr. Inv. Ms Arab e 70   |  |

Tableau 3. Les directeurs du Trésor connus pour l'époque omeyyade.

Il paraît peu vraisemblable que les bureaux de ce personnel aient été installés dans le petit dôme qui servait pour ainsi dire de banque de dépôt aux autorités. Les caissiers devaient disposer d'un local plus vaste et plus accessible à proximité, peut-être dans la grande mosquée même. Le dīwān, qui tenait les comptes des recettes et des dépenses, devait s'adresser à eux pour libérer des fonds en leur transmettant des ordres de paiement comme le document n° 2. Al-Kindī en cite un autre du même type, dans lequel le surintendant 'Īsā b. Abī 'Aṭā' ordonne de verser son salaire au cadi 'Abd al-Raḥmān b. Sālim al-Ğayšānī en 131/748²5². Le bayt al-māl était aux ordres du dīwān, mais tenait des comptes séparés, peut-être sous le contrôle du cadi, dont l'honorabilité devait garantir la bonne tenue. Cette séparation des comptabilités et le fait que le dīwān ne jouissait pas d'un accès direct à l'argent étaient sans doute destinés à limiter les abus et les détournements. C'est ainsi qu'à la révocation du surintendant Usāma b. Zayd al-Tanūḥī en 99/717, on put vérifier que toutes les sommes qu'il avait perçues étaient bien entreposées dans le bayt al-māl²5³3.

```
247. Al-Kindī, Quḍāt, p. 317, 332; Histoire des cadis égyptiens, p. 68, 87.
```

<sup>248.</sup> Al-Kindī, Qudāt, p. 354; Histoire des cadis égyptiens, p. 114; P. Qurra 5 (Aphroditô, 90/709).

<sup>249.</sup> Al-Qāḍī 2008a, p. 215.

<sup>250.</sup> Al-Qāḍī 2008a, p. 216.

<sup>251.</sup> Al-Kindī, Quḍāt, p. 309; Histoire des cadis égyptiens, p. 58.

<sup>252.</sup> Al-Kindī, Quḍāt, p. 354; Histoire des cadis égyptiens, p. 114. Voir al-Qāḍī 2008a.

<sup>253.</sup> Al-Maqrīzī, al-Muqaffā II, p. 38.

Les réquisitions pour de la chaux qu'évoque le document n° 2 ne furent vraisemblablement pas levées en nature, mais en monnaie, laquelle fut ensuite déposée au Trésor public. Cela explique que le surintendant des finances évoque la valeur en monnaie (taman) des quelque deux mille cinq cents irdabb-s de chaux, vraisemblablement le total des réquisitions correspondant à cette ligne budgétaire. Le montant correspondant n'est pas mentionné, mais la fin du texte indique un prix de la chaux à deux dinars l'irdabb, ce qui monterait la réquisition à un total d'un peu plus de cinq mille dinars. Sans doute les caissiers disposaient-ils d'assez de liquidités pour effectuer les paiements modestes dès réception d'un ordre du dīwān – tels les vingt dinars représentant le salaire du cadi al-Gayšānī – sans avoir à continuellement mettre en place puis retirer la passerelle de bois menant à la coupole. Les sommes réclamées dans le document n° 2 sont toutefois très élevées, supérieures à mille dinars (soit plus de 4 kg d'or). L'adresse qui figure en haut de l'ordre de paiement indique que celui-ci fut transféré à un autre service après avoir été ouvert par les caissiers. Le titre du destinataire, qui a en grande partie disparu, semble se terminer par amīr al-mu'minīn. Deux hypothèses pourraient être formulées quant à son identité. Il pourrait s'agir du maître d'œuvre Ma'bad b. Muslim auquel l'argent était destiné pour qu'il puisse acheter la chaux. On peut toutefois supposer que c'est ce même maître d'œuvre qui se présenta au bayt al-māl avec l'ordre du surintendant; il n'y a donc aucune raison pour que l'ordre lui soit transféré. Par ailleurs, l'expression amīr al-mu'minīn accolée à son nom ferait peu sens – à moins qu'il ne s'agisse d'un mawlā amīr al-mu'minīn, mais ce titre n'est pas attesté à cette époque. Ou bien, seconde hypothèse, le destinataire était peut-être un employé du bayt al-māl chargé d'aller chercher l'argent dans la fameuse pièce suspendue dans la cour de la mosquée. Selon cette hypothèse, l'employé pourrait avoir été appelé amin amir al-mu'minīn ou avoir porté un titre comparable. Le document nº 2 garderait ainsi la trace de toute la procédure permettant à l'Administration de débloquer des fonds, passant chaque fois par une communication écrite: l'ordre de paiement émis par le dīwān fut reçu dans un premier temps par les caissiers du bayt al-māl, qui le transmirent dans un second temps à un commis chargé d'ouvrir le Trésor et d'en ramener les sommes sonnantes et trébuchantes.

# 3.3.4. L'intégration de l'Égypte à l'empire

L'autorité dont jouissait 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb, supérieure à celle d'un surintendant des finances ordinaire, lui permit de mettre en œuvre une politique ambitieuse qui dépassa les réformes fiscales évoquées plus haut et qui franchit les frontières du territoire égyptien. Comme nous l'avons vu, afin de soutenir la démographie et de remettre en valeur des terres, il entreprit de déplacer des populations syriennes vers le Delta. Alors que depuis la conquête, l'Égypte était peuplée pour l'essentiel d'Arabes catégorisés comme yamanites et quḍāʿites, Ibn al-Ḥabḥāb demanda au calife Hišām b. ʿAbd al-Malik l'autorisation d'y transférer quatre cents chefs de famille qaysites et d'y délocaliser leur registre militaire (dīwān). Le calife accepta à la condition qu'ils ne pénètrent pas dans Fusṭāṭ – où il y aurait eu des risques d'accrochage avec les Yamanites. C'est ainsi qu'en 109/727-728, Ibn al-Ḥabḥāb leur alloua des terres autour de Bilbays, dans le Delta oriental. Le recensement des terres et des hommes avait permis au surintendant de constater la faible densité démographique de la région, sans doute en raison de la difficulté à cultiver ces terres en marge du Delta. Pour encourager

ce mouvement de population, il fallait toutefois que les conditions soient attractives. Al-Kindī suggère que l'argent du nouvel impôt levé sur les musulmans, la ṣadaqa, servit à financer l'installation des Qaysites. Après avoir décrit comment 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb organisa la migration en masse de familles syriennes vers Bilbays, il ajoute en effet: « ['Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb] examina ensuite les comptes de l'aumône légale [ṣadaqa] prélevée au titre de dîmes [al-'ušūr] et la leur envoya 254: ils purent ainsi acheter des chameaux grâce auxquels ils se mirent à transporter des denrées alimentaires jusqu'à al-Qulzum 255.»

Le produit de la ṣadaqa fut donc investi par le pouvoir dans l'économie agricole et servit à attirer les Qaysites dans le Ḥawf oriental. Grâce au pécule que chaque famille reçut, ils mirent en place un commerce caravanier très rentable – al-Kindī précise que chaque homme en retirait au moins dix dinars par mois. Ce commerce fut sans doute d'autant plus profitable pour ces nouveaux arrivants que le canal du Commandeur des croyants (ancien canal de Trajan), qui reliait Fusṭāṭ à la mer Rouge en passant près de Bilbays, avait cessé d'être entretenu au début des années 720 – après le règne de 'Umar II – et que l'ensablement l'avait rendu impraticable <sup>256</sup>. Les terres de Bilbays furent sans doute revivifiées en parallèle et transformées en prairies, ce qui permit aux Qaysites, sur injonction du surintendant des finances, de se lancer sans tarder dans l'élevage des chevaux. Attirées par ces perspectives économiques, des centaines de familles migrèrent à leur tour depuis la Syrie, au point qu'à la fin de l'époque omeyyade, la région de Bilbays comptait plus de trois mille familles qaysites <sup>257</sup>.

Ibn al-Ḥabḥāb fut plus généralement l'agent d'une vaste politique d'intégration de l'Égypte à l'empire, dont les sources littéraires n'offrent sans doute qu'un aperçu incomplet. Sans l'associer à son nom, al-Kindī évoque une réforme du système métrique que le calife Hišām b. 'Abd al-Malik tenta de mettre en œuvre à la même époque. Il fit envoyer une nouvelle unité de mesure sèche, le mudd²58, et ordonna qu'elle soit désormais employée en Égypte. Selon al-Kindī, le gouverneur al-Walīd b. Rifā'a fit circuler le nouvel étalon parmi les tribus de Fusṭāṭ en les informant de l'ordre califal et en leur enjoignant de l'utiliser désormais. La plupart des tribus semblent avoir accepté le mudd sans difficulté. Lorsque l'étalon parvint au quartier d'al-Ma'āfir, cependant, un aristocrate fils du conquérant Ḥaywīl b. Nāšira al-Ma'āfirī²59 empoigna le récipient et le brisa contre une pierre, jugeant sans doute que cette unité de mesure courante en

<sup>254.</sup> wa-nazara ilā l-ṣadaqa min al-'ušūr fa-ṣarafa-hā ilay-him; voir al-Kindī, Wulāt, p. 77. Morimoto (1981, p. 183) comprend cette phrase différemment: «ṣadaqa of a tithe was collected from them.» L'auteur en déduit que les Qaysites installés dans le Delta ne payaient que le 'ušr, et non l'impôt foncier à taux plein que payaient les dhimmī-s. Nous pensons que Kosei Morimoto commet un contresens.

<sup>255.</sup> Sur ce port de la mer Rouge, voir infra, carte 3, G4.

**<sup>256.</sup>** Voir Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ, p. 164. Il est possible, alternativement, que les caravanes qaysites aient concurrencé le commerce fluvial et aient accéléré le déclin du canal.

<sup>257.</sup> Al-Kindī, Wulāt, p. 76-77. Cf. al-Maqrīzī, al-Mawā'iz I, p. 214-215; Sijpesteijn 2013, p. 82.

**<sup>258.</sup>** Le mudd est une unité de mesure sèche correspondant en Égypte à environ à 2,5 litres. Le mudd irakien équivalait à 1,05 litre, et le mudd syrien, à 3,67 litres; voir Grohmann 1954, p. 155; Hinz 1955, p. 45; Ashtor, EI², s.v. « Maṣ̄āyīl ».

**<sup>259.</sup>** Sur ce conquérant, voir Ibn Yūnus, Ta' $r\bar{i}h$  I, p. 143-144; Ibn 'Asākir, Ta' $r\bar{i}h$  XV, p. 383; al-Suyūṭ $\bar{i}$ , Husn I, p. 193.

Syrie-Palestine <sup>260</sup> n'avait pas sa place parmi les mesures traditionnellement en usage en Égypte, comme la wayba <sup>261</sup> et l'irdabb <sup>262</sup>. L'homme fut célébré pour son geste de résistance à l'autorité califale, qui lui valut le surnom de « Brise-mudd », passé à sa descendance <sup>263</sup>. Dans la mesure où c'est le nom d'Ibn al-Ḥabḥāb, et non celui d'al-Walīd b. Rifā a, qui apparaît sur les poids et les estampilles de verre de l'époque, il est plus probable que ce soit lui en tant que maître des poids et des mesures, et non al-Walīd, qui introduisit le mudd en Égypte.

Si Ibn al-Habhāb ne fut pas l'instigateur de l'arabisation de l'Administration égyptienne – dont les origines remontent à 'Abd al-'Azīz b. Marwān, et les prémices, à Maslama b. Muhallad <sup>264</sup> (gouv. 47-62/667-682) –, il n'en joua pas moins un rôle essentiel dans le développement de l'arabe. Cette langue commença à être employée dans les protocoles à partir de 'Abd al-'Azīz, mais dans des textes bilingues où le grec gardait une place primordiale 265. Les premiers protocoles rédigés exclusivement en arabe furent émis au nom d'Ibn al-Habhāb. C'est aussi sous son mandat – et peut-être à son instigation – que les secrétaires se mirent à tenir des comptes en arabe à l'échelon des pagarchies. Jusque-là, les comptes connus étaient en grec et datés par référence aux seuls calendriers copte et byzantin. Des comptes militaires en arabe remontant au VII<sup>e</sup> siècle ont bien été retrouvés à Fustāt, mais on n'en connaît pour l'instant aucun pour l'arrière-pays avant 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb<sup>266</sup>. Deux des quatre plus anciens comptes rédigés exclusivement en arabe datent du mandat de ce surintendant et de celui de son fils, al-Qāsim 267. Tout porte donc à croire qu'Ibn al-Ḥabḥāb, dans le cadre de sa politique fiscale et afin d'accroître le contrôle du pouvoir provincial sur les finances, acheva d'arabiser les registres comptables dans les pagarchies. Dans un même élan, les comptes fiscaux réalisés sous son mandat s'islamisèrent, de manière symbolique, par l'introduction des mois du calendrier lunaire. De ce phénomène témoignent

260. Dans l'Arabic Papyrology Database (https://www.apd.gwi.uni-muenchen.de/apd/project.jsp), le mudd apparaît principalement dans les P. Mird (Ḥirbat al-Mird, Palestine) et les P. Ness. III (Nessana, Palestine). Les rares occurrences égyptiennes sont, pour certaines du moins, sujettes à caution. Ainsi, dans P. Diem Dienstschreiben d, 6, tant la paléographie que le sens permettent difficilement de lire muddiyayn («deux mudd-s»), comme le propose l'éditeur.

- 261. La wayba est une unité de mesure sèche équivalant à environ 15 litres, soit pour le blé environ 12,5 kg; voir Grohmann 1954, p. 157-158; Hinz 1955, p. 52; Diem 2006, p. 96-98.
- 262. Sur l'irdabb, voir supra le commentaire au document n° 2, l. 4.
- **263.** Al-Kindī, *Wulāt*, p. 78-79. Blankinship (1994, p. 89) interprète cet événement comme une tentative de réduire la ration des troupes en Égypte.
- 264. Sur l'arabisation de l'Administration égyptienne sous 'Abd al-'Azīz b. Marwān, voir Delattre, Vanthieghem 2016; Vanthieghem, Weitz 2021.
- 265. Mabra 2017, p. 97. Les protocoles d'Usāma b. Zayd al-Tanūḫī constituent l'exemple le plus tardif de protocoles bilingues.
- 266. Sur la documentation du 1<sup>er</sup>/VII<sup>e</sup> siècle trouvée à Fusṭāṭ, voir Tillier, Vanthieghem 2019a, p. 148-150. 267. P. Munich Inv. Gr. 294 (document n° 3); P. Mil. Vogl. 8 (113-115/731-734); P. Cair. Arab. III 201 (116/734-735); P. Grohmann Probleme 6 (117/735-736). On doit sans doute y ajouter le compte inédit P. Stras. Arab. Inv. 79, ainsi que P. Khalili I 1 et P. Ross. Georg. V 73, qui ont tous deux la particularité de présenter des traductions en grec des toponymes cités. Quant à P. Karabacek Papyrusfund 1 (= PERF 597), que J. von Karabacek proposait de dater de 724-725, il est en réalité plus tardif: un examen paléographique montre que le document ne peut avoir été écrit avant le 111e/1xe siècle.

le document n° 3 ainsi que *P. Mil. Vogl.* 8 (113-115/731-734), dont la structure suit l'ordre des mois hégiriens – même si dans le cas du premier, les équivalences en mois coptes sont encore mentionnées.

Le mandat de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb marque ainsi une étape importante dans l'intégration de l'Égypte à un empire omeyyade dont les califes, depuis 'Umar II (r. 99-101/717-720) au moins, tentaient de renforcer la cohésion et l'unité. Ce souverain s'était surtout attelé, lors de son court règne, à l'harmonisation des règles juridiques 268. Par l'intermédiaire de son puissant surintendant des finances, Hišām b. 'Abd al-Malik prolongea ce mouvement en étendant à l'arrière-pays égyptien l'usage de la langue arabe, désormais en vigueur dans les capitales provinciales, en y développant la référence au calendrier lunaire impérial, distinct des calendriers solaires locaux, et peut-être en essayant d'introduire le système métrique en vigueur dans la province centrale du califat. Le déplacement de Qaysites dans le Delta relève de la même dynamique d'intégration des campagnes égyptiennes à l'empire par la colonisation des terres libres. Au-delà de visées économiques évidentes – la mise en culture de terres en friche contribuait à augmenter la production agricole –, ce déplacement poursuivait aussi un objectif démographique, celui de renforcer la présence arabe dans l'arrière-pays et de diversifier le peuplement de la province en y intégrant d'autres groupes que les Yamanites.

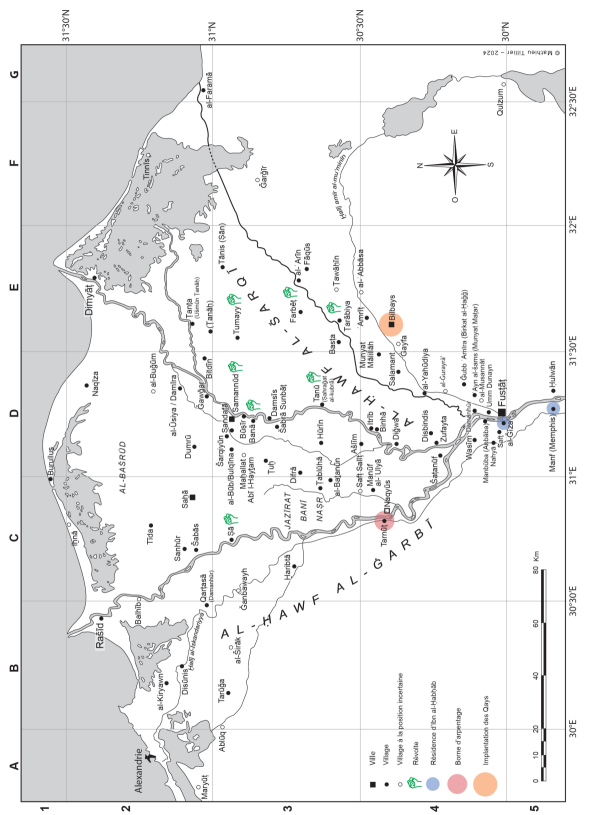
# 4. Conclusion

Les documents édités dans le présent article mettent en lumière plusieurs aspects de la politique de 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb à une époque où le ralentissement des conquêtes et l'effondrement de l'économie du djihad obligeaient à réformer l'empire 269. Administrateur civil aux origines mystérieuses, il fut en Égypte l'agent du calife Hišām b. 'Abd al-Malik, pour le compte duquel il entreprit de réformer les finances publiques. Afin de continuer à payer les pensions des Arabes du ğund tout en développant les institutions, le pouvoir devait collecter plus d'argent auprès des sujets. À cet effet, Ibn al-Ḥabḥāb réalisa un arpentage exhaustif des terres, dont la productivité devait être évaluée afin de mieux répartir l'impôt foncier. Nul ne devait par ailleurs échapper aux redevances. Le recensement des hommes, dès l'âge de douze ans, visait à limiter l'évasion fiscale. Les moines, le plus souvent exemptés jusque-là, s'acquittèrent désormais de la capitation. De même, les éleveurs musulmans, qui n'étaient jusqu'alors pas taxés, durent désormais payer la ṣadaqa, impôt auquel les autorités égyptiennes durent apporter une justification religieuse. Le revenu de cette nouvelle taxe fut immédiatement réinvesti dans la mise en valeur de terres en friche du Delta, où furent organisés depuis la Syrie des déplacements de populations que l'on attira en subventionnant leur installation.

Certaines de ces réformes, comme l'introduction de la *ṣadaqa*, ne font l'objet que d'allusions peu explicites dans les sources littéraires. D'autres, qui y sont mieux mises en exergue, se voient dorénavant confirmées par les sources documentaires, comme l'extension de la capitation

```
268. Voir Tillier 2015; Tillier, Vanthieghem 2023.
```

<sup>269.</sup> Voir Blankinship 1994, p. 7, 84-90.



Carte 3. La Basse Égypte à l'époque d'Ibn al-Ḥabḥāb.

aux moines. Les documents émis au nom d'Ibn al-Ḥabḥāb montrent non seulement que les sommes escomptées étaient considérables, mais permettent également de mieux appréhender la manière dont la perception était organisée. Le recensement des personnes permettait d'établir des registres fiscaux à partir desquels était effectué un premier calcul, prévisionnel, appelé istiḥrāǧ. La perception elle-même, appelée taḥrīǵ – nom verbal que l'on déduit du verbe ḥarraǵa, employé dans le document n° 3 –, était ensuite confrontée aux sommes prévisionnelles dans un compte désormais tenu en arabe. La perception des impôts était elle-même répartie en différentes sous-levées mensuelles ou bimensuelles à l'intérieur d'un même quadrimestre.

L'afflux de liquidités que provoquèrent ces réformes ne se mesure pas qu'à l'aune de la migration des Qaysites, mais surtout à celle des grands travaux qui furent entrepris à Fusṭāṭ et dans ses environs immédiats. Le document n° 2, qui évoque la réquisition de volumes de chaux considérables, notamment destinés à la restauration du palais de Maslama, confirme l'historicité du programme de grands travaux que Jean le Diacre attribue à Ibn al-Ḥabḥāb dans l'HP et tend à accréditer les autres informations que ce contemporain des événements livre à propos de son mandat. Il est ainsi probable que le surintendant se soit fait édifier un palais à al-Ğīza. La politique d'Ibn al-Ḥabḥāb marqua donc le paysage de son empreinte : par ses travaux monumentaux dans la capitale, par les bornes dans les campagnes. Accessoirement, l'ordre de paiement du document n° 2 éclaire la procédure administrative permettant la libération de liquidités, ainsi que l'articulation entre l'administration financière, peut-être implantée dans la partie nord de Fusṭāṭ, et le Trésor public, hébergé dans la grande mosquée.

Le palais d'Ibn al-Ḥabḥāb à al-Gīza symbolisait son pouvoir immense. Aucun surintendant des finances – pas même Usāma b. Zayd al-Tanūḥī – n'avait jamais joui d'une telle autorité en Égypte. Mandaté par le calife Hišām b. 'Abd al-Malik, 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb en vint presque à éclipser les gouverneurs militaires de son époque. Le véritable pouvoir, sous son règne, était celui de l'Administration civile, au point que les secrétaires de l'arrière-pays n'hésitaient pas à accoler à son nom le prédicat honorifique *amīr*, que l'on associait alors de manière croissante au gouverneur militaire.

La politique d'Ibn al-Ḥabḥāb, commandée par le calife Hišām – avec lequel il garda un contact personnel, notamment lors de ses délégations –, relevait de la construction impériale, dans la lignée de réformes conduites quelques années plus tôt par 'Umar II. Harmoniser les pratiques entre les provinces et accroître les ressources financières du califat constituaient des objectifs majeurs. L'augmentation et la rationalisation des impôts touchèrent les campagnes, dont provenait l'essentiel des ressources financières depuis la conquête, mais non point les seules populations chrétiennes. Les musulmans installés dans des zones rurales furent aussi affectés. Il ne s'agissait pas, en théorie, d'assécher l'économie par une surexploitation, mais de trouver un équilibre viable. Les réformes fiscales se voulaient justes et légitimes. Cette ambition passa par l'arpentage des terres et fut proclamée en public par l'érection de bornes dans les campagnes. La légitimité de la ṣadaqa fut quant à elle défendue à travers un discours plaçant le nouvel impôt sous le sceau de l'islam. La rhétorique visuelle et religieuse ne suffit pas, néanmoins, à consoler les contribuables. Ibn al-Ḥabḥāb laissa à ses successeurs, pendant tout le reste du IIe/VIIIe siècle, le soin d'éteindre le feu des révoltes agraires dont il avait attisé les premières braises.

# Annexe

# 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb d'après l'Histoire des patriarches d'Alexandrie

Nous offrons ici une traduction commentée du passage de la *Vie* d'Alexandre II (*Vie* 43) qui concerne la surintendance d'Ibn al-Ḥabḥāb dans l'*Histoire des patriarches*. Nous prenons pour texte de référence l'édition de Basil Evetts (*HPE* III, p. 329-333/74-79), que nous comparons à la recension dite « primitive » du manuscrit de Hambourg, édité par Christian Seybold (*HPSH*, p. 145-147), laquelle est réputée correspondre à la version la plus ancienne de cette œuvre, adaptée en arabe par Mawhūb b. al-Mufarriğ au ve/xie siècle 270. Nous indiquons en note les principales variantes textuelles et, quand il y a lieu, tranchons en faveur de l'une ou de l'autre. Les leçons spécifiques à *HPSH* (absentes de *HPE*) sont signalées au moyen de < > ; celles spécifiques à *HPE* (absentes de *HPSH*) le sont au moyen de { }.

Il y avait auprès [du calife] un musulman qui aimait beaucoup les Églises orthodoxes. Son nom était 'Ubayd Allāh <sup>271</sup>. Voyant cela, le roi Hishām <sup>272</sup> fut pris d'une grande joie et le nomma gouverneur d'Égypte, en lui recommandant de bien traiter <sup>273</sup> les Fils du baptême. À son arrivée en Égypte, il ordonna de recenser les hommes et le bétail [bahā im <sup>274</sup>], et de mesurer les terres et les vignes à l'aide de cordes d'arpentage, ce qui fut fait. Il ordonna également d'accrocher un sceau de plomb au cou de tout individu âgé de <douze> à cent ans <sup>275</sup>. Il établit un recensement écrit de l'ensemble des populations <sup>276</sup> et des bêtes de somme [dawābb <sup>277</sup>], des plus jeunes jusqu'aux plus âgés, ainsi que des terres en friche <sup>278</sup> où ne poussaient qu'épines et roseaux.

- 270. Sur la composition et les strates rédactionnelles de cette œuvre, voir Den Heijer 1989.
- 271. 'Abd Allāh dans HPSH, p. 145.
- 272. Hāšim dans HPSH, p. 145.
- 273. Dans HPE III, p. 329, Basil Evetts supplée la conjonction an devant yaf ala l-hayr pour standardiser la grammaire; bi-fi'l al-hayr dans HPSH, p. 145.
- 274. Sur le sens de bahīma, voir Payen 2023, p. 70.
- 275. min ibn 'išrīn sana ilā man 'umru-hu mi' at sanat (« de vingt à cent ans ») dans HPE III, p. 329; min ibn iṭnā 'ašar sana ilā man la-hu mi' at sanat (« de douze à cent ans ») dans HPSH, p. 145. Dans la mesure où le recensement était destiné à déterminer le nombre de personnes susceptibles de payer la capitation et où celle-ci n'était due que par les individus ayant atteint la puberté, la leçon de la recension primitive (« douze ») paraît la seule acceptable. Le codex fiscal de Senilaïs (qui date de 639-644 ou de 658-664) indique toutefois que les individus mâles ne commençaient à s'en acquitter qu'à partir de l'âge de quatorze ans. Sur ce codex, voir Gascou 2013, p. 675.
- 276. wa-kataba-hum ğamī'a-hum dans HPE III, p. 329; wa-kataba ğamī'a-hum dans HPSH, p. 145.
- 277. Cf. Payen 2023, p. 61-62. De manière générale, dābba est plutôt utilisé pour le cheval, mais dans le contexte présent, ce sens serait trop restrictif.
- 278. al-arāḍī l-waks dans HPE III, p. 329, ce qui ne fait pas sens, car al-waks ne se rapporte à aucune catégorie cadastrale connue. Le manuscrit BnF Arabe Inv. 4773 (F dans HPE) comporte la leçon al-arāḍī l-ḫirs; al-arāḍī l-ḫurūs dans HPSH, p. 145. Ces deux termes, issus de la même racine dont le sens originel est « être muet » (Kazimirski 1860, I, p. 557b; Dozy 1881, I, 361b-362a) —, font bien plus sens dans le contexte fiscal dont il est

Il fit ériger des bornes <sup>279</sup> au milieu des champs [ḡt̄tān], sur les limites [ḥudūd] [entre propriétés] et sur les chemins, dans toute la province égyptienne. Il doubla enfin l'impôt foncier [harāǧ].

Lorsqu'il eut achevé toutes les entreprises susmentionnées, ainsi que bien d'autres injustices que nous avons tues, il revint à Fusṭāṭ et s'en fut à la ville de Memphis, où il demeura pendant quatre mois. Il ordonna d'y réunir pour lui tous les chefs de village. Il fit apposer sur les mains des chrétiens une marque représentant un lion, conformément à la parole du Livre dans laquelle Jean fils du Tonnerre <sup>280</sup> dit : « Ne pourra vendre <sup>281</sup> ou acheter que celui dont la main portera la marque du lion <sup>282</sup>. » Après avoir accompli cela, il écrivit aux villages d'Égypte <sup>283</sup> : « Toute personne qui sera trouvée <sup>284</sup>, à quelque endroit que ce soit, sans porter cette marque <sup>285</sup> sur la main, aura la main tranchée et devra payer une forte amende, car elle n'aura pas obéi aux ordres du roi et les aura enfreints! »

Il avait deux fils, qu'il envoya l'un vers le sud et l'autre vers le nord. Tous les districts d'Égypte furent la proie d'une grande détresse et de troubles. ['Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb] arriva ensuite à al-Ğīza, où fut édifié pour lui<sup>286</sup> un immense palais. Il écrivit aux districts égyptiens de rassembler pour lui des hommes afin qu'il les emploie<sup>287</sup> à la réalisation de ses projets. Il multiplia ainsi les constructions à Fusṭāṭ, et les gens moururent d'épuisement en grand nombre, tant il les surchargeait de travail<sup>288</sup>.

Lorsque les gens ne purent plus endurer la fatigue et la pression fiscale – l'impôt foncier avait été doublé –, la guerre éclata <et il y eut des combats> entre chrétiens et musulmans. Beaucoup de sang coula sur la terre d'Égypte entre les deux factions, au premier chef dans les villes de Banā <sup>289</sup>,

question. Ibn Mammātī évoque en effet une catégorie de terre appelée le *hirs*, qui désigne des sols pauvres et difficilement cultivables, dès lors dévolus au pacage. Sur cette question, voir Cooper 1974, p. 96.

- 279. amyālan dans HPE III, p. 329; mannan dans HPSH, p. 145, dont le sens est obscur.
- 280. Il s'agit de Jean, frère de Jacques, tous deux fils de Zébédée, auxquels Jésus donna le surnom de « Boanergès » (« fils du Tonnerre »).
- 281. HPSH, p. 145, comporte ici une forme apocopée lā yabi', plus correcte que la forme de subjonctif que l'on trouve dans HPE III, p. 329. Cependant, les deux éditions ont lā yaštariya au lieu de lā yaštari, que l'on attendrait. 282. Apocalypse, XIII, 17.
- 283. ilā bilād Miṣr dans HPE III, p. 330; ilā bilād dans HPSH, p. 145, qui n'a pas beaucoup de sens.
- 284. Le manuscrit de Hambourg ne comporte aucun signe diacritique, si bien que l'on peut aussi bien lire kulluman yūǧadu (« toute personne qui sera trouvée ») que kulluman yuʾḫaḍu (« toute personne qui sera prise »). Christian Seybold a choisi de transcrire kulluman yūǧadu dans HPSH, p. 145.
- 285. al-rasm dans HPE III, p. 330; al-wasm dans HPSH, p. 145. C'est cette lectio difficilior qu'il faut préférer, d'autant que le même ductus est attesté plus loin dans le texte. Le wasm désigne une marque imprimée sur la peau au fer rouge (Kazimirski 1860, II, p. 1537). Bien que le manuscrit de Hambourg porte un trait d'ihmāl sur le sīn, il est également possible de lire al-wašm, un « tatouage », réalisé en particulier sur la main (Kazimirski 1860, II, p. 1544); voir la discussion supra.
- **286.** buniya la-hu bi-hā dāran (« on y construisit pour lui un palais ») dans HPE III, p. 330; banā fī-hā dār («il y construisit un palais ») dans HPSH, p. 145.
- 287. ğamā'a min al-nās yušģilu-hum dans HPE III, p. 330; ğamā'a min al-nās li-yasta'mila-hum dans HPSH, p. 146. 288. min kaṭrat ma ašġala-hum dans HPE III, p. 330; min kaṭrat ma yasta'milu-hum dans HPSH, p. 146.
- 289. Bourgade du Delta oriental (moderne Banā Abū Ṣīr, 30° 53' 00" N 31° 13' 58" E), à environ 80 km au sud-ouest de Damiette et à 9 km au sud de Samannūd. Voir Yāqūt, Mu'ǧam I, p. 495; Ibn Mammātī,

de Ṣā<sup>290</sup>, de Samannūd<sup>291</sup> et dans les environs, ainsi que dans de nombreuses localités de Basse Égypte. Il en alla de même sur les routes<sup>292</sup>, dans les montagnes et sur les canaux, mais il serait trop long de tout détailler<sup>293</sup>.

<Au nombre de ces mauvaises actions>, le gouverneur entra à Alexandrie pour y marquer ses habitants <sup>294</sup>, et il fit arrêter le patriarche afin de lui imposer la même marque. Celui-ci refusa, mais le gouverneur ne le laissa pas en paix. Le patriarche requit la permission de se rendre auprès du roi <à l'exemple de l'apôtre Paul>, mais [le gouverneur] la lui refusa <sup>295</sup>. Quelque temps plus tard <sup>296</sup>, le patriarche fut envoyé à Fusṭāṭ, avec des soldats, pour comparaître devant 'Ubayd Allāh <sup>297</sup>. Arrivé devant lui, le patriarche l'informa de la raison de sa venue <sup>298</sup>; mais ['Ubayd Allāh] ne voulut point

*Qawānīn*, p. 114; Guest 1912, carte du Delta, O2; Halm 1982, II, carte nº 35; Timm 1984-1992, p. 318-324; EGYLandscape, 161002.

290. Ṣā (qui correspond à la ville moderne de Saïs ou Ṣā al-Ḥaǧar, 30° 57′ 40″ N – 30° 46′ 5″ E) était le chef-lieu d'une pagarchie (kūra) du Delta occidental, à environ 56 km au sud-est de Rosette. Voir Yāqūt, Mu'ǧam III, p. 387; Ibn Mammātī, Qawānīn, p. 154; Guest 1912, carte du Delta, N2; Halm 1982, II, carte n° 33; Timm 1984-1992, p. 2212-2216; Cornu 1985, carte X, B2; EGYLandscape, 160812.

**291.** Ville du Delta oriental à 74 km au sud-ouest de Damiette (30° 57′ 46″ N - 30° 14′ 29″ E). Voir Yāqūt, Mu'ğam III, p. 254; Cornu 1985, carte X, C2; EGYLandscape, 161001.

**292.** al-ṭuruq dans HPE III, p. 330; al-ṭarīq dans HPSH, p. 146. Nous retenons la première leçon étant donné que les autres mots de l'énumération sont eux aussi au pluriel.

293. wa-matā šaraḥnā ṭāla šarḥu-hu dans HPE III, p. 330; wa-matā šaraḥnā ṭāla l-amr dans HPSH, p. 146. 294. wa-lammā daḥala l-wālī ilā l-Iskandariyya li-yasima l-nās qabaḍa ʿalā l-batriyark li-yasima-hu dans HPE III, p. 330; fī-mā huwa fī hāḍā l-šarr daḥala ilā l-Iskandariyya li-yūsima ahla-hā fa-qabaḍa l-ab al-baṭriyark li-yūsima-hu (« au nombre de ces mauvaises actions, il entra à Alexandrie pour en marquer les habitants. Il fit arrêter le patriarche afin de lui imposer la même marque ») dans HPSH, p. 146.

295. fa-lam yuğib-hu dans HPE III, p. 331; HPSH, p. 146, ne dit mot sur un quelconque refus de la part de Ubayd Allāh.

296. tumma ba'da mudda dans HPE III, p. 331; 'inda dalika (« alors ») dans HPSH, p. 146.

297. anfada l-batrik ilā Miṣr maʻa ǧund li-yūṣilūna-hu ilā ʻUbayd Allāh dans HPE III, p. 331; anfada-hu ilā Miṣr ma'a ğund wa-min Mişr madā ilā 'ind al-malik – C. Seybold avait lu ici ilā 'Abd al-Malik – («il ['Ubayd Allāh] l'envoya [le patriarche] à Fustat sous escorte armée et, de Fustat, il [le patriarche] se rendit auprès du roi ») dans HPSH, p. 146. Tout se passe dans HPSH comme si le patriarche avait pu se rendre en délégation auprès du calife Hišām b. 'Abd al-Malik pour se plaindre du sort que lui réservait le surintendant. La suite logique du texte serait que le calife lui-même lui inflige le marquage. Or il n'en est rien, puisque les lignes suivantes remettent le patriarche en présence d'Ibn al-Habhāb. Cette incohérence dans HPSH pourrait expliquer que HPE ait ajouté plus haut, à des fins d'explicitation, que le gouverneur refusa la demande du patriarche d'aller trouver le calife. Alternativement, le texte de HPSH pourrait être lacunaire et omettre un passage sur le renvoi du patriarche en Égypte. Qu'un patriarche parte en Syrie trouver le calife n'est pas invraisemblable sur le plan historique. HPE III, p. 308, relate ainsi comment Athanasios, secrétaire chrétien du gouverneur 'Abd al-'Azīz b. Marwān, partit en délégation à Damas pour trouver le calife 'Abd al-Malik. En 109/727-728, date présumée de cette visite patriarcale et de la mort d'Alexandre II, 'Ubayd Allāh b. al-Habhāb est réputé avoir lui-même mené une délégation égyptienne auprès du calife Hišām, à laquelle le patriarche pourrait avoir été convié (voir Tillier 2020, p. 167). L'objectif poursuivi par Alexandre II – s'il y en avait un – ne peut que faire l'objet de spéculations. On pourrait bien entendu imaginer qu'il entendait protester, par exemple, contre la taxation des moines. Si tel fut le cas, il faudrait relativiser l'image négative que donne l'HP du surintendant : loin d'être un homme impitoyable et injuste, il aurait permis au patriarche d'exprimer librement ses griefs devant le calife.

**298.** fa-lammā ḥaḍara bayna yaday-hi ʿarrafa-hu sabab ḥuḍūri-hi dans HPE III, p. 331; fa-lammā daḥala ilay-hi ʿarrafa-hu l-sabab allaḍī ǧāʾa bi-sababi-hi dans HPSH, p. 146.

le laisser sans marque. Voyant qu'il n'y avait pas d'échappatoire <sup>299</sup>, le père {et patriarche} Alexandre dit à {l'émir} 'Ubayd Allāh <sup>300</sup>: «Je te demande un délai de trois jours <sup>301</sup>!» L'autre accéda à sa requête et lui accorda le délai demandé. Le patriarche entra dans sa cellule et demanda au Seigneur de lui permettre d'échapper au marquage, même s'il devait pour cela quitter ce monde promptement. Voyant que Son serviteur était animé d'honnêtes pensées <sup>302</sup>, Dieu vint le chercher. Le patriarche tomba malade <sup>303</sup> le troisième jour et son mal empira les jours suivants. Il sut alors que le Christ l'avait entendu et avait accepté sa prière ; il envoya un groupe d'hommes de confiance et de chefs orthodoxes, ses enfants, auprès de 'Ubayd Allāh pour lui demander de le libérer et de le laisser retourner à {Alexandrie}, son siège épiscopal, avant sa mort. 'Ubayd Allāh ne le lui permit pas, car il suspectait une ruse et pensait que le patriarche n'était pas malade. Quatre jours plus tard, le père dit à ses frères : « Remplissez <sup>304</sup> le bateau au coucher du soleil, afin que nous partions, car <sup>305</sup> au matin le Seigneur Jésus-Christ viendra me chercher <sup>306</sup>! » Ils s'en furent tous accomplir cette mission, et le seul <sup>307</sup> évêque à demeurer à ses côtés fut Anbā <sup>308</sup> Ğamūl, évêque de Wasīm <sup>309</sup>. Ils prirent ensuite la fuite [tous ensemble], descendant le fleuve jusqu'à Tarnūṭ <sup>310</sup> où ils arrivèrent à l'aube. C'est là, au petit jour, que le révéré Alexandre rendit l'âme.

Apprenant qu'il avait enfreint les ordres et pris la fuite, 'Ubayd Allāh envoya un émir <sup>311</sup> à ses trousses pour le ramener, ainsi que tous ses compagnons. Après les avoir rejoints <sup>312</sup>, l'émir les fit arrêter pour les renvoyer <sup>313</sup> à Fusṭāṭ, mais constata que le père avait rendu l'âme. Il abandonna donc son corps sur place et arrêta le père Ğamūl. Il l'amena devant 'Ubayd Allāh qui lui dit: « En vérité, c'est toi qui a conseillé [au patriarche] de prendre la fuite. Tu dois en conséquence t'acquitter d'une amende de mille dinars au profit du Trésor du roi!» Or Anbā Ğamūl était pauvre; il n'avait même pas de quoi subvenir à son pain quotidien et était dans le dénuement le plus total. C'était un bel homme, à la conduite louable, qui exhortait les pécheurs et était écouté,

**299.** anna-hu lā yuḥallā dans HPE III, p. 331; anna-hu lā yatruku-hu bi-ġayr wasm (« qu'il ne le laisserait pas sans marque ») dans HPSH, p. 146.

300. Pour une raison obscure, une personne a gratté la séquence fa-qāla li-'Ubayd Allāh dans le manuscrit de Hambourg, ce dont ne rend pas compte HPSH, p. 146.

301. as'alu-ka an tumhila-nī talāt ayyām dans HPE III, p. 331; wa-sa'ala-hu an yusāmiḥa-hu talāt ayyām («il lui demanda de l'excuser pour trois jours ») dans HPSH, p. 146.

302. fa-lammā nazara Allāh sarīrat ʿabdi-hi anna-hā hasana dans HPE III, p. 331; fa-lammā nazara l-rabb sarīrat ʿabdi-hi l-mustaqīma (« le Seigneur, voyant les pensées droites de Son serviteur ») dans HPSH, p. 146.

303. fa-marida dans HPE III, p. 331; bi-marad dans HPSH, p. 146.

304. 'abbū («remplissez!») dans HPE III, p. 331; hayyi'ū («préparez!») dans HPSH, p. 146.

305. li-anna fi ġad dans HPE III, p. 331; fa-inna fi ġad dans HPSH, p. 146.

306. yaftaqidu-ni dans HPE III, p. 331; yas'alu 'anni dans HPSH, p. 146.

307. ġayr dans HPE III, p. 331; siwā dans HPSH, p. 146.

308. Par la suite, HPE tend à employer abā au lieu de anbā dans HPSH.

309. La proximité de Jean le Diacre avec l'évêque de Wasīm (voir *supra*) explique sans doute la mise en vedette du rôle d'Anbā Ğamūl dans la fin de vie d'Alexandre II. Sur la ville de Wasīm, voir *supra* et carte 3, D4.

310. Sur le village de Tarnūț, voir supra et carte 3, C4.

311. amīran dans HPE III, p. 332; bi-amīr dans HPSH, p. 146.

312. fa-lammā waṣala ilay-him dans HPE III, p. 332; fa-waṣala ilay-him dans HPSH, p. 146.

313. li-yarudda-hum dans HPE III, p. 332; li-yu'īda-hum dans HPSH, p. 146.

de même qu'il confortait la foi de ceux dont l'orthodoxie était vacillante 314. Il jura à l'émir qu'il ne possédait rien et ne savait où trouver ne serait-ce qu'un dinar. 'Ubayd Allāh ne le crut pas et le remit à deux policiers 315. Ces deux musulmans {dont nous ne nous rappelons pas les noms} le livrèrent à leur tour à des Berbères semblables à des bêtes sauvages, qui le tirèrent 316 et le traînèrent 317 à travers Fusṭāṭ 318 jusqu'à la porte de l'église <Saints-Serge-et-Bacchus 319 > {tandis qu'ils le traînaient}. Il y avait là une multitude de vendeurs et d'acheteurs <de tous les pays >, et la foule courait derrière lui 320. Ils lui réclamèrent les mille dinars en dépit de son indigence, et se mirent à le torturer sans merci. Ils arrachèrent sa robe et le vêtirent d'un sac de poils. Ils le suspendirent par les bras, {dénudé,} le donnant ainsi en spectacle devant tout le monde, et le fouettèrent à l'aide de lanières 321 en cuir de vache jusqu'à répandre son sang sur le sol. La foule assista à 322 tous les malheurs que la police lui infligea. Ils continuèrent de le torturer ainsi pendant une semaine, jusqu'à ce que l'on eût réuni pour lui 323 trois cents dinars. Des proches de 'Ubayd Allāh 324 vinrent alors l'interroger, et les chefs des chrétiens leur dirent 325: « Il va bientôt mourir ; pourtant, que nous sachions 326, il ne porte nulle responsabilité dans cette affaire! » Alors seulement, après toutes ces épreuves, car il était sur le point de mourir 327, ils le libérèrent 328.

- 314. 'āģiz fī l-amāna dans HPE III, p. 332; da'īf al-amāna dans HPSH, p. 147.
- 315. ilā šurtiyyayn dans HPE III, p. 333; ilā itnayn min al-šurța dans HPSH, p. 147.
- **316.** fa-ğaḍabū-hu dans HPE III, p. 332; fa-ğabaḍū-hu dans HPSH, p. 147. Le sens de ces racines est identique en dépit de la métathèse.
- 317. Tous les manuscrits de l'HP aussi bien ceux utilisés par HPE III, p. 332, que celui de Hambourg, qui a servi à HPSH, p. 147 présentent le syntagme wa-ğarğarū-hu. HPE a corrigé en ğarrū-hu, car en arabe classique, le verbe ğarğara a le sens de « produire une espèce de glouglou » ou encore d'« avaler » (voir Kazimirski 1860, I, p. 274b). En arabe égyptien, le verbe a néanmoins le sens de « traîner » ; voir Badawi, Hinds 1986, p. 153b.
- 318. fi wasat Mişr (« au centre de Fustāt ») dans HPE III, p. 332; fi Mişr dans HPSH, p. 147.
- 319. Selon HPE III, p. 332, l'évêque fut traîné depuis le lieu où il avait comparu un palais du pouvoir à Fusṭāṭ tels la dār al-Raml ou le palais du surintendant à al-Ğīza (?) jusqu'à l'église Saint-Georges (Mār Ğirǧis). Dans HPSH, p. 147, c'est en l'église des saints Serge et Bacchus que se termina le supplice. Les deux églises se situent dans le Vieux-Caire et sont voisines d'environ 80 m. Cette confusion entre elles apparaît dans d'autres traditions littéraires copto-arabes, comme dans les Annales d'Eutychius. L'église Saint-Georges aurait été édifiée à la fin du VII<sup>e</sup> siècle sous le gouverneur 'Abd al-'Azīz b. Marwān. Celle des saints Serge et Bacchus était le siège épiscopal de Fusṭāṭ au II<sup>e</sup>/VIII<sup>e</sup> siècle et fut le lieu de consécration de plusieurs patriarches. Voir Sheehan 2010, p. 89; Van Loon 2013 (éd. 2017), p. 96. Son importance pour le clergé copte de l'époque qui nous occupe incite à privilégier la leçon de l'HPSH.
- **320.** wa-kāna ḥalq katīr yağrū ḥalfa-hu fī Miṣr dans HPE III, p. 332; wa-huwa baḥrī Miṣr (« cela se passait dans le nord de Fusṭāṭ ») dans HPSH, p. 147.
- 321. yadribūna-hu bi-asyāṭ dans HPE III, p. 333; yadribū-hu bi-l-siyāṭ dans HPSH, p. 147.
- 322. yušāhidūna-hu dans HPE III, p. 333; tušāhidu-hu dans HPSH, p. 147.
- 323. ğama'ū la-hu dans HPE III, p. 333; ğumi'a la-hu dans HPSH, p. 147.
- 324. aṣḥāb 'Ubayd Allāh dans HPE III, p. 333; aṣḥāb al-malik (« des proches du roi ») dans HPSH, p. 147.
- 325. HPE III, p. 333, recourt au nominatif qā'ilūna; et HPSH, p. 147, à qā'ilīna.
- 326. 'arafnā dans HPE III, p. 333; 'arafnā-hu dans HPSH, p. 147.
- 327. li-anna-hu qārib al-mawt dans HPE III, p. 333; wa-balaģa l-mawt (« il avait atteint le point de mourir ») dans HPSH, p. 147.
- 328. afrağū 'an-hu dans HPE III, p. 333; ufriğa 'an-hu dans HPSH, p. 147.

# Bibliographie

# Instruments de travail

## Badawi, Hinds 1986

S. Badawi, M. Hinds, A Dictionary of Egyptian Arabic, Beyrouth, 1986.

# CORNU 1985

G. Cornu, Atlas du monde arabo-islamique à l'époque classique, 1x<sup>e</sup>-x<sup>e</sup> siècles. Répertoire des toponymes, Leyde, 1985.

## CRUM 1939

W.E. Crum, A Coptic Dictionary, Oxford, 1939.

#### Dozy 1881

R. Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, 2 vol., Leyde, 1881.

EI<sup>2</sup> = Encyclopédie de l'Islam, 2° éd., en ligne: https://referenceworks.brill.com/display/db/eifo E. Ashtor, EI<sup>2</sup>, s.v. « Makāyīl ».

P. Crone, EI<sup>2</sup>, s.v. «Ma'ūna».

W.P. Heinrichs, EI<sup>2</sup>, s.v. « Washm ».

R.G. Khoury, EI<sup>2</sup>, s.v. « 'Ubayd Allāh b. al-Ḥabḥāb ».

A.K.S. Lambton, EI2, s.v. «Mā'».

M. Lecker, EI2, s.v. «Salūl».

T. Sato, EI2, s.v. «'Ushr ».

F.H. Stewart, EI2, s.v. « Wasm ».

T.H. Weir, A. Zysow, EI2, s.v. «Şadaķa».

A. Zysow, EI2, s.v. « Zakāt ».

# Halm 1982

H. Halm, Ägypten nach den mamlukischen Lehensregistern, vol. I: Oberägypten und das Fayyum, vol. II: Das Delta, TAVO 38, Wiesbaden, 1982.

#### Kazimirski 1860

A. Kazimirski de Biberstein, Dictionnaire arabe-français contenant toutes les racines de la langue arabe, leurs dérivés, tant dans l'idiome vulgaire que dans l'idiome littéral, ainsi que les dialectes d'Alger et du Maroc, 2 vol., Paris, 1860.

### Ramzī 1994

M. Ramzī, al-Qāmūs al-ǧuģrāfī li-l-bilād al-miṣriyya min ʿahd qudamāʾ al-miṣriyyīn ilā sanat 1945, 5 vol., Le Caire, 1994.

# RCEA

E. Combe, J. Sauvaget, G. Wiet (éd.), Répertoire chronologique d'épigraphie arabe, 18 vol., Le Caire, 1931-1991.

### Тімм 1984-1992

S. Timm, Das christlich-koptische Ägypten in arabischer Zeit: Eine Sammlung christlicher Stätten in Ägypten in arabischer Zeit, unter Ausschluss von Alexandria, Kairo, des Apa-Mena-Klosters (Der Abu Mina), der Sketis (Wadi n-Natrun) und der Sinai-Region, 6 vol., TAVO 41, Wiesbaden, 1984-1992.

# al-Ziriklī 1997

Ḥ. al-Dīn al-Ziriklī, al-A'lām. Qāmūs tarāǧim li-ašhar al-riǧāl wa-l-nisā' min al-ʿarab wa-l-mustaʿribīn wa-l-mustašriqīn, 8 vol., Beyrouth, 1997 (12° éd.).

### Sources anciennes

'ABD ALLĀH B. 'ABD AL-ḤAKAM, Sīrat 'Abd Allāh b. 'Abd al-Ḥakam, Sīrat 'Umar b. 'Abd al-'Azīz, A. 'Ubayd (éd.), [s. l. n. d.].

ABŪ ṢāLIḤ (ABŪ L-MAKĀRIM), The Churches Abū Ṣāliḥ (Abū l-Makārim), The Churches and Monasteries of Egypt and Some Neighbouring Coutries, B.T.A. Evetts (éd.), Oxford, 1895. AL-Azdī, Ta'rīḥ al-Mawṣil, 'A. Ḥabība (éd.), Le Caire, 1967.

## AL-BAKRĪ, al-Masālik

al-Bakrī, Kitāb al-masālik wa-l-mamālik, A. Van Leeuwen, A. Ferré (éd.), Carthage, 1992.

# аL-Dанаві, Ta'rīh

al-Dahabī, Ta<sup>2</sup>rīḫ al-islām wa-wafayāt al-mašāhīr wa-l-a<sup>2</sup>lām, 17 vol., B. 'Awwād Ma<sup>2</sup>rūf (éd.), Beyrouth, 2003.

ḤALĪFA B. ḤAYYĀṭ, Ta'rīḫ Ḥalīfa b. Ḥayyāṭ, Ta'rīḫ Ḥalīfa b. Ḥayyāṭ, A. Ḍiyā' al-'Umarī (éd.), Riyad, 1985.

#### **HPE**

History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria, B.T.A. Evetts (éd.), vol. I:
Saint Mark to Theonas (300), vol. II: Peter I to
Benjamin I (661), vol. III: Agatho to Michael (766), vol. IV: Mennas I to Joseph (849), PatrOr I/2, I/4, V/1, X/5, Paris, 1907-1915.

#### **HPSH**

Severus ibn al-Muqaffa' Alexandrinische Patriarchengeschichte von S. Marcus bis Michael (61-767), nach dem ältesten 1266 geschriebenen Hamburger Handschrift im arabischen Urtext heraugegeben, C.F. Seybold (éd.), Veröffentlichungen aus der Hamburger Stadtbibliothek 3, Hambourg, 1912.

IBN 'ABD AL-ḤAKAM, Futūḥ Ibn 'Abd al-Ḥakam, Futūḥ Miṣr wa-aḥbāru-hā, C.C. Torrey (éd.), New Haven, 1922.

# Ibn 'Asākir, Ta'rīh

Ibn 'Asākir, Ta<sup>'</sup>rīḥ madīnat Dimašq, 80 vol., 'U. b. Ġarāma al-'Amrawī (éd.), Beyrouth, 1995.

# IBN DUQMĀQ, al-Intiṣār

Ibn Duqmāq, al-Intiṣār li-wāsiṭat 'aqd al-amṣār fī ta'rīḥ Miṣr wa-ǧuġrāfiyyati-hā, 2 vol., K. Vollers (éd.), Beyrouth, [s. d.].

IBN ḤAĞAR AL-ʿASQALĀNĪ, al-Iṣāba Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba, 8 vol., ʿĀ.A. ʿAbd al-Mawǧūd, ʿA. Muḥammad Muʿawwaḍ (éd.), Beyrouth, 1995.

Ibn ḤaĞar al-ʿAsqalānī, Rafʿ Ibn Ḥağar al-ʿAsqalānī, Rafʿ al-iṣr ʿan quḍāt Miṣr, ʿA. Muḥammad ʿUmar (éd.), Le Caire, 1998.

IBN ḤURRADĀDBIH, al-Masālik Ibn Ḥurradādbih, Kitāb al-masālik wa-l-mamālik, M.J. De Goeje (éd.), Leyde, 1889.

IBN AL-KINDĪ, Faḍāʾil
Ibn al-Kindī, Faḍāʾil Miṣr al-maḥrūsa,
'A. Muḥammad 'Umar (éd.), Le Caire, 1997.

### IBN MĀKŪLĀ, al-Ikmāl

Ibn Mākūlā, *al-Ikmāl fī l-mu`talif wa-l-muḥtalif min asmā` al-riǧāl*, 8 vol., 'A.R. b. Yaḥyā al-Muʿallimī al-Yamāmī (éd.), Beyrouth, 1990.

# IBN MAMMĀTĪ, Qawānīn

Ibn Mammātī, Kitāb qawānīn al-dawāwīn, 'A.S. 'Aṭiyya (éd.), Le Caire, 1943.

# IBN RUSTA, al-A'lāq

Ibn Rusta, Kitāb al-a'lāq al-nafīsa, M.J. De Goeje (éd.), Leyde, 1892.

# IBN TAĠRĪ BIRDĪ, al-Manhal

Ibn Taġrī Birdī, al-Manhal al-ṣāfī wa-l-mustawfā ba'd al-wāfī, 13 vol., M. Muḥammad Amīn, S. 'Abd al-Fattāḥ 'Āšūr (éd.), Le Caire, 1984.

# Ibn Tagrī Birdī, al-Nuğūm

Ibn Taġrī Birdī, al-Nuǧūm al-zāhira fī mulūk Miṣr wa-l-Qāhira, 16 vol., [s. n.], Le Caire, 1929-1972.

## IBN YŪNUS, Ta'rīh

Ibn Yūnus, *Ta'rīḥ Ibn Yūnus al-Miṣrī*, 2 vol., 'A.F. Fathī 'Abd al-Fattāh (éd.), Beyrouth, 2000.

# IBN Zūlāq, Fadā'il

Ibn Zūlāq, Faḍāʾil Miṣr wa-aḥbāru-hā wa-ḥawāṣṣu-hā, 'A. Muḥammad 'Umar (éd.), Le Caire, 2000.

AL-KINDĪ, Histoire des cadis égyptiens al-Kindī, Histoire des cadis égyptiens. Aḥbār quḍāt Miṣr, M. Tillier (trad.), TAEI 49, Le Caire, 2011.

# AL-KINDĪ, Qudāt

al-Kindī, Aḩbār quḍāt Miṣr, dans Kitāb al-wulāt wa-kitāb al-quḍāt, R. Guest (éd.), Leyde, 1912, p. 299-500.

# AL-KINDĪ, Wulāt

al-Kindī, Ta'rīḥ Miṣr wa-wulāti-hā, dans Kitāb al-wulāt wa-kitāb al-quḍāt, R. Guest (éd.), Leyde, 1912, p. 6-298.

Maïmonide, Le livre des commandements Maïmonide, Le livre des commandements. Séfèr Hamitsvoth, A.-M. Geller (éd.), Lausanne, 1987.

# AL-MAQRĪZĪ, al-Mawā'iz

al-Maqrīzī, al-Mawā'iz wa-l-i'tibār fī dikr al-ḫiṭaṭ wa-l-āṭār, 6 vol., A. Fu'ād Sayyid (éd.), Londres, 2002.

AL-MAQRĪZĪ, al-Muqaffā al-MaqrīZĪ, al-Muqaffā l-kabīr, 8 vol., M. al-Yaʿlāwī (éd.), Beyrouth, 1991.

## AL-NABULUSI, The Villages

al-Nābulusī, The Villages of the Fayyum:

A Thirteenth-Century Register of Rural, Islamic Egypt,

Y. Rapoport, I. Shahar (éd.), Turnhout, 2018.

# AL-NUWAYRĪ, Nihāyat

al-Nuwayrī, *Nihāyat al-arab fī funūn al-adab*, 18 vol., 'Abd al-Maǧīd Tarḥīnī (éd.), Beyrouth, 2004.

## SAADIA GAON, Œuvres complètes

Saadia Gaon (Sa'ādiyā Ġā'ūn), Œuvres complètes de R. Saadia ben Iosef al-Fayyoûmî, vol. I: Version arabe du Pentateuque, J. Derenbourg (éd.), Paris, 1893.

### SAADIA GAON, al-Tawrāt

Saadia Gaon (Saʿādiyā Ġāʾūn), al-Tawrāt. Al-Tafsīr al-aṣlī min maʿālī l-ḥāḥām Saʿādiyā Ġāʾūn b. Yūsuf al-Fayyūmī, Y. Ḥāyīm b. Yaʿqūb Daqnīš al-Kūhīn (transcription en arabe), [s. l. n. d.].

## SAADIA GAON, Tafsīr

Saadia Gaon (Sa'ādiyā Ġā'ūn), Tafsīr al-Tawrāt bi-l-'arabiyya. Tārīḥ tarǧamāt asfār al-yahūd al-muqaddasa wa-dawāfi'i-hā, J. Derenbourg (éd.), S. 'Aṭiyya Muṭāwi', A. 'Abd al-Maqṣūd al-Ğundī (transcription en arabe), Le Caire, 2015.

#### AL-SUYŪŢĪ, Husn

al-Suyūṭī, Ḥusn al-muḥāḍara fī taʾrīḫ Miṣr wa-l-Qāhira, 2 vol., M. Abū l-Faḍl Ibrāhīm (éd.), Le Caire, 1967.

# AL-YA'QŪBĪ, al-Buldān

al-Ya'qūbī, Kitāb al-buldān, M.J. De Goeje (éd.), Leyde, 1892.

## YĀQŪT, Mu'ğam

Yāqūt, Mu'ğam al-buldān, 5 vol., [s. n.], Beyrouth, 1988.

# Études

#### **Аввотт** 1937

N. Abbott, The Monasteries of the Fayyūm, SAOC 16, Chicago, 1937.

#### Аввотт 1938

N. Abbott, The Kurrah Papyri from Aphrodito in the Oriental Institute, SAOC 15, Chicago, 1938.

### Аввотт 1965

N. Abbott, « A New Papyrus and a Review of the Administration of 'Ubaid Allāh b. al-Ḥabḥāb », dans G. Makdisi (éd.), *Arabic and Islamic Studies in Honor of Hamilton A.R. Gibb*, Leyde, 1965, p. 21-35.

# AL-'ALĪ 2000

Ṣ.A. al-'Alī, Ahl al-Fusṭāṭ. Dirāsa fī tarkībi-him al-qabalī wa-marākiz idārati-him, Beyrouth, 2000.

# Amitai-Preiss 2014

N. Amitai-Preiss, « What Happened in 155/771–72? The Testimony of Lead Seals », dans D. Talmon-Heller, K. Cytryn-Silverman (éd.), Material Evidence and Narrative Sources: Interdisciplinary Studies of the History of the Muslim Middle East, Islamic History and Civilization 108, Leyde, Boston, 2014, p. 69-86.

### BAGNALL, WORP 1978 (éd. 2004)

R.S. Bagnall, K.A. Worp, Chronological Systems of Byzantine Egypt (1978), Leyde, 2004 (2° éd.).

#### **BALOG 1976**

P. Balog, Umayyad, 'Ābbasid and Ṭūlūnid Glass Weights and Vessel Stamps, NumStud 13, New York, 1976.

#### Barański 2019

T. Barański, «The Arabic Text of SPP VIII 1198 and Its Significance for the Study of Arabisation of the Egyptian Administration », JJP 49, 2019, p. 17-30.

#### Barison 1938

P. Barison, « Ricerche sui monasteri dell'Egitto bizantino ed arabo secondo i documenti dei papiri greci», Aegyptus 18/1-2, 1938, p. 29-148.

# BECKER 1903

C.H. Becker, Beiträge zur Geschichte Ägyptens unter dem Islam, vol. II, Strasbourg, 1903.

# **Bell** 1910

H.I. Bell, Greek Papyri in the British Museum, vol. IV: The Aphrodito Papyri With an Appendix of Coptic Papyri Edited by W.E. Crum, Londres, 1910.

#### **BELL 1926**

H.I. Bell, «Two Official Letters of the Arab Period», JEA 12/3-4, 1926, p. 265-281.

# Berkes (éd.) 2022

L. Berkes (éd.), Christians and Muslims in Early Islamic Egypt, ASP 56, Durham, 2022.

# Berkes, Haug 2021

L. Berkes, B. Haug, «Two Topographical Tax-Registers in Greek from Eighth-Century-Fayyūm», *BASP* 58, 2021, p. 187-201.

### Berkes, Vanthieghem 2020

L. Berkes, N. Vanthieghem, « Notes on the Careers of Nāğid b. Muslim and 'Abd al-Malik b. Yazīd », *ChronEg* 95/189, 2020, p. 154-161.

Blachère, Gauderoy-Demombynes 1975 R. Blachère, M. Gauderoy-Demombynes, Grammaire de l'arabe classique (morphologie et syntaxe), Paris, 1975.

### BLANKINSHIP 1994

K.Y. Blankinship, The End of the Jihād State: The Reign of Hishām Ibn 'Abd al-Malik and the Collapse of the Umayyads, Albany, 1994.

#### Воотн 2019

P. Booth, « Debating the Faith in Early Islamic Egypt », *JEH* (C) 70/4, 2019, p. 691-707.

### BOUDERBALA 2008

S. Bouderbala, Ğund Mişr. Étude de l'administration militaire d'Égypte des débuts de l'Islam, 21/642-218/833, thèse de doctorat, université Paris I Panthéon-Sorbonne, 2008.

### BOUDERBALA 2024

S. Bouderbala, «Imperial Power, Tribal Settlement and Fiscal Revolts in the Early Islamic Delta (Seventh to Ninth Century CE)», dans K. Blouin (éd.), The Nile Delta: Histories from Antiquity to the Modern Period, Cambridge, 2024, p. 397-420.

# BOWMAN 2013

A. Bowman, «Agricultural Production in Egypt », dans A. Bowman, A. Wilson (éd.), The Roman Agricultural Economy: Organisation, Investment, and Production, Oxford Studies on the Roman Economy 3, Oxford, 2013, p. 219-253.

# Bruning 2015

J. Bruning, «A Legal Sunna in Dhikr Ḥaqqs from Sufyanid Egypt», Islamic Law and Society 22/4, 2015, p. 352-374.

### Bruning 2018

J. Bruning, The Rise of a Capital: al-Fusṭāṭ and Its Hinterland, 18/639–132/750, Islamic History and Civilization 153, Leyde, Boston, 2018.

### Casanova 1913-1919

P. Casanova, Essai de reconstitution topographique de la ville d'al Fousiât ou Miṣr, 3 vol., MIFAO 35, Le Caire, 1913-1919.

# Cooper 1974

R.S. Cooper, « Land Classification Terminology and the Assessment of the *kharāj* Tax in Medieval Egypt », *JESHO* 17/1, 1974, p. 91-102.

# CRESWELL 1932

K.A.C. Creswell, « La mosquée de 'Amrū », BIFAO 32, 1932, p. 121-166.

#### **CRONE 1987**

P. Crone, Roman, Provincial and Islamic Law: The Origins of the Islamic Patronate, Cambridge, 1987.

# CRUM, BELL 1922

W.E. Crum, H.I. Bell, Wadi Sarga: Coptic and Greek Texts from the Excavations Undertaken by the Byzantine Research Account, Coptica 3, Copenhague, 1922.

# Delamare et al. 1984

F. Delamare, P. Montmitonnet, C. Morrisson, «Une approche mécanique de la frappe des monnaies. Application à l'étude de l'évolution de la forme du *solidus* byzantin », *RevNum* 26, 1984, p. 7-39.

# Delattre 2019

A. Delattre, « Checkpoints, sauf-conduits et contrôle de la population en Égypte au début du VIII<sup>e</sup> siècle », dans Delattre *et al.* (éd.) 2019, p. 531-546.

## DELATTRE, FOURNET 2014

A. Delattre, J.-L. Fournet, «Le dossier des reçus de taxe thébains et la fiscalité en Égypte au début du VIII<sup>e</sup> siècle », dans A. Boud'hors, A. Delattre, C. Louis, T.S. Richter (éd.), Coptica Argentoratensia. Textes et documents de la troisième université d'été de papyrologie copte (Strasbourg, 18-25 juillet 2010) (P. Stras. Copt.), CBC 19, Paris, 2014, p. 209-245.

## Delattre, Vanthieghem 2016

A. Delattre, N. Vanthieghem, « Un ensemble archivistique trilingue à Strasbourg. Un protocole et deux ordres de réquisition de la fin du VII<sup>e</sup> siècle », dans J.-L. Fournet, A. Papaconstantinou (éd.), Mélanges Jean Gascou. Textes et études papyrologiques (P. Gascou), TravMem (P) 20/1, Paris, 2016, p. 109-131.

# DELATTRE et al. (éd.) 2019

A. Delattre, M. Legendre, P.M. Sijpesteijn (éd.), Authority and Control in the Countryside: From Antiquity to Islam in the Mediterranean and Near East (Sixth-Tenth Century), Leiden Studies in Islam and Society 9, Leyde, Boston, 2019.

#### DEN HEIJER 1989

J. Den Heijer, Mawhūb ibn Manṣūr ibn Mufarriǧ et l'historiographie copto-arabe. Étude sur la composition de l'Histoire des patriarches d'Alexandrie, CSCO 513/83, Louvain, 1989.

### **DENOIX 1992**

S. Denoix, Décrire le Caire: Fusțāț-Miṣr d'après Ibn Duqmāq et Maqrīzī. L'histoire d'une partie de la ville du Caire d'après deux historiens égyptiens des xIV<sup>e</sup>-XV<sup>e</sup> siècles, EtudUrb 3, Le Caire, 1992.

#### **DERDA 2006**

T. Derda, Ἀρσινοΐτης νομός: Administration of the Fayum Under Roman Rule, JJP-Suppl. 7, Varsovie, 2006.

#### **DIEM 1984**

W. Diem, «Einige frühe amtliche Urkunden aus der Sammlung Papyrus Erzherzog Rainer (Wien) », Muséon 97, 1984, p. 109-158.

#### **DIEM 2006**

W. Diem, Arabischer Terminkauf: Ein Beitrag zur Rechts- und Wirtschaftsgeschichte Ägyptens im 8. bis 14. Jahrhundert, Wiesbaden, 2006.

#### Donner 2015

F.M. Donner, «Fragments of Three Umayyad Official Documents», dans M.A. Pomerantz, A.A. Shahin (éd.), *The Heritage of Arabo-Islamic Learning: Studies Presented to Wadad Kadi*, Islamic History and Civilization 122, Leyde, Boston, 2015, p. 28-41.

# Drew-Bear 1979

M. Drew-Bear, Le nome hermopolite. Toponymes et sites, ASP 21, Missoula, 1979.

# Ducène 2013

J.-C. Ducène, « Mesure de distances et arpentage dans le monde musulman médiéval. Entre théorie et pratique », dans Mesure et histoire médiévale. XLIII<sup>e</sup> congrès de la SHMESP, Tours, 31 mai-2 juin 2012, Histoire ancienne et médiévale 123, Paris, 2013, p. 281-291, https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.28610.

## Dupuy-Vachey (éd.) 1989

M.-A. Dupuy-Vachey (éd.), Les donateurs du Louvre, Paris, 1989.

# École d'Avignon 1995 (éd. 2003)

École d'Avignon, Techniques et pratique de la chaux (1995), Paris, 2003 (2° éd.).

#### **FURET 2023**

Q. Furet, Les Vies 40-43 de l'Histoire des patriarches d'Alexandrie. La contribution de Jean le Diacre et le nouveau paradigme copto-arabe, mémoire de master 2, Sorbonne Université, 2023.

#### GARCIN 1997

J.-C. Garcin, « Du *rab*' à la *masrîya*. Réflexion sur les évolutions et les emprunts à des formules d'habitat dans le monde musulman de Méditerranée à l'époque médiévale », *AnIsl* 31, 1997, p. 61-80.

### GAREL, VANTHIEGHEM 2022

E. Garel, N. Vanthieghem, « Nouveaux textes sur les pagarques du Fayoum au VIII<sup>e</sup> siècle », dans Berkes (éd.) 2022, p. 87-125.

#### GASCOU 2013

J. Gascou, «Arabic Taxation in the Mid-Seventh-Century Greek Papyri», dans C. Zuckerman (éd.), Constructing the Seventh Century, TravMem (P) 17, Paris, 2013, p. 671-677.

### George 2021

A. George, The Umayyad Mosque of Damascus: Art, Faith and Empire in Early Islam, Londres, 2021.

### GIRARD 1822

P.-S. Girard, Mémoire sur l'agriculture, l'industrie et le commerce de l'Égypte, Paris, 1822.

### **GONIS 2009**

N. Gonis, «Reconsidering Some Fiscal Documents from Early Islamic Egypt III», *ZPE* 169, 2009, p. 197-208.

## GRIFFITH 2013

S.H. Griffith, The Bible in Arabic: The Scriptures of the "People of the Book" in the Language of Islam, Princeton, Oxford, 2013.

#### GROB 2013

E.M. Grob, « A Catalogue of Dating Criteria for Undated Arabic Papyri with "Cursive" Features », dans A. Regourd (éd.), Documents et histoire: Islam, VII<sup>e</sup>-xVI<sup>e</sup> siècle. Actes des premières journées d'étude internationales, École pratique des hautes études, IV<sup>e</sup> section, musée du Louvre, département des arts de l'Islam (Paris, 16 et 17 mai 2008), Genève, 2013, p. 123-143.

### Grohmann 1954

A. Grohmann, Einführung und Chrestomathie zur arabischen Papyruskunde, vol. I: Einführung, MAO 13/1, Prague, 1954.

### GROHMANN 1959

A. Grohmann, Studien zur historischen Geographie und Verwaltung des frühmittelalterlichen Ägypten, DÖAWW 77/2, Vienne, 1959.

#### GUEST 1912

R.A. Guest, «The Delta in the Middle Ages: A Note on the Branches of the Nile and the Kurahs of Lower Egypt, with Map », *JRAS* 44/4, 1912, p. 941-980.

## HAWARY, Rached 1939

H. Hawary, H. Rached, Catalogue général du Musée arabe du Caire. Stèles funéraires, vol. III, Le Caire, 1939.

#### HINZ 1955

W. Hinz, Islamische Masse und Gewichte: Umgerechnet ins metrische System, HbOr 1/1, Leyde, 1955.

### **Kamāl** 2020

A. Kamāl, «Ğawānib ǧadīda 'an aṣḥāb ḫarāǧ Miṣr fī l-qarnayn 2-3/8-9 min ḫilāl bardiyyāt al-Ušmūnayn », AnIsl 53, 2020, p. 199-216.

## KAPLONY 2015

A. Kaplony, «On the Orthography and Pronunciation of Arabic Names and Terms in the Greek Petra, Nessana, Qurra, and Senouthios Letters (Sixth to Eighth Centuries CE) », Mediterranean Language Review 22, 2015, p. 1-81.

## KENNEDY 1981

H. Kennedy, «Central Government and Provincial Elites in the Early 'Abbāsid Caliphate », BSOS 44/I, 1981, p. 26-38.

# Kennedy 1998

H. Kennedy, «Egypt as a Province in the Islamic Caliphate, 641–868», dans C.F. Petry (éd.), The Cambridge History of Egypt, vol. I: Islamic Egypt, 640–1571, Cambridge, 1998, p. 62-85.

#### **Kubiak** 1987

W. Kubiak, al-Fusṭāṭ: Its Foundation and Early Urban Development, Le Caire, 1987.

#### LEGENDRE 2019

M. Legendre, «Landowners, Caliphs and State Policy over Landholdings in the Egyptian Countryside: Theory and Practice», dans Delattre *et al.* (éd.) 2019, p. 392-419.

# Legendre 2020

M. Legendre, « Aspects of Umayyad Administration », dans A. Marsham (éd.), The Umayyad World, Londres, 2020, p. 133-157.

### Mabra 2017

J. Mabra, Princely Authority in the Early Marwānid State: The Life of 'Abd al-'Azīz ibn Marwān, Islamic History and Thought 2, Piscataway, 2017.

#### MacCoull 1993

L.S.B. MacCoull, «Coptic Papyri in the Bayerische Staatsbibliothek, Munich », dans D.W Johnson (éd.), Acts of the Fifth International Congress of Coptic Studies, Washington, 12–15 August 1992, vol. II/2: Papers from the Sections, Rome, 1993, p. 277-284.

### Maresch 1994

K. Maresch, Nomisma und Nomismatia: Beiträge zur Geldgeschichte Ägyptens im 6. Jahrhundert n. Chr., ANWAW 21, Opladen, 1994.

# Maspero, Wiet 1919

J. Maspero, G. Wiet, Matériaux pour servir à la géographie de l'Égypte, MIFAO 36, Le Caire, 1919.

## Meinardus 1972

O. Meinardus, « Tattoo and Name: A Study on the Marks of Identification of the Egyptian Christians », WZKM 63-64, 1972, p. 27-39.

### Mikhail 2014

M.S.A. Mikhail, From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics After the Arab Conquest, Londres, New York, 2014.

#### Morelli 1997

F. Morelli, «Sei καταβολαί in P. Bodl. I 107», ZPE 115, 1997, p. 199-200.

# Morelli 1998

F. Morelli, « Legname, palazzi e moschee. P.Vindob. G 31 e il contributo dell'Egitto alla prima architettura islamica », *Tyche* 13, 1998, p. 165-190.

# Morelli 2004

F. Morelli, « I χωρία in α dell'Arsinoite. Le liste alfabetiche SPP X 37, 40, 81, 87, 134, 135, 240 (= SPP XX 226), 265, 269, P.Münch. inv. 294, P.Prag. I 26 », ZPE 149, 2004, p. 125-137.

#### Morelli 2010

F. Morelli, « Consiglieri e comandanti. I titoli del governatore arabo d'Egitto *symboulos* e *amîr* », *ZPE* 173, 2010, p. 158-166.

# Morelli 2016

F. Morelli, « Duchi ed emiri. Il gioco delle scatole cinesi in *PSI* XII 1266/*P. Apoll.* 9 », dans A. Casanova, G. Messeri, R. Pintaudi (éd.), E sì d'amici pieno. Omaggio di studiosi italiani a Guido Bastianini per il suo settantesimo compleanno, vol. I: *Papirologia*, *Egittologia*, PapFlor 45, Florence, 2016, p. 267-282.

### **Мо**кімото 1981

K. Morimoto, Fiscal Administration of Egypt in the Early Islamic Period, Asian Historical Monographs 1, Kyoto, 1981.

### Morton 1985

A.H. Morton, A Catalogue of Early Islamic Glass Stamps in the British Museum, Londres, 1985.

# Noujaim-Le Garrec 2005

S. Noujaim-Le Garrec, Musée du Louvre. Estampilles, dénéraux, poids forts et autres disques en verre, Paris, 2005.

### OLLIVIER 2019

É. Ollivier, Poids et mesures de l'Égypte musulmane: poids et estampilles en verre de la Bibliothèque nationale et universitaire de Strasbourg. Umayyades, abbassides, tulunides et divers indéterminés, Paris, 2019.

# OSTI 2013

L. Osti, «Culture, Education, and the Court», dans M. Van Berkel, N.M. el-Cheikh, H. Kennedy, L. Osti, Crisis and Continuity at the Abbasid Court: Formal and Informal Politics in the Caliphate of al-Muqtadir (295–320/908–32), Islamic History and Civilization 102, Leyde, Boston, 2013, p. 187-214.

#### **PAYEN 2023**

N. Payen, A History of the Concept of Animal in the First Four Centuries of Islam, thèse de doctorat, Sorbonne Université, Ludwig Maximilians Universität, Paris, Munich, 2023.

# **PEUST 2010**

C. Peust, Die Toponyme vorarabischen Ursprungs im modernen Ägypten: Ein Katalog, GöttMisz-B 8, Göttingen, 2010.

### PIPES 1985

D. Pipes, « Mawlas: Freed Slaves and Converts in Early Islam », dans J.R. Willis (éd.), Slaves and Slavery in Muslim Africa, vol. I: Islam and the Ideology of Enslavement, Londres, 1985, p. 199-247.

## al-Qāpī 2008a

W. al-Qāḍī, « An Umayyad Papyrus in al-Kindī's Kitāb al-qudāt? », Islam 84/2, 2008, p. 200-245.

# AL-QĀDĪ 2008b

W. al-Qāḍī, « Population Census and Land Surveys under the Umayyads (41–132/661–750) », Islam 83/2, 2008, p. 341-416.

### RAPOPORT 2018

Y. Rapoport, Rural Economy and Tribal Society in Islamic Egypt: A Study of al-Nābulusī's "Villages of the Fayyum", The Medieval Countryside 19, Turnhout, 2018.

### Rathbone 1991

D. Rathbone, Economic Rationalism and Rural Society in Third-Century A.D. Egypt: The Heroninos Archive and the Appianus Estate, Cambridge, 1991.

### Rébillard 2021

E. Rébillard, *Imposer l'ordre. La police dans* les villes et les campagnes de l'Iraq abbasside (II<sup>e</sup>-IV<sup>e</sup> s./VIII<sup>e</sup>-X<sup>e</sup> s.), thèse de doctorat, université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2021.

# RIEDEL 1900

W. Riedel, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats Alexandrien, Leipzig, 1900.

### Robinson 2005

C.F. Robinson, « Neck-Sealing in Early Islam », *IESHO* 48/3, 2005, p. 401-441.

#### Shaddel 2018

M. Shaddel, «"The Year According to the Reckoning of the Believers": Papyrus Louvre inv. J. David-Weill 20 and the Origins of the Hijrī Era », Islam 95/2, 2018, p. 291-311.

# Shaddel 2021

M. Shaddel, « Monetary Reform Under the Sufyanids: The Papyrological Evidence », BSOS 84/2, 2021, p. 263-293.

# Sheehan 2010

P. Sheehan, Babylon of Egypt: The Archaeology of Old Cairo and the Origins of the City, American Research Center in Egypt Conservation Series 4, Le Caire, New York, 2010.

#### SIJPESTEIJN 2007

P.M. Sijpesteijn, « Creating a Muslim State: The Collection and Meaning of Ṣadaqa », dans B. Palme (éd.), Akten des 23. internationalen Papyrologenkongresses, Wien, 22.-28. Juli 2001, Papyrologica Vindobonensia I, Vienne, 2007, p. 661-673.

## Sijpesteijn 2012

P.M. Sijpesteijn, « Coptic and Arabic Papyri from Deir al-Balā'izah », dans P. Schubert (éd.), Actes du 26<sup>e</sup> congrès international de papyrologie (Genève, 16-21 août 2010), Recherches et rencontres 30, Genève, 2012, p. 707-713.

#### SIJPESTEIJN 2013

P.M. Sijpesteijn, Shaping a Muslim State: The World of a Mid-Eighth-Century Egyptian Official, Oxford, 2013.

# Sijpesteijn 2019

P.M. Sijpesteijn, « Policing, Punishing and Prisons in the Early Islamic Egyptian Countryside (640–850 CE) », dans Delattre *et al.* (éd.) 2019, p. 547-588.

### Spaulding 1982

J. Spaulding, «Slavery, Land Tenure and Social Class in the Northern Turkish Sudan», IJAHS 15/1, 1982, p. 1-20.

# STOETZER, WORP 1986

W.F.G.J. Stoetzer, K.A. Worp, « Zwei Steuerquittungen aus London und Wien », Tyche 1, 1986, p. 195-202.

# TILLIER 2009 (éd. 2023)

M. Tillier, Les cadis d'Iraq et l'État abbasside (132/750-334/945) (2009), PIFD 303, Beyrouth, 2023 (2° éd.).

### TILLIER 2015

M. Tillier, «Califes, émirs et cadis. Le droit califal et l'articulation de l'autorité judiciaire à l'époque umayyade », BEO 63, 2015, p. 147-190.

## TILLIER 2017

M. Tillier, L'invention du cadi. La justice des musulmans, des juifs et des chrétiens aux premiers siècles de l'Islam, Bibliothèque historique des pays d'Islam 10, Paris, 2017.

## TILLIER 2020

M. Tillier, « Représenter la province auprès du pouvoir impérial. Les délégations (*wufūd*) égyptiennes aux trois premiers siècles de l'Islam », *Arabica* 67/2-3, 2020, p. 125-199.

# Tillier, Vanthieghem 2019a

M. Tillier, N. Vanthieghem, «Recording Debts in Sufyānid Fusṭāṭ: A Re-Examination of the Procedures and Calendar in Use in the First/Seventh Century », dans J. Tolan (éd.), Geneses: Comparative Study of the Historiographies of the Rise of Christianity, Rabbinic Judaism and Islam, Londres, New York, 2019, p. 148-188.

## TILLIER, VANTHIEGHEM 2019b

M. Tillier, N. Vanthieghem, « Un traité de droit mālikite égyptien redécouvert. Aşbaġ b. al-Faraǧ (m. 225/840) et le serment d'abstinence », Islamic Law and Society 26/4, 2019, p. 329-373.

### TILLIER, VANTHIEGHEM 2023

M. Tillier, N. Vanthieghem, « Des amphores rouges et des jarres vertes. Considérations sur la production et la consommation de boissons fermentées aux deux premiers siècles de l'hégire », *Islamic Law and Society* 30, 2023, p. 1-64.

# Van Loon 2013 (éd. 2017)

G.M. Van Loon, «The Church of Sts Sergius and Bacchus (Abu Sarga)», dans C. Ludwig, M. Jackson (éd.), The History and Religious Heritage of Old Cairo: Its Fortress, Churches, Synagogue, and Mosque (2013), Le Caire, New York, 2017 (2° éd.).

#### Vanthieghem 2014

N. Vanthieghem, « Un exercice épistolaire arabe adressé au gouverneur Ğābir ibn al-'Aš'āṯ», APF 60, 2014, p. 402-405.

#### Vanthieghem 2019

N. Vanthieghem, «Un surintendant des finances inconnu dans l'Égypte du début du 1x<sup>e</sup> siècle?», *ChronEg* 94/188, 2019, p. 431-437.

# Vanthieghem 2022

N. Vanthieghem, « À propos de Ḥayyān b. Surayǧ. Un surintendant des finances égyptien de l'époque omeyyade », dans Berkes (éd.) 2022, p. 77-85.

### Vanthieghem, Weitz 2021

N. Vanthieghem, L. Weitz, « A Companion of Muḥammad in the Oldest Egyptian Bilingual *entagion*: Edition of P. Wash. Libr. of Congress Inv. Ar. I + 40 », *BASP* 58, 2021, p. 203-214.

# Younes 2019

K. Younes, « New Governors Identified in Arabic Papyri », dans Delattre *et al.* (éd.) 2019, p. 13-43.

# Weschenfelder 2012

P. Weschenfelder, «The Integration of the Eastern Desert into the Islamic World:
Beja Groups in Medieval Islamic Geography and Archaeological Records », dans D.A. Agius, J.P. Cooper, A. Trakadas, C. Zazzaro (éd.), Navigated Spaces, Connected Places: Proceedings of Red Sea Project V, Held at the University of Exeter, 16–19 September 2010, BAR-IS 2346, Oxford, 2012, p. 221-228.

# Wiet 1937

G. Wiet, L'Égypte arabe, de la conquête arabe à la conquête ottomane, 642-1517 de l'ère chrétienne, Paris, 1937.

# Wiet 1971

G. Wiet, Catalogue général du musée de l'Art islamique du Caire. Inscriptions historiques sur pierre, Le Caire, 1971.

# Wipszycka 2011

E. Wipszycka, « Resources and Economic Activities of the Egyptian Monastic Communities (4th–8th Century) », JIP 41, 2011, p. 159-263.