
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 59 (2025), p. 95-114

Jean-Charles Ducène

Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient
médiéval (xiiie-xve siècle)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


*  Jean‑Charles Ducène, directeur d’études à l’EPHE‑PSL, jean‑charles.ducene@ephe.psl.eu

•   résumé

Les sources narratives arabes médiévales évoquent peu les bâtisseurs, mettant plus souvent 
en lumière le rôle des commanditaires, personnalités politiques et militaires de premier plan, 
désireux par ailleurs de proclamer leur notoriété par l’épigraphie. Celle‑ci, cependant, livre 
aussi de plus en plus, à partir du xiiie siècle, les noms de ceux qui avaient en charge sur le 
terrain l’érection du bâtiment. Il s’agit du délégué militaire local qui est investi de l’autorité 
pour mener à bien le projet, mais aussi de l’architecte (muhandis) qui conceptualise ce dernier, 
le dessine, voire dirige les travaux localement. Son nom, son nasab, parfois sa nisba, proclament 
son individualité. L’énonciation publique de la fonction dans l’épigraphie s’accompagne d’une 
prétention à la respectabilité par les titres « ustāḏ » ou « muʿallīm ».

Mots‑clés : onomastique, architecte, Proche‑Orient, époque mamelouke, épigraphie 
monumentale

annales  isl amolo giques  59   −   202 5

(xiiie‑xve siècle)

Noms d’architectes et de maîtres maçons 
dans les inscriptions du Proche‑Orient médiéval

Jean‑Charles Ducène*

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
	 Names of Architects and Master Masons in Inscriptions of the Medieval Near East 

(13th–15th Century)
Medieval Arabic narrative sources rarely mention the builders, preferring to emphasise 

the role of the patrons, leading political and military figures who also wished to proclaim their 
fame through epigraphy. From the 13th century onwards, however, epigraphy increasingly 
revealed the names of those responsible for the construction of the building from the ground. 
These included the local military delegate, who had the authority to carry out the project, and the 
architect (muhandis), who conceived, designed and even supervised the work on site. His name, 
his nasab and sometimes his nisba proclaim his individuality. The public announcement of 
the function in the inscriptions is accompanied by a claim to respectability through the titles 

“ustāḏ” or “muʿallīm”.

Keywords: onomastics, architect, Near East, Mamluk period, monumental epigraphy

ملخص. 

أسماء المعماريين وعمال البناء الرئيسيين في نقوش الشرق الأدنى إباَّن العصور الوسطى )ق ١٣‑١٥م(

لا تذكر المصادر السردية العربية في العصور الوسطى عمال البناء إلا قليلاً، وغالباً ما يسُلطَّ الضوء على دور الممولين 

الكتابية.  النقوش  لنفسها من خلال  تروج  أن  في  أيضًا  ترغب  التي كانت  البارزة  والعسكرية  السياسية  والشخصيات 

المسؤولين عن  الكتابية بشكل متزايد عن أسماء  النقوش  تلك  القرن الثالث عشر وما بعد، كشفت  ومع ذلك، ومنذ 

تشييد المباني على أرض الواقع. وكان من بينهم، المندوب العسكري المحلي الذي كان مخولاً بتنفيذ المشروع، والمهندس 

عن  نسِْبتَه  وأحياناً  ونسبه  اسمه  ويعُْلنِ  الموقع.  في  العمل  على  الإشراف  وحتى  وتصميم  بتصور  قام  الذي  المعماري 

الأستاذ  ألقاب  الاحترام من خلال  نوع من  الكتابية  النقوش  في  بالوظيفة  العلني  التعريف  ويرافق  شخصيته المتفردة. 

أو المعلم.

الكلمات المفتاحية: علم الأسماء، مهندس معماري، الشرق الأدنى، العصر المملوكي، نقوش كتابية أثرية

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…96

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1.	 Introduction

Les sources narratives nous permettent souvent d’identifier et de connaître les noms 
des commanditaires des bâtiments ayyoubides et mamelouks du Proche‑Orient ; toutefois, 
ceux de leurs concepteurs et bâtisseurs restent souvent ignorés. Tant les chroniques que les 
sources épigraphiques portent peu d’intérêt à la visibilité et à la publicité de leur identité. Ainsi, 
Max Van Berchem écrivait déjà, à la fin du xixe siècle : « Quant à l’architecte proprement dit, 
il figure assez rarement dans les inscriptions 1. » Or le corpus épigraphique proche‑oriental 2 
du xiiie au xve siècle présente une variabilité de cas que nous voudrions ici interroger en suivant 
une distribution géographique, depuis l’Est anatolien ayyoubide jusqu’à l’Égypte mamelouke. 
La différence dynastique n’est en aucun cas un frein, puisque les Ayyoubides s’installent au 
nord du Tigre (Āmid, Mayyāfariqīn, Ḥiṣn Kayfa) quasiment au moment où ils sont renversés 
dans la vallée du Nil par les Mamelouks. Toute proportion gardée, cette aire géographique et 
temporelle voit bien plus d’occurrences épigraphiques de noms de bâtisseurs qu’auparavant. 
Dès lors, comment interpréter ce phénomène ? Dans l’introduction de ce dossier, nous avons 
mis en lumière six fonctions potentielles de la « signature » (identification, authentification, 
auctorialité, valorisation du mécène, plus‑value et reconnaissance de la créativité personnelle) ; 
celles des architectes entrent‑elles dans une de ces catégories ?

2.	 Les titres et les fonctions

La construction d’un bâtiment public nécessitait la participation d’un certain nombre 
d’intervenants, depuis le commanditaire jusqu’aux manœuvres, en passant par le maçon, 
mais les sources narratives et épigraphiques ne permettent pas de connaître exactement leurs 
fonctions dans l’organigramme, d’autant qu’elles ont pu évoluer selon les lieux et les époques, 
voire s’adapter à la construction de bâtiments particuliers. De manière générale, les rôles des 
protagonistes dans l’érection d’un bâtiment apparaissent relativement fixes et se divisent en 
quatre catégories à partir du xiiie siècle 3 : les commanditaires, les hommes qui supervisent la 
construction par délégation, ceux qui l’exécutent et ceux qui fabriquent les matériaux sur le 
chantier ou ailleurs 4. La première catégorie est évidente, ce sont les hommes de pouvoir, qui ont 
la capacité de mobiliser les ressources financières destinées à l’entreprise, mais ils ne participent 
pas à la construction ni ne l’organisent au jour le jour : ils la confient à un mandataire. Le cas 
de figure peut être plus compliqué, comme pour la citadelle du Caire, dont l’inscription de 
fondation cite trois personnes, à savoir le sultan Saladin, qui en a ordonné la construction, 

1.  Van Berchem 1894‑1903, p. 84.
2.  Le corpus interrogé est constitué du Répertoire chronologique d’épigraphie arabe (RCEA) et du Thesaurus 
d’épigraphie islamique (TEI), qui lui fait suite, ainsi que des monographies focalisées sur des exemples 
régionaux.
3.  Behrens‑Abouseif 1995 ; Rabbat 1998, p. 31‑33 ; Behrens‑Abouseif 2007, p. 43‑45.
4.  Shatzmiller 1994, p. 209‑216.

jean-charles  ducène 97

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et son frère al‑Malik al‑ʿĀdil, qui a dirigé les travaux par les soins (ʿalā yad) de l’émir Qarāqūš 5. 
Ce dernier appartient ainsi à la deuxième catégorie de « bâtisseurs », qui se spécialise à l’époque 
mamelouke et est désignée par un titre particulier : šādd al‑ʿamāʾir, intendant des bâtiments 
fondés par le sultan régnant. Sa position devient importante lors du troisième règne du sultan 
al‑Nāṣir Muḥammad (r. 1310‑1340), car le personnage portera parfois le titre de nāẓir al‑ʿimāra, 
« inspecteur de la construction », ou celui de nāẓir al‑ʿamāʾir, « directeur des constructions ». Ce 
contrôleur a en charge l’entretien des bâtiments, il procure les matériaux, prend langue avec les 
architectes et les maîtres d’œuvre, coordonne les intervenants et contrôle le budget. Al‑Qalqašandī 
parle en ces termes du šādd ou nāẓir al‑ʿimāra : « C’est lui qui a la décision sur les bâtiments 
royaux que le sultan veut édifier ou restaurer, palais, demeures, murailles 6. » Ce Mamelouk de 
vingt‑quatrième rang était un jeune officier qui n’avait aucune compétence particulière dans la 
construction. Au xve siècle, le titre devient « muʿallim », voire « muʿallim al‑muʿallimīn », « maître 
des maîtres ». Ce dernier doit superviser le muhandis ou le miʿmār (« maître d’œuvre », parfois 
simple « maçon »), qui ne relèvent pas du personnel de la cour. La situation évolue toutefois 
durant la période mamelouke ; en effet, comme l’a démontré Doris Behrens‑Abouseif, si de 1250 
à 1350, des émirs issus de la caste des militaires occupent effectivement ces postes, on voit 
ensuite arriver de réels artisans civils, qui se sont élevés socialement. Pour quelques‑uns, cette 
ascension s’est même traduite par des mariages entre des membres de leur famille et des émirs 7. 
Malgré tout, ce ne sont pas les noms de ces exécuteurs que l’on trouve sur les inscriptions 
de fondation, mais bien ceux des émirs, à l’instar de Muḥammad ibn Bīlik al‑Muḥsinī sur la 
mosquée du sultan Ḥasan (construite entre 1356 et 1363), de Ǧahārkas al‑Ḫalīlī sur le complexe 
funéraire du sultan Barqūq (élevé entre 1384 et 1386), de Lāǧīn al‑Ṭurunṭāy sur la ḫanqa de 
Faraǧ ibn Barqūq (bâtie entre 1400 et 1411), du secrétaire de l’armée Qāḍī ʿAbd al‑Bāsiṭ sur 
la madrasa de Barsbāy (érigée en 1423‑1424), de l’atabeg Azbak sur la chaussée construite 
sous Qayṭbay à Guizeh et, plus étonnant, du cheikh soufi ʿAbd al‑Qādir al‑Dašṭūṭī sur la 
mosquée Asalbay (construite en 1498‑1499) au Fayyūm 8. Pour terminer, la quatrième catégorie 
du personnel « bâtisseur » concerne le bannāʾ (« maçon »), voire le manœuvre journalier ou 
l’esclave. Pour Maya Shatzmiller 9, le fait que les salaires ou les gratifications attribués à ces 
intervenants manuels soient bas témoigne de leur statut inférieur dans la société. Dans le même 
ordre d’idée, D. Behrens‑Abouseif 10 remarque que les salaires des intendants ayant en charge 
la maintenance des bâtiments mentionnés dans les documents de waqf équivalent à ceux de 
plombiers : ils correspondent donc aux gages d’artisans. Toutefois, en 788/1386, l’historien 
Ibn Iyās décrit la cérémonie d’inauguration de la madrasa du sultan Barqūq, lors de laquelle une 
robe d’honneur fut remise au grand écuyer Ǧahārkas al‑Ḫalīlī, surveillant de la construction, 

5.  Van Berchem 1894‑1903, p. 84 ; TEI, fiche 8110.
6.  Al‑Qalqašandī, Ṣubḥ al‑aʿšā IV, p. 23.
7.  Behrens‑Abouseif 1995, p. 297‑299.
8.  Van Berchem 1894‑1903, p. 298 (Ǧarkās), 319 (Lāǧīn al‑Ṭuruntay), 344 (ʿAbd al‑Bāsiṭ), 350, 402, 470 
(Azbak), 557 (ʿAbd al‑Qādir) ; Behrens‑Abouseif 2007, p. 44, 203‑204, 225, 252. 
9.  Shatzmiller 1994, p. 215‑216.
10.  Behrens‑Abouseif 1995, p. 294.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…98

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


au maître des maîtres (muʿallim al‑muʿallimīn) Aḥmad ibn al‑Ṭūlūnī et à vingt‑cinq autres 
Mamelouks de ce même Ǧahārkas. Les ingénieurs, les marbriers, les menuisiers, les peintres 
et les maçons en reçurent une aussi, et chaque manœuvre fut gratifié de deux pièces d’or 11. 
Le même chroniqueur rapporte que lors de l’inauguration de la mosquée madrasa d’al‑Ġūrī, 
en 909/1503, le sultan distribua des présents au responsable des travaux, l’émir Ināl, ainsi 
qu’aux maçons et aux décorateurs 12. Ces muhandis‑s apparaissent en groupe dans les sources 
mameloukes, toujours de manière anonyme, pour la construction de ponts, de digues, de canaux 
et d’aqueducs. Il est difficile de différencier les fonctions des uns et des autres, mais certaines 
sources narratives y contribuent en partie. Al‑Maqrīzī nous apprend ainsi que lorsque Baybars 
voulut ériger une mosquée notable, il s’investit personnellement et envoya plusieurs muhandis‑s 
pour rechercher le meilleur emplacement, qu’il visita avec son vizir et sa suite en rabiʿ II 665/
janvier 1267, pour donner des instructions concernant les propositions générales et certains 
détails : « Il ordonna que le plan de la mosquée lui fut soumis [rasama bayna yadayhi hayʾat 
al‑ǧāmiʿ], le reste du terrain étant mis en waqf 13. » Le projet fut débattu ensuite lors d’une 
séance chez son fils, et il nomma des mušidd‑s, des « agents vérificateurs », pour contrôler la 
construction. Cette mosquée lui tenait à cœur, car il voulait faire montre de piété en faisant 
ériger un dôme avec les spolia rapportés de la campagne victorieuse contre les croisés de Jaffa. 
Le bois et le marbre enlevés à la citadelle franque furent ainsi expressément ramenés au Caire 
à cet effet. Lorsque la mosquée fut terminée en 667/1269, Baybars vint la vérifier et, satisfait, 
il offrit des robes d’honneur à ceux qui s’étaient occupés des travaux.

Un siècle plus tard, al‑Maqrīzī et Šuǧāʿī nous apprennent 14 que le sultan al‑Ṣāliḥ Ismāʿīl 
envoie en rajab 743/décembre 1342, à Ḥāmah en Syrie, l’émir Aqǧubā, šādd al‑ʿimāra, et le 
muhandis al‑Ḥuǧayǧ (anciennement écrit Abǧīǧ) ibn ʿAbdallāh pour qu’ils étudient le palais 
qu’Abū l‑Fidāʾ s’était fait construire afin de s’en inspirer pour la construction d’une salle palatiale 
à la citadelle, la qaʿā al‑Duhayša. Les deux officiels reviennent du voyage avec des idées, mais 
aussi avec une cargaison de quatre mille blocs de pierre rouges et blancs transportés à dos de 
chameaux. On ignore quelles étaient les activités concrètes des deux hommes, mais il est plus 
que certain que le šādd al‑ʿimāra était le gage officiel de la mission, celui qui avait autorité 
pour « ouvrir » les portes et réquisitionner les matériaux nécessaires, tandis que le muhandis 
al‑Ḥuǧayǧ devait prendre note et dessiner la construction à imiter, ce qui laisse supposer 
l’existence d’un quelconque support graphique, ne serait‑ce qu’un croquis. La qaʿā al‑Duhayša 
fut terminée en 1344.

Récemment, Amenah Abdulkarim (Kuwait University) a tenté de rassembler des indices 
pour montrer que les muhandis‑s, au moins au xve siècle, auraient pu voir leur identité 
professionnelle reconnue sous le terme miʿmār, « maître maçon », dans la mesure où les 
techniques de construction relevaient de la maîtrise d’un certain nombre d’outils mathématiques 

11.  Hautecœur, Wiet 1932, p. 133.
12.  Van Berchem 1894‑1903, p. 574, n. 1.
13.  Al‑Maqrīzī, Ḫiṭaṭ IV/1, p. 188‑194 ; Bloom 1982 ; Behrens‑Abouseif 2007, p. 121‑126.
14.  Al‑Maqrīzī, Ḫiṭaṭ III, p. 680 ; Kahil 2006, p. 170‑171.

jean-charles  ducène 99

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


théoriques, dont témoignent les ouvrages de handasa (« géométrie ») étudiés dans le Caire 
mamelouk 15. De manière plus concluante, la même chercheuse a également expliqué que les 
documents juridiques d’époque mamelouke les présentaient bien comme des experts ayant un 
statut de témoin lors de querelles au sujet du bâti 16.

Leo Mayer, dans l’introduction de son Islamic Architects and Their Works, dénombre dans 
les sources écrites et l’épigraphie une vingtaine d’individus appartenant à plusieurs catégories 
de « bâtisseurs » pour Le Caire, Jérusalem, Damas et Alep. Il en conclut que les architectes 
n’auraient pas vraiment eu de personnalité car :

– l’essentiel des bâtiments construits étaient religieux et relevaient de commandes d’État 
ou de gouvernants, et non pas d’une architecture « bourgeoise », domestique ;

– l’érection d’un bâtiment était à l’initiative d’un commanditaire, et non l’expression d’une 
volonté urbaine, la ville n’étant rien d’autre qu’une entité administrative et ses habitants 
n’ayant ni droits ni privilèges spécifiques ;

– les bâtiments étaient construits relativement vite et conçus par un seul homme 17.

En s’appuyant sur l’épigraphie et sur les « signatures » qui nous sont connues, peut‑on 
réviser ou affiner ces assertions de 1956 ? L’émergence publique d’un groupe professionnel 
s’est‑elle traduite par la mention, sporadique au début de la période, de noms « d’architectes » 
qui auraient ainsi sorti l’activité de l’anonymat ? En effet, les époques ayyoubide et mamelouke 
voient l’essor de communautés urbaines dont les fonctions sociales des acteurs sont mieux 
décrites ou enregistrées dans les sources narratives. Ces catégories d’intervenants dans la vie 
de la ville revendiquent plus ou moins leur légitimité ou leur position. Si cela est spécialement 
vrai pour l’élite militaire et la cléricature, l’est‑ce également pour ceux qui les servent et qui 
offrent des réalisations en pierre aux volontés publiques ?

3.	 Les témoignages épigraphiques

Ainsi, nous allons extraire du corpus d’inscriptions déjà édités les passages notant le titre 
et le nom des intervenants dans la construction d’édifices, afin d’en catégoriser les éléments.

Nous présenterons dans cette partie des exemples respectivement anatoliens, syriens, puis 
égyptiens, traités, par commodité, par ordre chronologique.

15.  Abdulkarim 2017, p. 75‑83.
16.  Abdulkarim 2017, p. 104‑144.
17.  Mayer 1956, p. 22‑23.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…100

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.1.	 Les inscriptions anatoliennes

3.1.1.	 Āmid (actuelle Diyarbakır)
Plusieurs inscriptions lapidaires indiquent les différents intervenants dans les constructions 

publiques de la ville.
En 595/1198, une première inscription de la citadelle indique le percement d’une nouvelle 

porte, « la porte de la délivrance » (Bāb al‑Faraǧ), ordonné par le souverain urtukide 
Abū l‑Muẓaffar Sukmān, et précise que le constructeur en est ʿ Īsā Abū Dirhām, « constructeur 
des maisons » (bannāʾ al‑durr 18). Son nom est de nouveau cité comme le bâtisseur de la madrasa 
Zinǧīriya 19 :

البنّاء عيسى أبو درهم

« Le constructeur est ʿĪsā Abū Dirham. »

Le même artisan est nommé dans une troisième inscription, non datée, manifestement 
déplacée dans une construction ultérieure 20.

Une génération plus tard, en 620/1223, la madrasa Masʿūdiya est construite par un certain 
Masʿūd – esclave de son état selon Yūsuf Rāġib 21 – sur le plan (tarsīm) du maître (ustāḏ) 
Ǧaʿfar ibn Maḥmūd al‑Ḥalabī 22 :

البنّاء مسعود ترسيم الأستاذ جعفر بن محمود الحلبي وذلك في سنة عشرين وستمائة.

« Le constructeur est Masʿūd [sur] le dessin du maître Ǧaʿfar ibn Maḥmūd al‑Ḥalabī, en 620 
[1223‑1224]. »

Dans la cour de la grande mosquée, derrière la partie orientale de la façade nord, une 
inscription de fondation, ou plutôt de restauration, désigne l’ordonnateur du travail comme 
étant l’émir urtukide Abū l‑Fatḥ Mawdūd ibn Maḥmūd. La lacune empêche de savoir quelle 
était la fonction de l’émir Šams al‑Dīn al‑Masʿūd – peut‑être superviseur (bi‑išāra), comme 
le suggère Jean Sauvaget 23. Le texte continue et nomme ensuite le constructeur (bannāʾ) et 
l’auteur du dessin, l’ustāḏ Ǧaʿfar ibn Maḥmūd al‑Ḥalabī :

18.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 322 ; TEI, fiche 8256.
19.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 335 ; TEI, fiche 8258.
20.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 323 ; TEI, fiche 8257.
21.  Rāġib 2013, p. 289.
22.  Gabriel, Sauvaget 1940, I, p. 173, 195‑197, 335, no 100 ; Mayer 1956, p. 86 ; RCEA, X, p. 204‑206, 
nos 3900‑3902 ; TEI, fiche 4072.
23.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 331, no 90 ; TEI, fiche 4071.

jean-charles  ducène 101

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


البناء مسعود ترسيم  المسعود  الملك  ابي العز  ا�لكبير شمس الدين  الصاحب  الأسفهسلار  الأمير  ]باشارة[  ]…[ وذلك 

الأستاذ جعفر بن محمود الحلبي وذلك في سنة عشرين وستمائة.

« […] Et cela sous la supervision de l’émir, du général, du grand ṣāḥib, Šams al‑Dīn Abū l‑ʿIzz 
al‑Malik al‑Masʿūd. Le constructeur est Masʿūd, [sur] le dessin du maître Ǧaʿfar ibn Maḥmūd 
al‑Ḥalabī, et cela en 620 [1223‑1224]. »

Quatorze ans plus tard, en 634/1236‑1237, sous un nouveau prince, l’ayyoubide 
Abū l‑Fatḥ Ayyūb, deux tours de l’enceinte sont érigées ; elles portent des inscriptions quasi 
identiques 24. L’une indique, après le nom du prince ordonnateur :

البناء ابو الفرج ترسيم شجاع الدين جعفر ابن محمود الحلبي وذلك في سنة أربعة وثلتين وستمائة.

« Le constructeur est Abū l‑Faraǧ, [sur] le plan de Šuǧāʾ al‑Dīn Ǧaʿfar ibn Maḥmūd al‑Ḥalabī, 
et cela en 634 [1236‑1237]. »

La seconde ajoute le titre de « patron » ou de « commandant » (muqaddam 25) à 
Ǧaʿfar ibn Maḥmūd.

Ce même ustāḏ Ǧaʿfar ibn Maḥmūd fait un disciple, qui œuvre en 620/1223 à la restauration 
d’un pont à 21 km à l’est de Diyarbakır, sur la rivière Ambar (Ambar çayı köprüsü), près de 
Mardin 26, sur la route Diyarbakır‑Silvan. Il s’agit d’un certain ʿUṯmān ibn Ṭākāk, bannāʾ 
(« maçon »), qui se targue d’avoir été ġulām (« apprenti », « jeune servant ») auprès du premier. 
Albert Gabriel en déduit que l’on peut voir en Ǧaʿfar « un technicien capable de dresser un 
projet graphique et [en] Abū l‑Faraǧ […] un exécutant, maître‑maçon ou entrepreneur 27 ».

Neslihan Kaya, dans sa thèse inédite, remarque que le terme bannāʾ est attesté dans 
l’épigraphie d’Āmid depuis le xie siècle et que ses occurrences ici ne constituent pas une 
innovation, mais bien une continuité 28.

3.1.2.	 Mayyāfariqīn (actuelle Silvan)
Dans l’enceinte nord de la ville, au‑dessus des consoles des mâchicoulis de la porte de 

Kulfa, une inscription commémore la rénovation de cette dernière et sa nouvelle dénomination 
en « porte de la délivrance », entre 607/1210 et 615/1218. Elle se termine par « Œuvre [ʿamal] 
d’Abū l‑ʿAlā ibn Abū l‑Fatḥ 29 ». Selon N. Kaya, une deuxième inscription, rédigée selon la 
même phraséologie et avec le même nom, était visible sur le montant de la porte de la mosquée 

24.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 325 ; TEI, fiche 2559.
25.  Gabriel, Sauvaget 1940, I, p. 173 ; Mayer 1956, p. 37‑38 ; RCEA, XI, p. 88‑89, no 4137 ; TEI, fiche 2488.
26.  Gabriel, Sauvaget 1940, I, p. 209, n. 3 ; Beysanoğlu 1987, p. 351 ; TEI, fiche 31354.
27.  Gabriel, Sauvaget 1940, I, p. 173.
28.  Kaya 2023, p. 712.
29.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 341‑342 ; TEI, fiche 3093.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…102

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ṣalāḥ al‑Dīn 30. Actuellement invisible, elle se lit, selon la chercheuse, sur une photo prise par 
Gertrude Bell en mai 1911. Le minaret de la mosquée extra‑muros montre également, sur sa 
façade ouest, une inscription de construction mentionnant l’ustāḏ Abū l‑Ḥasan ibn Abū Saʿīd 31. 
A. Gabriel date son érection de la première décennie du xiiie siècle 32.

3.1.3.	 Édesse (Urfa, actuelle Şanlıurfa)
La madrasa šaféite, située à côté de la grande mosquée, a été terminée en 587/1191, 

sous la direction (ʿalā yad) d’un certain Ḫaldī 33. Dans le mur nord de la mosquée 
Ömeriye Camii (aujourd’hui Kazancı Camii), l’inscription de construction est due à l’ustāḏ 
Muḥammad ibn Aḥmad 34 :

بسملة عمر هذا المسجد المبارك الأستاذ محمد بن احمد لاجل إقامة الصلوة سنة عشر وستمائة.

« Le maître Muḥammad ibn Aḥmad a érigé cette mosquée bénie pour la réalisation de la prière 
en 610 [1213‑1214]. »

Une des portes de la ville a été construite par l’entremise (bi‑wilāya) d’un certain 
« Kāfūr al‑ʿĀdilī […] al‑Dawla, sous al‑Malik al‑Muʿaẓẓam 35 », le sultan ayyoubide de 
Mayyāfariqīn al‑Malik al‑Muẓaffar Šihāb al‑Dīn, au pouvoir entre 617/1220 et 642/1244.

3.1.4.	 Ḥiṣn Kayfa (actuelle Hasankeyf)
La face nord du minaret de la grande mosquée de la citadelle, érigée sur un piton rocheux, 

donne à voir une inscription de construction 36 :

ه في سنة سبعة وعشرين وسبعمائة. عمل أحوج الناس الى الرحمن فربي بن عثمان السعدي رحمه ال���ل

« Œuvre de celui de tous les hommes qui a le plus besoin du Miséricordieux, Farabī ibn ʿUṯmān 
al‑Saʿdī, que Dieu ait pitié de lui, en 727 37 [1326‑1327]. »

30.  Kaya 2023, p. 716‑717.
31.  Kaya 2023, p. 718, avec référence à Durukan 2002, p. 39‑40.
32.  Gabriel, Sauvaget 1940, I, p. 228.
33.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 356 ; TEI, fiche 8181.
34.  Van Berchem 1909, p. 61 ; RCEA, X, p. 98, no 3740 ; TEI, fiche 3006.
35.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 354‑355 ; Karakaş 1987, p. 73 ; TEI, fiche 4032.
36.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 306 ; Kaya 2023, p. 726 ; TEI, fiche 11918.
37.  Jean Sauvaget lisait « 927 » (1520), mais Neslihan Kaya (2023, p. 726) a corrigé en « 727 » (1326‑1327) ; 
Albert Gabriel avait noté que l’inscription du mihrab datait l’achèvement de la mosquée de muḥarram 601/
septembre 1204 et concluait : « On peut admettre que, dès cette date, la mosquée fut complète et posséda 
sa cour et son minaret » (Gabriel, Sauvaget 1940, I, p. 51). Cependant, au‑dessus de la porte de la salle de 
prière, une inscription de construction est datée de ǧumādā II 796/avril 1394.

jean-charles  ducène 103

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La mosquée al‑Rizq, érigée à proximité du Tigre en 811/1409, possédait une inscription de 
construction sur le mur gauche de la porte 38 :

ه تعالى. ه تعالى الحاج محمد وأخيه عمر رحمهم )كذا( ال���ل عمل الفقير الى رحمة ال���ل

« Œuvre de celui qui a besoin de la miséricorde du Très‑Haut, le ḥāǧǧ Muḥammad, et de son frère 
ʿUmar. Puisse le Très‑Haut avoir pitié d’eux ! »

3.2.	 Les inscriptions du Šām

Dans la province du Šām, nous trouvons tout d’abord à Alep des témoignages épigraphiques 
servant notre étude. Dans la mosquée Ḥāǧǧī al‑Ḥaramayn (865/1461), une inscription datée 
de 897/1491‑1492 indique le remplacement d’un financement par un autre : le donneur d’ordre 
est un « maître Muḥammad Darwīš al‑miʿmār 39 ». Il ne s’agit pas ici d’un « architecte », mais 
bien d’un responsable de l’arrangement financier.

La mosquée al‑Daraǧ 40, construite en 900/1494, est due à un certain Muḥammad ibn al‑Ṣawwāf, 
muʿallim de son état.

À Damas, la construction d’un fossé ainsi que la rénovation des portes des murailles par les 
Ayyoubides sont rappelées par cinq inscriptions, qui s’échelonnent de 623/1226 à 625/1227‑1228. 
Elles distinguent le commanditaire, le prince ayyoubide al‑Malik al‑Muʿaẓẓam ʿĪsā, du 
superviseur en charge de l’organisation de l’opération sur place, un certain Muḥammad ibn Qarsaq 
al‑Muʿaẓẓamī. Chacune de ces inscriptions se termine, à quelques variantes près, par 41 :

بتولي العبد الفقير إلى رحمة ربه محمد بن قرسق المعظمي وذلك في سنة ]…[

« Sous la direction du serviteur avide de la miséricorde de son Seigneur, Muḥammad ibn Qarsaq 
al‑Muʿaẓẓamī, et cela en l’année […] »

L’intendant Muḥammad ibn Qarsaq devait être un officier d’origine turque – le nom de 
son père, Qarsaq, signifiant « renard » dans cette langue ; il appartenait à l’entourage du prince, 
comme l’indique sa nisba, « al‑Muʿaẓẓamī », formée sur la deuxième partie du nom de règne 
de ʿĪsā.

La construction de plusieurs autres tours est commémorée de la même manière, mais 
avec des intervenants différents. En revanche, la reconstruction d’une tour au sud de Bāb 
al‑Ǧābiya en 699/1299‑1300 est rappelée par la mention du commanditaire, le sultan mamelouk 

38.  Gabriel, Sauvaget 1940, II, p. 307 ; TEI, fiche 9782.
39.  Herzfeld 1956, p. 395 ; al‑Ḥusaynī 2018, p. 418 ; TEI, fiche 35725.
40.  Mayer 1956, p. 103.
41.  Mouton et al. 2018, p. 272‑289 ; TEI, fiches 4126, 4127, 33055, 51240, 51241. 

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…104

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al‑Nāṣir Muḥammad, du gouverneur qu’il avait nommé à Damas, le grand émir Aqqūš al‑Afram, 
et des deux « officiers » qui durent organiser l’opération 42 :

ه تعالى أحمد بن عبد السلام بتولي العبد الفقير إلى رحمة ربه إبراهيم المتولي. بنظر العبد الفقير إلى ال���ل

« Sous [bi‑naẓar] la supervision de l’esclave avide [de la miséricorde] de Dieu le Très‑Haut, 
Aḥmad b. ʿAbd al‑Salām, sous la direction [bi‑tawalī] de l’esclave avide de la miséricorde de son 
Seigneur, Ibrāhīm al‑Mutawallī. »

Ces deux personnages sont par ailleurs inconnus, mais l’on peut déduire des deux formes 
verbales que le premier devait contrôler et vérifier (naẓar) l’entreprise, tandis que le second 
avait été « investi » (bi‑tawalī) de son exécution.

La madrasa mausolée de Baybars (aussi appelée « la Ẓāhiriyya »), construite en 676/1277, 
est l’« œuvre d’Ibrāhīm ibn Ġānim “l’architecte” » (ʿamal Ibrāhīm ibn Ġānim al‑muhandis 43). 
Cet homme est par ailleurs connu pour avoir construit le qaṣr ablaq de Damas pour le 
sultan Baybars 44. Toutefois, Nasser Rabat – qui lit « Ibrāhīm ibn Ġanāʾim » – remarque qu’il 
n’a eu l’honneur des sources écrites que parce que ses enfants sont devenus des ʿulāma (pl.), 
dont le nasab contenait « ibn al‑Muhandis ». Ce serait ainsi l’honorabilité de la profession des 
fils qui aurait permis au père, malgré sa proximité avec le pouvoir, d’entrer dans les chroniques 45.

À Baʿalbek, un texte de restauration de la citadelle, édifiée dans le temple antique, mentionne, 
avec la date de 796/1393‑1394, la supervision (naẓar) du « muʿallim ʿAbd Allāh [ibn] al‑ʿAzīzī 
al‑muhandis 46 ».

À Tripoli du Liban, de manière plus anecdotique, la porte et le minbar de la mosquée 
al‑ʿAṭṭār sont dues au muʿallim Muḥammad ibn Ibrāhīm al‑muhandis, comme l’indique une 
inscription sur pierre 47.

À Šawbak, une des tours de la citadelle donne à voir une inscription de construction qui 
mentionne « Muḥammad ibn ʿAbd al‑Ḥamīd al‑muhandis 48 ».

À Banyas, au nord‑ouest de la ville, la citadelle (qalʿat) de Ṣubayba, ou citadelle de Nemrod, 
livre plusieurs exemples épigraphiques d’intérêt. Le linteau d’une porte d’une tour rappelle son 
édification. Après le commanditaire de l’érection du bâtiment, l’émir Abū Saʿīd Faḫr al‑Dīn 
Iyās Ǧahārkas et l’année de construction (597/1200‑1201), le bâtisseur est mentionné d’une 
manière innovante 49 :

42.  Mouton et al. 2018, p. 311‑314 ; TEI, fiche 3168.
43.  Mayer 1956, p. 71 ; al‑Ḥusaynī 2018, p. 180 ; RCEA, XII, p. 231, no 4744 ; TEI, fiche 2385.
44.  Ibn Ṭūlūn, Ḏaḫāʾir al‑qaṣr, p. 782 ; Sauvaget 1932, no 40.
45.  Rabbat 1998, p. 33, avec référence à Taymūr 1979, p. 45‑46.
46.  Sobernheim 1925, p. 26 ; TEI, fiche 7149.
47.  Al‑Ḥusaynī 2018, p. 180 ; TEI, fiche 1601.
48.  Mayer 1956, p. 90 ; RCEA, XIII, p. 177, no 5050 ; TEI, fiche 3763.
49.  Sharon 1999, p. 52‑53 ; RCEA, IX, no 3291 ; TEI, fiche 8015.

jean-charles  ducène 105

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


صنعه أبا )كذا( الفضل الموصلى.

« Abū l‑Faḍl al‑Mawṣilī l’a fait. »

Par ailleurs, la tour nord‑ouest de la citadelle, rénovée en 674/1275‑1276, durant le règne 
de Baybars, porte une inscription commémorative qui se termine par :

الأستآذ  ومباشرة  المجاهدي  سنجر  الدين  علم  ا�لكبير  الأمير  وولاية  بكتوت  الدين  بدر  ا�لكبير  الأمير  بتوالي  بذلك 

]عبد[ الرحمن المهندس واجازة عبد الوهاب المعمار.

« Cela sous la gouvernance du grand émir Badr al‑Dīn Baktūt et le commandement du grand émir 
ʿAlam al‑Dīn Sanjar al‑Muǧāhidī, sous l’attention du maître [ʿAbd] al‑Raḥmān al‑muhandis et 
l’autorisation de ʿAbd al‑Wahhāb al‑miʿmār 50. »

À Jérusalem, une inscription ayyoubide provenant de la citadelle commémore la rénovation 
d’une tour, entreprise en 609/1212 sur l’ordre d’al‑Malik al‑Muʿaẓẓam, et se termine par 51 :

وتولى عمارته عز الدين عمر بن يغمور )كذا( المعظّمى فى شهر جمادى الأولّ سنة تسع ستمّائة والحمد للهّ ربّ العالمين 

وبشد الفقير إلى رحمة ربّه خطلج المعمار المعظّمي.

« Et sa construction a été supervisée par ʿIzz al‑Dīn ʿAmr ibn Yaġmūr al‑Muʿaẓẓamī en ǧumādā I 
de l’an 609 [octobre 1212], louange à Dieu, Seigneur des mondes, et sous l’intendance du pauvre en 
la miséricorde de son Seigneur, Ḫaṭlaǧ al‑miʿmār al‑Muʿaẓẓamī. »

Al‑Maqrīzī 52 nous rapporte une anecdote relative à la destruction des tours d’Ascalon après 
sa conquête par Saladin en 587/1191 : l’une d’elles est justement démolie par un certain Ḫaṭlaǧ.

Toujours à Jérusalem, la madrasa al‑Dawādāriyya 53 (695/1295) porte une inscription qui en 
fait une « œuvre du maître ʿAlī ibn Salāma “l’architecte” » (ʿamal al‑muʿallim ʿAlī ibn Salāma 
al‑muhandis), tandis qu’une coupole en muqarnas du Sūq al‑Qaṭṭānīn (737/1336‑1337) est 
« l’ouvrage de Muḥammad ibn Aḥmad ibn Ġulayš » (ʿamal Muḥammad ibn Aḥmad ibn Ġulayš 54).

50.  Amitai 2001, p. 110 ; RCEA, XII, p. 225, no 4737 ; TEI, fiche 2379.
51.  Sharon 1977, p. 182 ; TEI, fiche 32837. 
52.  Al‑Maqrīzī, al‑Sulūk I, p. 106.
53.  Burgoyne 1987, p. 98‑99 ; TEI, fiche 3722.
54.  ʿAbd al‑Wahhāb 1953‑1954, p. 555 ; Burgoyne 1987, p. 98‑99.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…106

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.3.	 Les inscriptions égyptiennes

Ce même nom pourrait être lu au Caire, avec la nisba « al‑Šāmī », à l’entrée du portail du 
palais de Qawsūn/Yašbak 55, construit en 738/1337 :

عمل محمد ابن احمد )2( )ابن؟( زغلش\غليش الشامي.

« Œuvre de Muḥammad ibn Aḥmad (ibn ?) Zaġliš/Ġulayš al‑Šāmī. »

Cela démontre le déplacement d’artisans et de muhandis‑s, et potentiellement le transfert 
de savoir, de conceptions et de style. Michael Burgoyne remarque que, à côté des muqarnas du 
Sūq al‑Qaṭṭānīn, d’autres portails élevés à la même période au Caire (celui de la mosquée de 
Baštāk, édifiée en 736/1336 56) et à Jérusalem (celui de la madrasa Sallāmiya) lui ressemblent : 
cela suggère que le maître d’œuvre du sultan a pu travailler pour plusieurs de ses émirs.

Les deux minarets de la mosquée al‑Šaykh 57, érigés sur la Bāb Zuwayla, sont attribués au 
constructeur Muḥammad ibn al‑Qazzāz. On lit sur le plus occidental :

ه محمد بن القزاز وكان الفراغ اول رجب سنة اثنين وعشرين وثمان مائة. عمل هذا الماذنة المباركة العبد الفقير الي ال���ل

« L’esclave, le pauvre envers Dieu, Muḥammad ibn al‑Qazzāz, a fait ce minaret béni, et l’achèvement 
a eu lieu au début de raǧab 822 [juillet 1419]. »

Le minaret oriental fait, lui, connaître le nom du commanditaire, le sultan Muʾayyad :

أمر بإنشاء هذين المنارتين المباركتين سيدّنا مولانا السلطان المالك الملك المؤيدّ أبو النصر شيخ عزّ نصره وذلك في عمل 

بن القزاّز والفراغ في شهر شعبان المعظّم قدره سنة ثلاث وعشرين وثمانمائة. العبد الفقير إلى اللهّ تعالى محمدّ إ

« Notre seigneur et maître, le sultan régnant al‑Malik al‑Muʾayyad Abū l‑Naṣr Šaykh a 
ordonné l’érection de ces deux minarets bénis, et cela sous l’action de l’esclave, le pauvre en Dieu 
Muḥammad ibn al‑Qazzāz. L’achèvement eut lieu en šaʿbān 823 [août 1420]. »

55.  Behrens‑Abouseif 2007, p. 86 ; Williams 2008, p. 75.
56.  Burgoyne 1987, p. 98‑99 ; Williams 2008, p. 152.
57.  Behrens‑Abouseif 2007, p. 241 ; Behrens‑Abouseif 2010, p. 213‑215 ; TEI, fiche 9039.

jean-charles  ducène 107

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’histoire entourant la fondation de la madrasa mausolée du sultan Ḥasan 58 illustre l’un 
des rôles du muhandis, dont la fonction n’est pas explicitée par les inscriptions : il dessine le 
plan, une esquisse pour visualiser préalablement un édifice. Ḫalīl al‑Zāhirī rapporte ainsi :

On raconte que Malik al‑Nāsir Ḥasan, lorsqu’il prit la résolution de la faire construire, appela 
tous les architectes [al‑muhandisīn] renommés de tous les pays et leur ordonna de faire un édifice 
plus élevé qu’aucun qu’il y eût jusque‑là sur la surface de la terre. Il leur demanda quel était le plus 
haut de tous les édifices connus dans le monde. Ils lui répondirent que c’était la salle d’audience de 
Kisrā Anūširwān. Il ordonna qu’on en dressât un plan géométrique [yuqāsa wa‑yuḥarrira] et qu’on 
donnât à sa madrasa dix coudées de plus d’élévation 59.

Les verbes (ici au subjonctif) qāsa à la troisième forme et ḥarra à la deuxième forme expriment 
respectivement l’idée de la mesure calculée et de la rédaction soignée d’un document, transposées 
par Jean Gaulmier par le terme « plan géométrique ». Si le détail nous échappe, il ressort de 
l’anecdote que pour les lecteurs de l’époque, le sultan aurait pu voir un dessin, une épure de 
l’īwān de Chosroês, qu’il aurait voulu dépasser dans son propre édifice.

En outre, les inscriptions de la madrasa constituent un cas particulier de l’usage de 
l’onomastique dans l’épigraphie. Dans la cour principale, au‑dessus d’une porte, il est fait mention 
du commanditaire 60, le sultan al‑Malik al‑Nāṣir Ḥasan, alors que dans l’īwān des ḥanafites, 
un verset coranique se termine par le nom de l’intendant de la construction (šād ʿimāratihi), 
Muḥammad ibn Bīlīk al‑Muḥsinī 61. Or ce personnage est bien connu des sources écrites, 
puisqu’il appartient à une illustre famille : son père fut gouverneur d’Alexandrie, et son frère 
était poète. Lui‑même connut une carrière importante sous le sultan Ḥasan : il devint gouverneur 
de Barqa, en Libye, et incidemment, à ce titre, informateur d’al‑ʿUmarī 62 pour cette région. 
Selon al‑Maqrīzī, il fut aussi chargé en 731/1331 de l’installation d’un nouvel hippodrome près 
du Nil 63. En 755/1354‑1355, il fut envoyé avec d’autres au Fayyūm pour construire des digues 
à la suite d’importantes crues. Enfin, la copie d’un coran pour le sultan al‑Nāṣir Muḥammad 
en 730/1330 porte son nom en tant que calligraphe 64. Tous ces éléments laissent ainsi penser 
que Muḥammad ibn Bīlīk al‑Muḥsinī était l’intendant en charge de l’organisation de la 
construction de la madrasa du sultan Ḥasan. Considérant la forme verbale utilisée (katabahu), 
D. Behrens‑Abouseif considère qu’il fut également le dessinateur de l’inscription, voire de 
toutes celles du sanctuaire, puisqu’elles ont toutes le même style.

58.  Behrens‑Abouseif 2007, p. 201‑214 ; Williams 2008, p. 68 ; TEI, fiche 9348.
59.  Gaulmier 1950, p. 47‑48, revu d’après le texte arabe dans Ravaisse (éd.) 1894, p. 31.
60.  RCEA, XVII, p. 18‑19, no 764.02 ; TEI, fiche 814.
61.  Behrens‑Abouseif 2007, p. 203‑204 ; RCEA, XVII, p. 23‑34, no 764.10 ; TEI, fiche 835.
62.  Al‑ʿUmarī, Masālik al‑abṣār, p. 164.
63.  Al‑Maqrīzī, al‑Sulūk II, p. 334. 
64.  Robinson (éd.) 1976, p. 289.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…108

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


4.	 Analyse

Cette trentaine de « signatures » de constructeurs, dispersée sur une vaste région géographique 
et sur deux siècles, ne peut prétendre à une représentativité absolue de l’usage des noms des 
« bâtisseurs », bien que quelques tendances se dessinent.

Tout d’abord, lorsqu’une personne est mentionnée dans l’inscription par son seul nom, sans 
qu’il soit suivi d’un titre, sa fonction n’est pas spécifiée. Tout au plus le nom est‑il introduit 
par « ʿ amal », « œuvre de ». Ce personnage n’était toutefois pas seul à l’œuvre, et une hiérarchie 
semble exister, car certains possèdent le prédicat « ustāḏ » ou « muʿallim » (« maître »), qui 
témoignent de la maîtrise de leur savoir‑faire et de leur capacité à l’enseigner. Un seul exemple, 

ʿUṯmān ibn Ṭākāk, constructeur du pont entre Āmid et Mardin, se présente comme le disciple 
d’un autre constructeur renommé d’origine alépine. Quant au titre « muhandis », il semble 
surtout présent dans l’épigraphie du Levant.

Lorsque deux ou trois noms sont énumérés successivement dans les inscriptions, un ordre 
se dessine, surtout pour les ouvrages mamelouks : apparaissent d’abord les officiers sous la 
juridiction desquels le travail est effectué – ils ont l’autorité pour imposer des corvées, acheter 
ou réquisitionner des matériaux, mettre au travail des prisonniers de guerre 65 –, puis les civils 
qui supervisent pratiquement les opérations. Le rôle des premiers est souvent introduit par 
« ʿ alā yad » (litt. « par la main »), « bi‑wilāyat » (« par l’autorité ») ou encore « naẓar » (« [sous le] 
contrôle »), tandis que les seconds ne sont présentés que par « ʿ amal » (« œuvre de ») : on 
trouve ainsi associés le nom du responsable administratif en charge du projet et celui du 
constructeur. En parallèle à ces cas classiques, quelques exemples particuliers sont à noter. 
C’est le cas de la forteresse de Nimrod, où le muhandis a aussi un rôle de surveillance, et le 
miʿmār, celui d’approbation. La situation laisse ici suggérer que les décisions techniques étaient 
sous la responsabilité de ces deux hommes. Quelles étaient les fonctions exactes de ces maîtres 
d’œuvre civils ? Tout porte à croire que le bannāʾ était bien le maçon, voire le contremaître 
si le chantier était important. Cette fonction est bien marquée par la dénomination de 

ʿĪsā Abū Dirhām à Āmid : « constructeur des maisons » (bannāʾ al‑durr). Le muhandis/muʿallim, 
au‑dessus du précédent dans la hiérarchie, disposait manifestement des capacités intellectuelles 
nécessaires pour conceptualiser, mesurer et dessiner le bâtiment. Cette habileté, sans doute 
acquise par l’expérience, lui conférait la légitimité de recevoir le titre d’ustāḏ, « maître ». Il devait 
concevoir le bâtiment en tenant compte des données du terrain et des matériaux à disposition, 
comme les sources le donnent à voir – tant les exemples narratifs égyptiens que l’inscription 
de la citadelle de Nemrod.

Le corpus nous permet également d’affirmer que ces artisans qualifiés voyageaient de leur 
propre initiative ou qu’ils étaient missionnés par un commanditaire : Ǧaʿfar ibn Maḥmūd 
al‑Ḥalabī, actif à Āmid, est originaire d’Alep ; Ibrāhīm ibn Ġānim a laissé son nom à Alep et 
à Damas sous Baybars ; Muḥammad ibn Aḥmad ibn Ġulayš a travaillé à Jérusalem et au Caire 
en 736‑737/1336‑1337.

65.  Hautecœur, Wiet 1932, p. 115‑120.

jean-charles  ducène 109

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Enfin, les muhandis‑s dessinaient le projet qu’ils voulaient mener à bien. Le terme tarsīm 
des inscriptions d’Āmid comme les allusions narratives (rasm dans un exemple du Caire) 
témoignent du fait qu’une épure graphique était réalisée. On ne saurait dire s’il s’agissait d’un 
plan à proprement parler, mais manifestement au moins d’une esquisse du bâtiment à venir. 
Cette représentation dessinée était‑elle proche des bâtiments en élévation que l’on retrouve 
dans les illustrations des manuscrits à peinture de l’époque ou était‑elle plus conforme à un plan 
au sol ? Rares sont les témoignages, mais on note tout de même le plan au sol de la mosquée 
de Médine 66, daté entre 729/1329 et 828/1424‑1425 (Paris, BnF, Arabe 6565, f o 191).

Quel était le statut social de ces « architectes » (muhandis‑s) ? L’onomastique y répond : 
la grande majorité étaient des hommes libres, puisque les inscriptions donnent à connaître 
un ism avec un nasab, parfois accompagnés d’une nisba. À Ḥiṣn Kayfa, c’est un homme ayant 
fait le pèlerinage (ḥāǧǧ) et son frère, anonyme, qui ont été actifs. Dans différentes inscriptions, 
des noms identiques reviennent, ce qui démontre que l’activité de ces hommes était régulière, 
car la conception de plusieurs bâtiments leur est attribuée. Dès lors, pourquoi ont‑ils veillé à 
laisser leur nom sur les constructions qu’ils ont pensées et construites pour le compte et sur 
l’injonction d’un autre, qui leur était socialement supérieur selon la norme du temps ? En cas 
de malfaçon, les autorités auraient de toute manière pu retrouver les responsables (comme on 
le constate dans les cas judiciaires 67). Reste alors l’espoir d’une reconnaissance de notoriété 
personnelle attachée à leur propre nom, et non pas anonymement au corps de métier auquel 
ils appartenaient. Comme nous l’avons souligné dans l’introduction de ce dossier à propos 
de la fonction de la signature, nous sommes ici face à la mise en avant de l’individualité du 
bâtisseur et au témoignage de sa création et de sa capacité à innover. Ici, c’est le domaine de 
la construction urbaine qui est marqué par cette revendication.

5.	 Conclusion

Les noms livrés par les inscriptions de construction du Proche‑Orient entre le xiiie et le 
xve siècle montrent le développement public et manifeste d’une profession. Dans l’association 
d’un nom d’action et d’un anthroponyme, les rédacteurs du Répertoire chronologique d’épigraphie 
arabe, il y a près d’un siècle, avaient lu à juste titre des « signatures ». Certes, la décision d’élever 
une construction marquant le paysage urbain relevait encore de l’évergétisme, mais si l’érection 
d’un bâtiment voulu par le pouvoir restait supervisée par un officier ou un émir, qui possédait 
l’autorité et les fonds pour mettre en œuvre l’opération, sa conception revenait bien au muhandis. 
En plus du commanditaire et du superviseur, qui avaient pour habitude de dédicacer le bâtiment 
terminé, certains muhandis‑s ajoutèrent leur nom, rendant ainsi leur contribution publique, 
comme les savants des sciences écrites le faisaient depuis longtemps. Ils s’octroyèrent ainsi 
des prédicats de respectabilité – « maître » (ustāḏ, muʿallim) – et confirmèrent leur position 
dans la société. Soulignons aussi que le lapicide était dépendant du modèle d’inscription 

66.  Sauvaget 1947, p. 48, pl. 2.
67.  Behrens‑Abouseif 2007, p. 207 ; Behrens‑Abouseif 2010, p. 189‑193.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…110

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


qu’on lui demandait de sculpter et que ce dernier lui était fourni par le muhandis, présent sur 
le chantier 68. Les « signatures de pierre » des bâtisseurs – tant les contributions épigraphiques 
qu’architecturales – sont autant de témoignages de leurs ouvrages.

	 Bibliographie

	 Sources épigraphiques

RCEA
E. Combe, J. Sauvaget, G. Wiet (éd.), Répertoire 
chronologique d’épigraphie arabe, 18 tomes, Le Caire, 
1931‑1991.

TEI
Thesaurus d’épigraphie islamique : https://www.
epigraphie‑islamique.uliege.be

	 Sources anciennes

Ibn Ṭūlūn, Ḏaḫāʾir al‑qaṣr
Ibn Ṭūlūn, Ḏaḫāʾir al‑qaṣr fī taraǧum nubalāʾ 
al‑ʿaṣr, N. al‑Ǧilāwī (éd.), Amman, 2014.

al‑Maqrīzī, Ḫiṭaṭ
al‑Maqrīzī, Kitāb al‑mawāʿiẓ wa‑l‑iʿtibār bi‑ḏikr 
al‑ḫiṭaṭ wa‑l‑āṯār, A. Fuʾad Sayyid (éd.), Londres, 
2002‑2003.

al‑Maqrīzī, al‑Sulūk
al‑Maqrīzī, al‑Sulūk, M.M. Ziyāda, 
S. ʿAbd al‑Fataḥ ʿĀšūr (éd.), Le Caire, 1956.

al‑Qalqašandī, Ṣubḥ al‑aʿšā
al‑Qalqašandī, Ṣubḥ al‑aʿšā fī ṣināʿat al‑inšāʾ, 15 vol., 
M.Ḥ. Šams al‑Dīn (éd.), Le Caire, 1987.

al‑ʿUmarī, Masālik al‑abṣār
al‑ʿUmarī, Masālik al‑abṣār fī mamālik al‑amṣār, 
[s. n.], Beyrouth, 1986.

	 Études

ʿAbd al‑Wahhāb 1953‑1954
H. ʿAbd al‑Wahhāb, « Tawqīʿāt al‑ṣunnāʿ ʿalā āṯār 
Miṣr al‑islāmiyya », BIE 36, 1953‑1954, p. 553‑558.

Abdulkarim 2017
A.F. Abdulkarim, Building Craftsmen in Mamluk 
Society (648–923/1250–1517): The Professional 
muhandis in Context, thèse de doctorat, 
Queen Mary University, Londres, 2017.

Amitai 2001
R. Amitai, « An Arabic Inscription at 
al‑Ṣubayba (Qalʿat Namrûd) from the Reign 
of Sultan Baybars », dans M. Hartal (éd), 
The al‑Ṣubayba (Nimrod) Fortress: Towers 11 and 9, 
IAA Reports 11, Jérusalem, 2001, p. 109‑123.

Behrens‑Abouseif 1995
D. Behrens‑Abouseif, « Muhandis, shād, muʿallim : 
Note on the Building Craft in the Mamluk 
Period », Der Islam 72/2, 1995, p. 293‑309.

Behrens‑Abouseif 2007
D. Behrens‑Abouseif, Cairo of the Mamluks: 
A History of the Architecture and Its Culture, 
Londres, New York, 2007.

Behrens‑Abouseif 2010
D. Behrens‑Abouseif, The Minarets of Cairo: 
Islamic Architecture from the Arab Conquest to 
the End of the Ottoman Empire, Le Caire, 2010.

68.  Van Berchem 1894‑1903, p. 186, n. 4.

jean-charles  ducène 111

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Beysanoğlu 1987
Ş. Beysanoğlu, Anıtları ve Kitâbeleri ile Diyarbakır 
Tarihi, vol. I : Başlangıçtan Akkoyunlular’a kadar, 
Ankara, 1987.

Bloom 1982
J. Bloom, « The Mosque of Baybars al‑Bunduqdārī 
in Cairo », AnIsl 18, 1982, p. 45‑78.

Burgoyne 1987
M.H. Burgoyne, Mamluk Jerusalem: 
An Architectural Study, Buckhurst Hill, 1987.

Durukan 2002
A. Durukan, Anadolu Selçuklu Sanatında Kurucular 
ve Sanatçıları, Ankara, 2002.

Gabriel, Sauvaget 1940
A. Gabriel, J. Sauvaget, Voyages archéologiques dans 
la Turquie orientale. Avec un recueil d’inscriptions 
arabes, vol. I : Texte, vol. II : Planches, Paris, 1940.

Gaulmier 1950
J. Gaulmier, La Zubda kachf al‑mamālik de 
Khalīl az‑Zāhirī, Beyrouth, 1950.

Hautecœur, Wiet 1932
L. Hautecœur, G. Wiet, Les mosquées du Caire, 
Paris, 1932.

Herzfeld 1956
E. Herzfeld, Matériaux pour un corpus 
inscriptionum Arabicarum, deuxième partie : 
Syrie du Nord. Inscriptions et monuments d’Alep, 
t. I/2 : Texte, MIFAO 77, Le Caire, 1956.

al‑Ḥusaynī 2018
F. al‑Ḥusaynī, Dīwān al‑ḫaṭṭ al‑ʿarabī fī 
Sūriya: Nuqūš al‑ʿamāʾir al‑mamlūkiyya 
(658‑922h/1260‑1516m.), Alexandrie, 2018.

Kahil 2006
A. Kahil, « The Architect/s of the Sultan Ḥasan 
Complex in Cairo », ArtAs 66/2, 2006, p. 155‑174.

Karakaş 1987
M. Karakaş, Şanlıurfa Kitabeleri, Şanlıurfa, 1987.

Kaya 2023
N. Kaya, Émergence et développement de 
l’architecture ayyoubide en haute Mésopotamie 
(xiie‑xve siècles). Éléments pour une histoire 
architecturale, épigraphique et ornementale, thèse de 
doctorat, université Paris 1 Panthéon‑Sorbonne, 
2023.

Mayer 1956
L.A. Mayer, Islamic Architects and Their Works, 
Genève, 1956.

Mouton et al. 2018
J.‑M. Mouton, J.‑O. Guilhot, C. Piaton, 
Portes et murailles de Damas, de l’Antiquité aux 
premiers Mamlouks. Histoire, architecture, épigraphie, 
PIFD 293, Beyrouth, 2018.

Rabbat 1998
N. Rabbat, « Architects and Artists in Mamluk 
Society: The Perspective of the Sources », 
Journal of Architectural Education 52/1, 1998, 
p. 30‑37.

RāĠib 2013
Y. Rāġib, « Esclaves et affranchis trahis par 
leur nom dans les arts de l’Islam médiéval », 
dans C. Müller, M. Roiland‑Rouabah (éd.), 
Les non‑dits du nom : onomastique et documents en 
terres d’Islam. Mélanges offerts à Jacqueline Sublet, 
PIFD 267, Beyrouth, 2013, p. 247‑301, https://
books.openedition.org/ifpo/5764.

Ravaisse (éd.) 1894
P. Ravaisse (éd.), Kitāb zubdat kašf al‑mamālik 
wa‑bayān al‑ṭutuq wa‑l‑mamālik taʾlif Ġarsaddīn 
Ḫalīl b. Šāhin al‑Ẓāhirī, Paris, 1894.

Robinson (éd.) 1976
B.W. Robinson (éd.), The Keir Collection: Islamic 
Painting and the Arts of the Book, Londres, 1976.

Sauvaget 1932
J. Sauvaget, Les monuments historiques de Damas, 
Beyrouth, 1932.

Sauvaget 1947
J. Sauvaget, La mosquée omeyyade de Médine. Étude 
sur les origines architecturales de la mosquée et de la 
basilique, PIFD 32, Paris, 1947.

Sharon 1977
M. Sharon, « The Ayyūbid Walls of Jerusalem: 
A New Inscription from the Time of 
al‑Muʿaẓẓam ʿĪsā », dans M. Rosen‑Ayalon (éd.), 
Studies in Memory of Gaston Wiet, Jérusalem, 1977, 
p. 179‑193.

Sharon 1999
M. Sharon, Corpus inscriptionum Arabicarum 
Palaestinae, vol. II, HbOr 30, Leyde, New York, 
Cologne, 1999

Shatzmiller 1994
M. Shatzmiller, Labour in the Medieval Islamic 
World, Islamic History and Civilization 4, Leyde, 
New York, Cologne, 1994.

n om s  d ’a rchitectes  et  de  maîtres  maçons…112

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Sobernheim 1925
M. Sobernheim, « Die Arabischen Inschriften », 
dans T. Wiegand (éd.), Baalbek: Ergebniße 
der Ausgrabungen und Untersuchungen in dem 
Jahren 1898 bis 1905, vol. III, Berlin, Leipzig, 1925, 
p. 12‑40.

Taymūr 1979
A. Taymūr, al‑Muhandisūn fi ʿaṣr al‑islāmī, 
Le Caire, 1979.

Van Berchem 1894‑1903
M. Van Berchem, Matériaux pour un corpus 
inscriptionum Arabicarum, première partie : Égypte, 
t. I, fasc. 1‑4, MMAF 19, Le Caire, 1894‑1903.

Van Berchem 1909
M. Van Berchem, Inschriften aus Syrien, 
Mesopotamien, und Kleinasien gesammelt im 
Jahre 1899 von Max Freiherrn von Oppenheim, 
vol. I : Arabische Inschriften, Leipzig, 1909.

Williams 2008
C. Williams, Islamic Monuments in Cairo: 
The Practical Guide, Le Caire, 2008.

jean-charles  ducène 113

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 59 (2025), p. 95-114    Jean-Charles Ducène
Noms d’architectes et de maîtres maçons dans les inscriptions du Proche-Orient médiéval (xiiie-xve siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



