ministère de l'éducation nationale, de l'enseignement supérieur et de la recherche



en ligne en ligne

AnIsl 59 (2025), p. 273-298

# Mathieu Eychenne

Salaires et dotations d'une mosquée damascène au xve siècle. L'acte de waqf du Ğāmi' Barsbāy d'après le Tapu tahrir defteri no 393

## Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

## Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

## **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

## MATHIEU EYCHENNE

# Salaires et dotations d'une mosquée damascène au xv<sup>e</sup> siècle

L'acte de waqf du Ğāmi' Barsbāy d'après le Tapu tahrir defteri nº 393

## RÉSUMÉ

Les registres fiscaux (*Tapu tahrir defterleri*) du xv1<sup>e</sup> siècle des archives ottomanes du Premier ministre (Başbakanlık Osmanlı Arşivleri) à Istanbul constituent une source prometteuse pour pallier le manque d'actes légaux originaux conservés et disponibles dans le cadre de l'étude historique et économique du Bilād al-Šām à l'époque mamelouke. Ces registres, produits par l'administration ottomane dès les premières années suivant la conquête de la Syrie en 1516, portent la trace, sous forme d'actes résumés, d'une documentation aujourd'hui perdue ayant trait à la propriété foncière, à la fiscalité et aux œuvres de bienfaisance. Le présent article propose l'édition, la traduction et l'étude de la waqfiyya de la mosquée fondée par le grand émir Barsbāy al-Nāṣirī dans le faubourg nord de Damas au xv<sup>e</sup> siècle, telle qu'elle a été enregistrée dans la documentation ottomane. Ce faisant, il s'agit de mettre en lumière les modalités du mécénat des élites militaires à Damas et de proposer une réflexion sur la mise en place d'une forme de salariat, notamment à l'intention du milieu des oulémas, induite par la généralisation du dispositif légal du waqf à la fin du Moyen Âge.

Mots-clés: Damas, Bilād al-Šām, archives ottomanes, waqf, Mamelouks, mosquée, histoire économique et sociale, oulémas, salaires

<sup>\*</sup> Mathieu Eychenne, Maître de conférences en histoire des mondes musulmans médiévaux, université Paris Cité, mathieu.eychenne@gmail.com

### + ABSTRACT

Wages and Endowments of a Damascene Mosque in the 15th Century: The waqf Deed of Ğāmi<sup>c</sup> Barsbāy According to Tapu tahrir defteri no. 393

The 16th-century tax registers (*Tapu tahrir defterleri*) of the Ottoman archives of the Prime Minister (Başbakanlık Osmanlı Arşivleri) in Istanbul constitute a promising source to overcome the lack of original legal acts preserved and available in view to study the social and economic history of the Bilād al-Šām in the Mamluk period. These registers, produced by the Ottoman administration from the first years after the conquest of Syria in 1516, bear the trace, in the form of summarised acts, of documentation now lost relating to land ownership, taxation, and charity. The present article proposes the edition, translation, and study of the endowment deed (*waqfiyya*) of the mosque founded by the great amir Barsbāy al-Nāṣirī in the northern suburb of Damascus in the 15th century as recorded in Ottoman documentation. In so doing, the aim is to shed light on the modalities of patronage of the military elites in Damascus and to propose a reflection on the establishment of a form of wage-earning, particularly for the ulamas, induced by the generalisation of the legal *waqf* system at the end of the Middle Ages.

Keywords: Damascus, Bilād al-Šām, Ottoman archives, waqf, Mamluks, mosque, economic and social history, wages

ملخص
 أجور وأوقاف مسجد دمشقي في القرن الخامس عشر الميلادي.
 وثيقة وقف جامع برسباي حسب ما ورد في Tapu tabrir defteri رقم ٣٩٣

تشكل سجلات ضرائب القرن السادس عشر الميلادي (Başbakanlık Osmanlı Arşivleri) من الأرشيقات العثمانية لرئيس الوزراء (Başbakanlık Osmanlı Arşivleri) بإسطنبول مصدرًا واعدًا للتغلب على نقص الوثائق القانونية الأصلية المحفوظة والمتاحة لدراسة تاريخ واقتصاد بلاد الشام في العصر المملوكي. هذه السجلات، التي أنتجتها الإدارة العثمانية منذ السنوات الأولى التي تلت فتح سوريا عام ١٥١٦م، تحمل الأثر لوثائق مفقودة اليوم في شكل وثائق ملخصة نتعلق بملكية الأراضي والضرائب والأعمال الخيرية. يقدم المقال الحالي نشر وترجمة ودراسة لوقفية المسجد الذي أسسه الأمير الكبير برسباي الناصري في الضاحية الشمالية لدمشق في القرن الخامس عشر الميلادي كما هي مسجلة في الوثائق العثمانية. والهدف من ذلك هو تسليط الضوء على أشكال رعاية النُخب العسكرية في دمشق، وتقديم أفكار عن إنشاء شكل من أشكال التوظيف بأجر، وخاصة بالنسبة لأوساط العلماء، الناجم عن تعميم نظام الوقف الشرعي في نهاية العصور الوسطي.

الكلمات المفتاحية: دمشق، بلاد الشام، الأرشيڤات العثمانية، وقف، المماليك، مسجد، التاريخ الاقتصادي والاجتماعي، علماء، أجور

## 1. Introduction

Le vendredi 8 août 1427¹, jour de grande prière, le vice-sultan de Damas, accompagné des émirs de l'armée, se rendit dans le quartier de Suwayqat Ṣārūǧā, le faubourg nord de Damas, dans une nouvelle mosquée, la mosquée du Chambellan, inaugurée un mois plus tôt. Durant son prêche, le grand cadi chafiite fit preuve d'une remarquable éloquence, rapportant les traditions attestées du prophète Muḥammad (hadiths) qui louent la construction des mosquées ainsi que les commentaires contraires et ceux qui les rapportaient². Acte politique autant que manifestation de piété, la fondation d'une mosquée du vendredi était un symbole de pouvoir et de puissance. Dans la plus pure tradition des officiers de l'armée mamelouke, le fondateur de ce nouveau lieu de culte, l'émir Barsbāy al-Nāṣirī (m. 852/1448-1449), avait accolé son mausolée à l'édifice et s'était assuré de la pérennité du financement de sa mosquée funéraire en constituant à son profit de superbes biens en waqf (c'est-à-dire en biens de mainmorte³).

De l'original du document légal, la waqfiyya (ou acte de waqf), qui instituait la fondation pieuse de l'émir, nous n'avons malheureusement aucune trace. En effet, si depuis quelques décennies, les chercheurs ont pris la pleine mesure de l'importance de cette documentation pour écrire l'histoire socio-économique du monde islamique médiéval, rares sont les waqfiyya-s produites à la fin du Moyen Âge à Damas – et plus généralement encore au Bilād al-Šām, l'espace syro-palestinien – à avoir été conservées <sup>4</sup>. Confrontés à une véritable pénurie d'archives, les historiens de la Syrie médiévale doivent donc prendre des chemins de traverse, et le recours aux registres ottomans, ou Tapu tahrir defterleri, rédigés au xvie siècle, paraît être l'un des plus prometteurs, même si ces documents restent encore largement à explorer <sup>5</sup>. Ainsi, certains de ces registres, conservés à Istanbul, au Başbakanlık Osmanlı Arşivleri (archives ottomanes du bureau du Premier ministre), retranscrivent, sous une forme abrégée et très largement résumée, des actes de waqf copiés à partir des documents originaux ou de recueils (siğillāt) préalablement établis à l'époque mamelouke (1250-1517), parfois à des époques antérieures <sup>6</sup>.

- 1. Le 14 šawwāl 830 de l'hégire.
- 2. Al-Nu'aymī, Dāris II, n° 26, p. 339-340.
- 3. Al-Nu'aymī, Dāris II, n° 249, p. 184. Sur le waqf en général, voir Peters, «Waķf I», EI², 2002.
- 4. Contrairement à l'Égypte, qui se trouve, quant à elle, portée par un fonds d'archives foisonnant, particulièrement pour la période mamelouke: essentiellement des actes légaux de constitution en waqf et de vente, d'échange et de transfert de droits de propriétés Voir Denoix 1995, p. 30; Loiseau 2012, p. 165-166.
- 5. Sur ces registres, voir Faroqhi, « Taḥrīr », EI², 2000. Déjà en 1951, Bernard Lewis rendait compte de la richesse de ce fonds en énumérant les registres susceptibles d'intéresser les ottomanistes (Lewis 1951); de fait, le recours à ce type de document leur est devenu, depuis lors, familier et courant (Bakhit 1982). Michael Winter et plus récemment Toru Miura et Élodie Vigouroux ont relevé la pertinence d'une démarche de recherche consistant à recourir aux documents ottomans du xv1° siècle pour écrire l'histoire du Bilād al-Šām mamelouk. Toutefois, peu d'études ont jusqu'à présent pris en compte ce type d'archive dans leurs analyses. Pour une étude des waqf-s de la grande famille des Banū Manǧak à Damas, voir Winter 2004; Miura 2010; Vigouroux 2014, notamment p. 211-219.
- 6. Voir Winter 2004, p. 298. Damas et sa province furent intégrées, dès la conquête ottomane en 1516, au système administratif de l'Empire. L'historien damascène Ibn Ṭūlūn rapporte qu'au lendemain même de l'entrée du sultan Salīm I<sup>er</sup> à Damas, un recensement de la population, des propriétés (*amlāk*) et des

Le présent article propose l'édition, la traduction et l'étude de l'acte de waqf de la mosquée damascène de l'émir Barsbāy al-Nāṣirī tel qu'il a été consigné dans le *Tapu tahrir defteri*<sup>7</sup> n° 393<sup>8</sup> et entend ainsi, par cette démarche et par la mise en lumière d'une documentation inédite, contribuer à l'histoire socio-économique de Damas et du Bilād al-Šām à la fin du Moyen Âge.

## 2. Édition et traduction du document

Le registre TD n° 393 n'est pas daté. Sur la base de la mention du plus récent document compilé dans ce registre, Toru Miura propose de considérer qu'il a été produit, au plus tard, en 954/1547-15489, sous le règne du sultan Sulaymān I<sup>er</sup> al-Qānūnī (« le Législateur ») — connu en Occident sous le nom de Soliman Ier le Magnifique —, soit un peu plus de trente ans après la conquête du Bilād al-Šām par les Ottomans. Il rassemble les résumés de près d'un millier d'actes de waqf et de propriétés privées (milk) damascènes, les plus anciens datant du début du xIII° siècle. Après la retranscription du texte, nous en proposerons une traduction en français.

۱، وقف

٠٠ سيفي برسباي الناصري على جامعه الكائن ظاهر دمشق في محّلة سويقة صاروجا المعروف بإنشائه على أن

٣٠ يبدأ من له النظر في ذلك لصلاحه واصلاحه وعمارته وما فضل بعد ذلك يصرف للإمام في كلّ شهر ستين

٤٠ درهاماً ويصرف لقارئ المصحف في كلّ شهر عشرين درهماً ويصرف للخطيب في كلّ شهر خمسين درهماً ويصرف

٥. لقارئ البخاري في كلّ سنة مائة درهم وخمسين درهمًا وللناظر في كلّ شهر اربع مائة درهم وللبواب

٠٦. في كلّ شهر ستين درهماً وللفراش والشعّال في كلّ شهر مائة درهم ويصرف لثلّاثة انفار رؤساء

٧. للمؤذنين في كلّ شهر مائة درهم وخمسون درهماً وبصرف لستة انفار مؤذنين في كلّ شهر مائتي واربعين

٨٠ وبصرف الأجزاء يوم الجمعة عشرين درهمًا ويصرف للقراء للشبّاكة في كلّ شهر درهمًا ويصرف للمخبر<sup>١٥</sup>

٩. ستين درهمًا ويصرف للقراء في المدفن في كلُّ شهر مائة درهم وعشرين درهم ويصرف للأيتام في كلُّ

١٠. شهر مائة درهم ويصرف لهم ايضاً في كلّ شهر في ثمن حبر واوراق واقلام وغيره مائة درهم ويصرف

fondations pieuses (awqāf) de la ville fut ordonné et mené sous la responsabilité du nouveau grand cadi, nommé par les Ottomans. La plupart des waqf-s de l'époque mamelouke furent alors ratifiés, et les actes qui les fondaient, consignés sous forme de résumés dans des registres. Voir Ibn Ṭūlūn, Mufākahat II, p. 73-75 (cité dans Winter 2004, p. 299-300; Miura 2010, p. 272-273).

- 7. Désormais abrégé en « TD ». Sur le terme tapu, voir Faroqhi, « Tapu », EI², 2000.
- 8. Voir TD n° 393, f° 70.
- 9. Voir Miura 2010, p. 275.
- 10. Hypothèse de lecture.

ا١٠ لهم في كلّ سنة لكلّ واحيد منهم قمص وجبّة صالحي ويصرف لمؤدب الأيتام في كلّ شهر ستين درهماً ويصرف
 ١٢٠ للواعظ في كلّ شهر ستين درهماً ويصرف للمشارف في كلّ شهر اربعين درهماً ويصرف للكاتب في كلّ شهر [ستين درهماً]

١٣. ويصرف للجابي في كل شهر ستين درهماً ويصرف للمرقي في كل شهر عشرين درهماً ويصرف للشاوي في كل شهر ١٤. عشرين درهماً ويصرف لمعمار في كل شهر ثلاثين درهماً ويصرف لمشد العماير في كل شهر ستين درهماً ويصرف
١٥. للقراء بيوم الجمعة في كل شهر ستين درهماً ويصرف في كل شهر عشرة ارطال زيت في ثمن القناديل بالجامع
١٦. المزبور وفي كل سنة حق شمعين ثلاثين درهماً ويصرف في كل يوم الإثنين ويوم الخميس ستمائة
١٧. رغيف خبز ويفرق للفقراء على الجامع ويصرف في كل عيد اضحى في ثمن غنم اربع مائة درهم و
١٨. يصرف في كل شهر رجب في ثمن حلوا مائة درهم وعشرين درهماً تاريخ الوقفية في سنة خمسين وثمانمائة

| [٤] عن قرية<br>يعات تابع بعلبك ٣ ط | [٣] عن قرية<br>لالا تابع شوف<br>البياض ٨ ط       | [۲] عن قرية<br>بيت فار تابع شوف<br>الحرادين ۱۲ ط  | [۱] قرية<br>حشمش تابع بقاع تماماً              |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| [٨] عن طاحون<br>في قرية مزبور ١٢ ط | [۷] عن قرية<br>محارقية تابع واد[ي]<br>العجم ۱۲ ط | [٦] عن قرية<br>برجين تابع اقلم<br>حرنوب وصيدا ٨ ط | [٥] عن قرية<br>سبعل تابع جرد في<br>البيروت ٨ ط |
| [۱۲] عن قرية                       | [۱۱] عن قرية                                     | [١٠] عن قرية                                      | [٩] عن قرية                                    |
| لزازة تابع حولة                    | زعفرانية تابع (؟)                                | رحوب تابع بني جهم في                              | مجادل تابع بني مقلد في                         |
| ۲ ط                                | في الحوران ۲ ط                                   | الحوران ٣ ط                                       | الحوران ٣ ط                                    |
|                                    | [١٥] حمام                                        | [۱٤] حمام                                         | [۱۳] عن قرية                                   |
|                                    | في محلة سوق خان سلطان                            | يعرف بالواقف في محلة                              | سلورية تابع حولة                               |
|                                    | المعروف بالواقف                                  | حمام الورد تماما                                  | ۱۲ ط                                           |

## 2.2. Traduction

- I. Waqf
- 2. de Sayfī Barsbāy al-Nāṣirī sur sa mosquée [ǧāmi'], située dans les environs de Damas, dans le quartier du Petit-Marché de Ṣārūǧā [maḥallat Suwayqat Ṣārūǧā], connue comme sa fondation au titre qu'il
- 3. débute comme celui qui en détient l'inspection pour son bon état [ṣalāḥ], sa mise en valeur [islāḥ] et son bâtiment ['imāra], et qu'avec ce qu'il reste de cela, il dépense pour l'imam, chaque mois, soixante

- 4. dirhams; et il dépense pour le lecteur du Coran [qāri' al-musḥaf], chaque mois, vingt dirhams; et il dépense pour le prédicateur [ḥaṭīb], chaque mois, cinquante dirhams; et il dépense
- 5. pour le lecteur d'al-Buḥārī [qāri' al-Buḥārī], chaque mois, cent cinquante dirhams; et pour l'inspecteur en chef [nāzir], chaque mois, quatre cents dirhams; et pour le portier [bawwāb],
- 6. chaque mois, soixante dirhams; et pour le responsable des tapis [farraš] et le responsable de l'éclairage [ša  $\ddot{a}$ ], chaque mois, cent dirhams; et il dépense pour les trois chefs
- 7. des muezzins [ru'asā' al-mu'addinīn], chaque année, cent cinquante dirhams; et il dépense pour les six muezzins [mu'addin], chaque mois, deux cent quarante
- 8. dirhams; et il dépense pour le « gazetier »/l'informateur [muḥbir/muḥabbir]; et [il dépense] pour les volumes [aǧzāʾ II], le vendredi, vingt dirhams; et il dépense pour les lecteurs postés dans l'alcôve [qurrāʾ li-l-šubbāka], chaque mois,
- 9. soixante dirhams; et il dépense pour les lecteurs du tombeau [qurrā' al-madfan], chaque mois, cent vingt dirhams; et il dépense pour les orphelins [aytām], chaque
- 10. mois, cent dirhams; et il dépense pour eux aussi, chaque mois, pour le prix de l'encre, des feuilles, des calames et autres, cent dirhams; et il dépense
- II. pour eux, chaque année, pour chacun d'entre eux, une chemise [qamīṣ] et une ǧubba ṣāliḥī; et il dépense pour l'instituteur des orphelins [mu'addib al-aytām], chaque mois, soixante dirhams; il dépense
- 12. pour le sermonnaire [ $w\bar{a}^c$ iz], chaque mois, soixante dirhams; et il dépense pour l'intendant [ $mu\bar{s}\bar{a}rif$ ], chaque mois, quarante dirhams; et il dépense pour le secrétaire, chaque mois, [soixante dirhams 12];
- 13. et il dépense pour le percepteur des revenus du waqf [ǧābī], chaque mois, soixante dirhams; il dépense pour le muraqqī, chaque mois, vingt dirhams; et il dépense pour le responsable de l'entretien des canalisations [šāwī], chaque mois,
- 14. vingt dirhams; et il dépense pour l'architecte [mi'mār], chaque mois, trente dirhams; et il dépense pour l'inspecteur des bâtiments [mušidd al-'amā'ir], chaque mois, soixante dirhams; et il dépense
- 15. pour les lecteurs pour le vendredi, chaque mois, soixante dirhams; et il dépense, chaque mois, dix *rațl-*s d'huile pour le coût des chandelles [*qanādīl*] de
- 16. ladite mosquée et, chaque année, pour les bougies, trente dirhams; et il dépense, tous les lundis et tous les jeudis, six cents
- 17. galettes [raģīf] de pain, et [qui doivent être] partagées pour les pauvres [fuqarā'] à la mosquée; et il dépense pour chaque fête du Sacrifice ['Īd Aḍḥā], pour le coût des moutons, quatre cents dirhams; et
- 11. Le terme  $a\S z\bar a$ ' (sing.  $\S uz$ '), qui signifie « parts », désigne, dans les sciences coraniques, les subdivisions du Coran en vue de sa récitation, mais également les volumes du livre eux-mêmes.
- 12. Lecture incertaine dans le TD n° 393, mais le TD n° 656 nous la confirme.

18. il dépense pour chaque mois de ragab, pour le coût des douceurs, cent vingt dirhams. Date de la wagfiyya en l'année 850 [de l'hégire.]

- [1] Le village [qārya] de [2] Dans le village de Hušmuš appartenant à Bayt Far appartenant la Bekaa, en intégralité. au Šūf al-Harrādīn, 12 qirāt-s 13. [5] Dans le village de Sab'l appartenant au Gurd à Beyrouth, 8 girāt-s. et Saydā, 8 girāt-s.
  - [6] Dans le village de Burğayn appartenant à la province de Ḥarnūb
- [3] Dans le village de Lālā appartenant au Šūf al-Bayād, 8 qirāt-s.
- [4] Dans le village de Ay'āt appartenant à Baalbek, 3 qirāţ-s.
- [7] Dans le village de Muḥāraqiyya appartenant au Wādī l-'Ağam, 12 qirāt-s.
- [8] Du moulin dans le village mentionné, 12 qirāţ-s.

- [9] Dans le village de Mağādil appartenant à Banī Muqallid dans le Hawrān, 3 qirāţ-s.
- [10] Dans le village de Ruhūb appartenant à Banī Ğahma dans le Hawrān, 3 girāt-s.
- [11] Dans le village de Za'farāniyya appartenant à [?] dans le Hawrān, 2 girāţ-s.
- [12] Dans le village de Lazāza appartenant à Hūla, 2 qirāt-s.

- [13] Dans le village de Sallūriyya appartenant à Hūla, 12 qirāt-s.
- [14] Un bain connu comme celui du fondateur [wāqif] dans le quartier du Bain de la Rose [Ḥammām al-Ward], en intégralité.
- [15] Un bain dans le quartier du marché du caravansérail du sultan [Sūq Hān al-Sultān] connu comme celui du fondateur [wāqif].

#### Analyse 3+

#### Le fondateur 3.1.

Fondée en dehors de l'enceinte fortifiée, dans la partie occidentale du faubourg du Petit-Marché de Ṣārūǧā (Suwayqat Ṣārūǧā<sup>14</sup>), cette mosquée est connue, à travers les sources narratives, comme la « mosquée du Chambellan » (Ġāmi al-Ḥāgib), la « mosquée de Barsbāy » (Ġāmi' Barsbāy) ou, plus tardivement, la « mosquée de la Rose » (Ġāmi' al-Ward). C'est d'ailleurs par cette dernière appellation qu'elle est encore désignée aujourd'hui par les habitants de la ville. Le lettré damascène al-Nu'aymī rapporte qu'elle fut précisément inaugurée le vendredi 14 du mois de ramadan de l'an 830 de l'hégire, soit le 9 juillet 1427, sans doute en présence de son

<sup>13.</sup> Un qirāţ correspond à une part sur vingt-quatre. À l'origine, le qirāţ (ou qīrāţ) était un poids et désignait également une monnaie de compte. Par extension, le terme a été employé pour désigner le 1/24<sup>e</sup> d'un objet ou d'un dans le document. وَ اللهِ اللهِ اللهِ bien foncier. Voir Mantran, Sauvaget 1951, p. 3, n. 2. Le terme qirāṭ (قراط) est abrégé par la lettre ط dans le document. 14. Aujourd'hui, le quartier s'appelle Saruja.

fondateur, l'émir mamelouk Sayf al-Dīn Barsbāy al-Nāṣirī (m. 852/1448-1449), l'un des plus puissants personnages de la ville à cette époque.

La majeure partie de la carrière de cet émir est intimement liée à Damas 15 où il occupa la prestigieuse fonction de grand chambellan (hāğib al-huğğāb16). De son nom complet Sayf al-Dīn Barsbāy b. 'Abd Allāh min Ḥamza al-Nāṣirī, l'émir débuta comme esclave soldat (mamlūk) du sultan al-Nāṣir Faraǧ (r. 1399-1412) en servant au Caire dans sa garde personnelle (hāssakiyya). Après l'assassinat de son maître, il fut une première fois emprisonné<sup>17</sup>. Relâché peu après, il devint la propriété de l'émir Nawrūz al-Ḥāfizī, le vice-sultan de Damas, qui fut à l'origine de son affranchissement et de sa promotion au grade d'émir de l'armée à Damas. Bientôt pris dans les affres de la guerre civile qui opposa l'émir Nawrūz au sultan al-Mu'ayyad Sayh, il fut de nouveau arrêté et emprisonné en juillet 1414. Rapidement libéré, il resta à Damas, sans doute comme émir de l'armée. Sa carrière prit un nouvel élan avec l'arrivée au pouvoir du sultan al-Ašraf Barsbāy (r. 1422-1438), qui le nomma grand chambellan, ou ḥāǧib al-ḥuǧǧāb, de Damas, une charge qu'il occupa sans interruption tout au long du règne du sultan et pendant une partie de celui de son successeur, le sultan al-Zāhir Ġaqmaq (1438-1453). L'émir Barsbāy quitta finalement la ville en 843/1439 pour rejoindre Tripoli, où le sultan Ĝaqmaq l'avait nommé gouverneur. Il resta ainsi plusieurs années dans la ville côtière avant d'être nommé vice-sultan à Alep. Il s'y rendit alors, mais ne tarda pas à tomber malade. Affaibli, il quitta Alep pour rentrer à Damas, mais mourut en chemin en ğumādā II 852/août 1448. Il fut inhumé à Damas dans le mausolée contigu à sa mosquée 18.

## 3.2. Fonctions, salaires et dotations

# **3.2.1.** Importance du document

Sur le linteau de l'une des fenêtres en façade de la mosquée (fig. 2-3), on peut encore lire de nos jours une inscription posthume rappelant le caractère inaliénable du waqf et la nature pérenne des dispositions prises par le fondateur:

Gloire à Allāh! Les nobles décrets se distinguent, Allāh les anoblit et les renforce pour que l'on ravive les revenus du *waqf* du défunt Barsbāy et que l'on ne dépense rien de plus que ce qui a été stipulé par le fondateur. Allāh le Très-Haut le lui rend! Quiconque change une chose à cela, son

<sup>15.</sup> Sur l'émir Barsbāy al-Nāṣirī, voir al-Saḥāwī, Daw' III, p. 7; Ibn Taġrī Birdī, Manhal III, n° 652, p. 277-278. Al-Saḥāwī nous fournit la biographie la plus complète, la plupart des éléments qui suivent en sont donc tirés.

16. Contrairement à ce que la traduction que l'on donne habituellement de cette fonction laisse entendre, le ḥāǧib al-ḥuǧǧāb n'avait pas que des prérogatives protocolaires, mais avait surtout autorité pour régler les

le <u>pagib al-puggab</u> n avait pas que des prerogatives protocolaires, mais avait surtout autorité pour règler les litiges et les conflits au sein de l'élite militaire mamelouke d'abord, puis dans l'ensemble de la société urbaine, à partir de la seconde moitié du XIII<sup>e</sup> siècle. Sur le rôle et les prérogatives du <u>pağib</u> dans Le Caire mamelouk, voir Loiseau 2010, p. 427-434.

<sup>17.</sup> Ibn Taġrī Birdī, Manhal III, nº 652, p. 277-278.

<sup>18.</sup> Sur son mausolée, la Turba al-Barsbā'iyya al-Nāṣiriyya, voir al-Nu'aymī, Dāris II, nº 249, p. 184.

péché retombe sur ceux qui changent (cette chose <sup>19</sup>), est en contradiction avec la stipulation du fondateur [wāqif], qui est comme l'énoncé du Législateur. Allāh le bénit, sa famille et ses compagnons, et leur offre beaucoup de salut <sup>20</sup>!

Dans la société syro-égyptienne de la fin du Moyen Âge, l'esclavage domestique et militaire occupait une place importante de l'activité humaine; la nature et la place du salariat et du travail rémunéré demeurent encore mal connues. Dès 1949, l'historien Eliyahu Ashtor montra son intérêt pour la question du coût de la vie et des modes et des niveaux de rémunération dans le monde islamique médiéval. Dans un contexte d'engouement pour l'histoire économique, dont les années 1960-1970 constituent l'apogée, ses travaux firent écho à des entreprises similaires portant sur l'histoire occidentale, liant enquête sur les salaires et recherches sur les prix, et s'interrogeant notamment sur la constitution des classes économiques, sur les conditions de vie, sur le rapport entre travail et salariat, et sur la place du travail salarié dans l'économie des sociétés. Dans plusieurs articles, puis dans son Histoire des prix et des salaires dans l'Orient médiéval – un ouvrage de synthèse paru en 1969 –, E. Ashtor proposa une vaste analyse des données relatives aux prix et aux salaires qu'il avait pu glaner pour un ensemble géographique très étendu couvrant l'Irak, l'Égypte et la Syrie, et pour une période chronologique non moins vaste, allant de l'époque des califes omeyyades, au VIII<sup>e</sup> siècle, jusqu'à la fin du sultanat mamelouk, dans le premier quart du xvie siècle. Sur les salaires et les rémunérations, E. Ashtor eut principalement recours aux informations tirées d'actes de wagf partiellement compilées dans les sources narratives. Ainsi, à partir du corpus disponible à son époque, avait-il reconstitué, pour l'ensemble de la période mamelouke, les rémunérations d'une vingtaine d'institutions religieuses en Égypte (exclusivement au Caire) et d'une dizaine seulement se trouvant au Bilād al-Šām (plus précisément, six à Damas, deux à Tripoli, une à Alep et une à Jérusalem 21). La faiblesse quantitative des données proposées amena Claude Cahen à formuler de fortes réserves quant à la pertinence des conclusions de l'entreprise d'histoire globale initiée par E. Ashtor. Depuis cette époque, peu nombreux ont été les historiens à avoir tenté de rouvrir ce dossier, mais tous ceux qui s'y sont essayé ont cherché à mettre à profit le fort potentiel des actes de wagf conservés au Caire 22. Pour les raisons indiquées précédemment, Damas et le

20. Nous proposons cette traduction. Voir Gaube 1978, p. 102, n° 181, pl. XIV, n° 3.

<sup>19.</sup> Fait référence à Coran, II, 181: « Quiconque changera [ce testament] après l'avoir entendu [sera châtié]. Le péché de ce changement ne retombera que sur ceux qui changent [le testament]. Allāh est audient et omniscient » (d'après la traduction de Régis Blachère, p. 54).

<sup>(</sup>٢) [شيء] منه زيادة على ما شرطه الواقف أثابه الله تعالى ومن بدَّله شَيْئًا ذلك فإنَّمًا على الذينُ يبدَّلونه وكان مخالف

<sup>21.</sup> Ashtor 1949, p. 76-86.

**<sup>22.</sup>** Il convient de citer, d'une part, l'enquête fleuve menée par Garcin et Taher (1995) sur le waqf de l'eunuque Ğawhār La'la', dans laquelle ils ont choisi de rendre compte et d'étudier la cohérence interne des rémunérations au sein d'un même waqf; et, d'autre part, l'étude sur la pauvreté et le système de charité dans l'Égypte mamelouke, publiée par Sabra (2000), dont la démarche, plus sérielle – fondée sur le dépouillement

Bilād al-Šām n'ont pu bénéficier de ce nouvel apport documentaire. Il convient donc d'insister sur l'importance du présent document, comme d'ailleurs sur la nécessité de rouvrir la question des salaires à la lumière des nouvelles données que les registres ottomans peuvent nous apporter.

## **3.2.2.** La monnaie

Les salaires et les dotations en numéraire mentionnés dans le résumé de l'acte de waqf de la mosquée de Barsbāy sont exprimés en dirhams. Il n'est pas précisé s'il s'agit de dirhams de cuivre (dirham min fulūs), en vigueur dans les échanges à partir de la toute fin du xIV<sup>e</sup> siècle, ou bien en dirhams d'argent traditionnels <sup>23</sup>. Toutefois, si la nature de la monnaie, cuivre ou argent, n'est pas précisée, l'ordre de grandeur des sommes allouées nous permet peut-être de déduire qu'il s'agit de dirhams d'argent; en effet, à titre d'exemple, l'imam de la mosquée du sultan al-Ašraf Barsbāy, au Caire, – dont la waqfiyya, constituée entre 1424 et 1438, est contemporaine de celle de l'émir Barsbāy à Damas –, touche un salaire mensuel de 1 000 dirhams de cuivre (dirhams fulūs) par mois <sup>24</sup>.

# 3.2.3. Le personnel religieux

Le personnel religieux constitue, sans surprise, la majeure partie des effectifs de la mosquée. Le fondateur ( $w\bar{a}qif$ ) avait prévu de rémunérer une vingtaine d'oulémas, et l'on retrouve ainsi la plupart des charges habituellement présentes dans une grande mosquée <sup>25</sup>:

| Charge                                                                 | Effectif | Salaire mensuel<br>(en dirhams) | Dépense mensuelle<br>(en dirhams) |
|------------------------------------------------------------------------|----------|---------------------------------|-----------------------------------|
| Lecteurs de Coran pour le tombeau (qāriʾ li-l-madfan)                  | n. d.    | n. d.                           | IIO                               |
| Imam                                                                   | I        | 60                              | [60 <sup>26</sup> ]               |
| Instituteur des orphelins (mu'addib al-aytām)                          | I        | 60                              | [60]                              |
| Lecteur de Coran pour le vendredi                                      | I        | 60                              | [60]                              |
| Lecteurs de Coran dans l'alcôve<br>(qāri' li-1-šubbāka <sup>27</sup> ) | n. d.    | n. d.                           | 60                                |
| Sermonnaire (wa'iz)                                                    | I        | 60                              | [60]                              |
| Prédicateur (þaṭīb)                                                    | I        | 50                              | [50]                              |

extensif du fonds d'actes de waqf conservé au Caire –, cherchait notamment à analyser les données relatives aux salaires des « serviteurs du waqf », c'est-à-dire les surveillants, les portiers, les gardes et autres.

- 23. Voir Ashtor 1969, p. 388-392.
- 24. Voir Darrāğ 1963, p. 34.
- 25. Voir Pedersen, «Masdjid I», EI<sup>2</sup>, 1993.
- 26. Les chiffres entre crochets ont été rajoutés par l'auteur.
- 27. Il s'agit de lecteurs publics chargés de réciter le Coran dans une galerie ou dans une alcôve de la mosquée spécialement dédiée à cet effet. Voir Shatzmiller 1994, p. 165 (« muḥri' shubbāk »).

| Charge                                       | Effectif | Salaire mensuel<br>(en dirhams) | Dépense mensuelle<br>(en dirhams) |
|----------------------------------------------|----------|---------------------------------|-----------------------------------|
| Muezzin en chef (ra'is al-mu'aḍḍinīn)        | 3        | 50                              | [150]                             |
| Muezzin (mu'aḍḍin)                           | 6        | 40                              | [240]                             |
| Lecteur de Coran (qārī' musḥaf al-Qur'ān 28) | I        | 20                              | 20                                |
| «Gazetier»/informateur (muḥbir/muḥabbir²९)   | I        | 20                              | [20]                              |
| Lecteur de Buḫārī³º                          | I        | 12,5<br>[150 pour une année]    | [12,5]                            |
| Total mensuel                                |          |                                 | 902,5                             |
| Total annuel                                 |          |                                 | 10 830                            |

D'une manière générale, on ne constate pas d'écart important, dans l'échelle des salaires, entre les charges les mieux rémunérées et celles qui sont moins bien payées. L'imam, chargé de guider les fidèles pendant la prière, et le prédicateur ( $b\bar{a}tib$ ), qui prononce le prêche hebdomadaire lors de la prière du vendredi, touchent respectivement 60 et 50 dirhams par mois. Ces deux fonctions sont parfois exercées par le même individu, sans que l'on sache si c'est le cas ici. Il n'est pas rare que soit désigné l'un des quatre grands cadis des écoles juridiques sunnites (chafiite, hanafite, malikite et hanbalite) pour remplir cette fonction de prédication et d'imam, notamment dans les fondations des sultans ou des grands émirs mamelouks. La capacité du fondateur d'une mosquée à enrôler l'un de ces quatre grands cadis témoigne en général de son prestige et de son pouvoir. Si tel est le cas, après la prédication inaugurale faite par le grand cadi, celui-ci – ou le fondateur lui-même – pouvait choisir de déléguer à l'un de ses assistants le service hebdomadaire ou tout simplement en nommer un nouveau pour le remplacer  $^{31}$ . En plus du prédicateur, la mosquée possède également un sermonnaire ( $w\bar{a}'iz^{32}$ ), qui, contrairement au  $bat\bar{i}b$  – dont la prédication ne pouvait se faire qu'à la mosquée lors de la prière du vendredi –, faisait ses sermons en tout

**<sup>28.</sup>** *Muṣḥaf, maṣḥaf* ou encore *miṣḥaf* est le nom que l'on donne à un texte complet du Coran en tant qu'objet matériel. Voir Burton, « Muṣḥaf », *EI*², 1993.

**<sup>29.</sup>** Selon Dozy (1881, I, p. 348), le *muḥbir/muḥabbir* ou ṣāḥib al-ḥabar est celui qui possède l'information et qui est chargé de la transmettre à l'autorité.

<sup>30.</sup> Le qāri al-Buḥārī ou muqrī al-Buḥārī est un lecteur spécialement chargé de réciter le Ṣaḥīḥ, «l'Authentique », le célèbre recueil de traditions (hadiths) du prophète Muḥammad compilé par le grand traditionniste Muḥammad b. Ismā'īl al-Ğu'fī al-Buḥārī (m. 256/870). Al-Buḥārī travailla pendant seize années sur ce qui fut son œuvre la plus importante (7 397 traditions, avec des chaînes de transmission complète réparties en 97 livres et 3 450 chapitres). Au IX<sup>c</sup> siècle, le Ṣaḥīḥ d'al-Buḥārī fut placé, avec le Ṣaḥīh de Muslim, à la tête des recueils de traditions sunnites et fut accepté, notamment en Orient, par la majeure partie des Sunnites comme le livre le plus important après le Coran. Voir Robson, «al-Bukhārī», EI², 1960.

<sup>31.</sup> C'est le cas dans la mosquée de Barsbāy, puisque la prédication mentionnée dans notre introduction fut la dernière du grand cadi dans cette institution.

<sup>32.</sup> Il s'agit plus exactement d'un prédicateur qui admoneste, qui exhorte. Voir Radtke, « Wā'iz, », EI', 2002.

lieu et en toute circonstance. Le corps des muezzins, chargés de l'appel à la prière, est de loin le plus nombreux. Ils ne sont pas moins de six, dirigés par trois muezzins en chef.

La mosquée n'est pas qu'un lieu de culte, et la rémunération d'un instituteur chargé d'enseigner aux orphelins, et notamment de leur apprendre le Coran, montre que la fondation d'une mosquée est autant une œuvre sociale qu'une œuvre de piété. Le salaire de l'instituteur, 60 dirhams, est égal à celui des plus hautes charges religieuses de l'institution. Le reste du personnel religieux est affecté à la lecture publique du Coran et des traditions du prophète Muḥammad (hadiths), en différents lieux de la mosquée (mausolée du fondateur, alcôve de la mosquée); ce sont, d'une manière générale, les charges religieuses les moins rémunératrices (10 à 20 dirhams par mois). Le texte ne précise toutefois pas le nombre de lecteurs de Coran respectivement affectés au mausolée du fondateur et à l'alcôve de la mosquée; seule est indiquée une somme mensuelle à répartir entre eux. Par conséquent, le nombre total de religieux stipendiés par l'institution est impossible à connaître avec exactitude.

## **3.2.4.** Les administrateurs

Le personnel administratif constitue la deuxième catégorie socio-professionnelle employée dans une institution religieuse. Il rassemble tous ceux qui assurent le fonctionnement de la fondation pieuse, du maintien en état de l'édifice et des biens qui lui sont rattachés jusqu'au prélèvement des revenus du waqf affectés à son financement.

| Charge                                       | Effectif | Salaire mensuel<br>(en dirhams) | Dépense mensuelle<br>(en dirhams) |
|----------------------------------------------|----------|---------------------------------|-----------------------------------|
| Inspecteur en chef (nāẓir)                   | I        | 400                             | [400]                             |
| Collecteur des revenus du waqf (ǧābī³³)      | I        | 60                              | [60]                              |
| Inspecteur des bâtiments (mušidd al-ʿamāʾir) | I        | 60                              | [60]                              |
| Intendant des revenus (mušārif)              | I        | 40                              | [40]                              |
| Secrétaire (kātib)                           | I        | 40                              | [40]                              |
| Architecte/ingénieur (mi <sup>r</sup> mār)   | I        | 30                              | [30]                              |
| Inspecteur (šādd)                            | 2        | IO                              | [20]                              |
| Total mensuel                                |          |                                 | 650                               |
| Total annuel                                 |          |                                 | 7 800                             |

Nous constatons d'emblée une forte disparité entre le salaire de l'inspecteur en chef (nāzir) de la mosquée, qui touche mensuellement 400 dirhams et qui est chargé d'assurer la gestion et le financement de l'institution, et la cohorte des gestionnaires qui sont sous ses ordres. Pour ces membres du personnel, les salaires mensuels varient entre 10 et 60 dirhams. La désignation du nāzir est déterminante et laissée au libre choix du fondateur. Le premier nāzir d'une institution

33. Shatzmiller 1994, p. 161 (« Djābī awķāf »).

peut être le fondateur lui-même. À sa mort, le grand cadi, notamment chafiite, est souvent désigné pour prendre sa suite. Les titulaires de la charge de grand cadi se succèderont ensuite. La charge de *nāzir* peut également échoir aux descendants du fondateur<sup>34</sup>.

Les salaires de certains de ces fonctionnaires ne sont toutefois pas anecdotiques et, pour la plupart, ils rivalisent largement avec les rémunérations perçues par les titulaires des principales charges religieuses au sein de la mosquée.

## 3.2.5. Les serviteurs

La troisième catégorie de personnel rémunéré que l'on retrouve dans l'acte de waqf est celle des serviteurs de la mosquée, qui détiennent des emplois non qualifiés, mais essentiels au fonctionnement quotidien et à l'entretien de l'édifice. Ils sont au nombre de cinq: un portier, un responsable des tapis et du balayage, un responsable du nettoyage des canalisations, un responsable de l'éclairage ainsi qu'un muraqqī, qui officie pendant la prière du vendredi.

| Charge                                                 | Effectif | Salaire mensuel<br>(en dirhams) | Dépense mensuelle<br>(en dirhams) |
|--------------------------------------------------------|----------|---------------------------------|-----------------------------------|
| Portier (bawwāb)                                       | I        | 60                              | [60]                              |
| Responsable de l'entretien des canalisations (šāwī 35) | I        | 60                              | [60]                              |
| Responsable des tapis (farrāš 36)                      | I        | 37                              | [100]                             |
| Responsable de l'éclairage (ša''āl <sup>38</sup> )     | I        | 100 <sup>37</sup>               |                                   |
| Murraqī <sup>39</sup>                                  | I        | 20                              | [20]                              |
| Total mensuel                                          |          |                                 | 240                               |
| Total annuel                                           |          |                                 | 2 880                             |

- 34. Voir Peters, «Wakf I»,  $EI^2$ , 2002. Pour un exemple concret de la gestion d'un waqf damascène et sur la transmission de la charge de  $n\bar{a}zir$ , voir Vigouroux 2014.
- 35. Le terme désigne l'ouvrier chargé, contre une rémunération journalière, d'entretenir les canalisations de tous les bâtiments du waqf. Voir al-Qāsimī, al-'Aẓm 1960, II, p. 249-250, 364-365; Pascual 1983, p. 104, n. 2.
- 36. Littéralement « Celui qui a la responsabilité d'étendre les tapis ». Le terme désigne également un domestique responsable des lits et de la maison en général. Dans la mosquée, les fonctions du *farrāš* sont multiples : serviteur, valet responsable de l'étalage des tapis dans la mosquée, surveillant. Voir Shatzmiller 1994, p. 144.
- 37. Le texte mentionne la somme de 100 dirhams par mois attribuée au farrāš et au ša''al sans que l'on puisse définir la répartition de cette somme entre les titulaires des deux charges.
- 38. Al-Qāsimī, al-'Azm 1960, II, nº 178, p. 256-257.
- 39. Le muraqqī est un serviteur de mosquée qui précède le prédicateur lorsqu'il marche vers le minbar et qui appelle à la prière chaque vendredi (Darrāğ 1963, p. 29). Il est aussi chargé d'ouvrir les portes à deux battants au pied de l'escalier qui conduit au minbar et de déclamer, en tenant un sabre de bois, les bénédictions du Prophète (Lane 1836, p. 90; Kazimirski de Biberstein 1860, I, p. 911; Ashtor 1949, p. 80, n. 8).

Nous pourrions de prime abord être surpris de constater que ces salaires se trouvent parmi les plus élevés de l'institution. Le portier de la mosquée perçoit en effet le même salaire que son imam, 60 dirhams. Avec 50 dirhams, les serviteurs de la mosquée perçoivent un salaire mensuel digne de ceux du personnel religieux. Pour expliquer cet état de fait, il convient de garder à l'esprit que ces fonctions domestiques nécessitent une présence permanente de leurs titulaires au sein de la mosquée et que, par conséquent, contrairement aux oulémas et aux administrateurs, il leur était difficile, voire impossible de cumuler plusieurs emplois dans différentes institutions. Un si faible écart entre emplois qualifiés et emplois non qualifiés est toutefois assez inhabituel dans les institutions de cette époque pour lesquelles nous disposons de documentation, notamment en Égypte 40. Dans une société comme celle de l'Égypte et de la Syrie à l'époque mamelouke, où le travail et sa rémunération pouvaient prendre des formes extrêmement variées, les institutions religieuses offraient de ce point de vue un modèle économique intéressant. Même lorsque les salaires peuvent nous sembler modiques, une institution religieuse fournissait un revenu régulier, payé mensuellement, alors que bon nombre d'individus, notamment les travailleurs non qualifiés, étaient payés à la tâche, au service ou à la journée.

## **3.2.6.** Œuvres caritatives

## +3.2.6.1. Orphelins

Nous avons vu que l'instituteur chargé d'enseigner aux orphelins percevait un salaire parmi les plus élevés du personnel religieux. Les dépenses relatives aux orphelins qu'il était chargé d'éduquer prenaient la forme d'une allocation mensuelle et recouvraient également le paiement du matériel nécessaire à leurs études et les frais vestimentaires. Ainsi, 100 dirhams étaient mensuellement dépensés pour l'ensemble des orphelins, sans que le nombre de ces derniers ne soit fourni par le résumé de l'acte de waqf. Par ailleurs, la mosquée prenait chaque mois en charge la fourniture des calames, de l'encre et des feuilles pour une dépense de 100 dirhams. Enfin, deux fois l'an, chaque orphelin recevait une qamīṣ <sup>41</sup> (chemise) en été et une ğubba <sup>42</sup> (robe de dessous) en hiver. C'est donc une somme annuelle de 2 400 dirhams qui était dépensée au profit des orphelins.

## +3.2.6.2. Distribution de pain pour les pauvres

Le fondateur d'une institution religieuse prévoyait généralement la distribution d'un certain nombre de produits de consommation courante, œuvre charitable à l'intention des pauvres (fuqarā<sup>3</sup>) ou complément en nature destiné au personnel de l'institution. La nature, la quantité

<sup>40.</sup> Voir Ashtor 1949; 1969.

<sup>41.</sup> Portée par-dessus le caleçon, elle était en toile de Venise, en lin, en coton, en mousseline ou, pour les plus belles, en soie. Voir Dozy 1845, p. 371-375.

<sup>42.</sup> Il s'agit d'un sous-vêtement, parfois en laine, porté jusqu'aux pieds ou jusqu'à mi-jambe. Voir Dozy 1845, p. 107-117.

<sup>43.</sup> Voir par exemple, pour l'Égypte mamelouke, Sabra 2000, p. 109-116.

et la périodicité de ces dons étaient généralement couchées sur l'acte de waqf. Le plus courant d'entre eux était la distribution de pain, base de l'alimentation de la population. Les bénéficiaires du waqf pouvaient également recevoir d'autres rations de produits consommables, comme la viande – plus rarement cependant –, le sucre ou l'huile. En ce qui concerne la distribution des rations de pain, seule denrée à être prévue par l'émir Barsbāy dans sa mosquée, il existait plusieurs modes de répartition: soit un poids global défini dans l'acte de waqf à partager entre les bénéficiaires, soit une individualisation et une quantification des rations, soit enfin, comme c'est le cas ici, un nombre global de pains – six cents galettes (raġīf) – distribués spécifiquement aux pauvres à la porte de la mosquée, deux fois par semaine, le lundi et le vendredi. L'acte prévoit donc la distribution de mille deux cents galettes par semaine, soit près de cinq mille par mois, et soixante mille par an.

E. Ashtor ne fournit aucune donnée relative au prix du pain au milieu du xv<sup>e</sup> siècle. Et pour cause, le manque de sources narratives spécifiquement damascènes, pour le cœur de ce siècle, rend malheureusement sinon impossible, du moins aléatoire toute estimation de la somme que pouvait représenter cette distribution bi-hebdomadaire. Nous trouvons toutefois dans les Ḥawliyyāt Dimašqiyya<sup>44</sup> la mention d'un renchérissement du pain à Damas au cours du mois de dū l-qa<sup>c</sup>da 836/juin 1433: ainsi, le prix du pain passe de 1 raṭl damascène et 1/3 par dirham à 1 raṭl damascène par dirham <sup>45</sup>. Tentons un calcul sur la base des informations données par les Ḥawliyyāt: Mark Cohen estime à 450 g le poids des pains ronds et plats que l'on trouve en Égypte et au Proche-Orient <sup>46</sup>. Le raṭl damascène valant 1,85 kg <sup>47</sup>, soit approximativement quatre pains, nous avons donc pour l'année 836/1433 un prix qui varie entre quatre et cinq pains un tiers pour 1 dirham (soit entre 0,19 et 0,25 dirham par pain). On peut ainsi estimer la dépense en pain de la mosquée: entre 228 et 300 dirhams par semaine, soit entre 912 et 1 200 dirhams par mois, soit encore entre 10 944 et 14 400 dirhams par an. Toutefois, cette estimation ne se fonde que sur des hypothèses.

# 3.2.7. Dépenses courantes

Les dépenses liées au fonctionnement quotidien sont réduites à celles concernant l'éclairage de l'édifice. Ainsi, le *nāzir* devait dépenser l'équivalent de 10 *rațl-*s d'huile (*zayt*) pour les différentes lampes de la mosquée et consacrait 30 dirhams par mois à l'achat des lampes (*qanādīl*), soit 360 dirhams sur une année.

<sup>44.</sup> Il s'agit de la chronique d'un historien damascène inconnu, partiellement conservée et éditée pour les années 834-839/1430-1435.

<sup>45.</sup> Ḥawliyyāt, p. 71.

<sup>46.</sup> Cohen 2005, p. 159.

<sup>47.</sup> Ashtor 1982, p. 476-477.

# 3.2.8. Célébrations religieuses

Enfin, en deux occasions, le wāqif de la mosquée avait prévu des dépenses particulières liées à des fêtes religieuses. Ainsi, au mois sacré de raǧab 48, le septième du calendrier islamique, 120 dirhams étaient affectés à l'achat de sucreries et de douceurs. Il était en effet d'usage que l'on fournisse des sucreries, des pâtisseries et des douceurs au cours des mois saints de raǧab et de ša bān; il s'agissait de distributions destinées aux pauvres, auxquelles les fondations pieuses prenaient toute leur part, et les dépenses de cet ordre étaient généralement couchées par le fondateur dans l'acte de waqf<sup>49</sup>. À l'occasion de la fête du Sacrifice 50 ('Īd al-Aḍḥā), le 10 du mois de dū l-ḥiǧǧa (douzième mois du calendrier musulman) – jour durant lequel les pèlerins sacrifiaient des animaux dans la vallée de Minā lors du Ḥāǧǧ –, une somme de 400 dirhams devait permettre d'acheter les bêtes qui étaient sacrifiées et offertes aux pauvres. C'est donc une somme totale de 520 dirhams qui était affectée aux célébrations religieuses chaque année.

# **3.2.9.** Le budget annuel de la mosquée

Nous pouvons ainsi résumer la répartition des effectifs de la mosquée et de son wagf:

| Personnel     | Effectif | Pourcentage |
|---------------|----------|-------------|
| Religieux     | > 19     | 59,4        |
| Administratif | 8        | 25          |
| De service    | 5        | 15,6        |
| Total         | > 32     | 100         |

## Le tableau ci-dessous récapitule le budget annuel de la mosquée :

| Nature des dépenses          | Dépense annuelle | Pourcentage                |  |  |
|------------------------------|------------------|----------------------------|--|--|
| Rémunérations                |                  |                            |  |  |
| Salaires des oulémas         | 10 830           | 43,7 (50,4 <sup>51</sup> ) |  |  |
| Salaires des administrateurs | 7 800            | 31,5 (36,2)                |  |  |

- 48. Le mois de ragab est, avec ramaḍān et ša'bān, considéré comme l'un des trois mois sacrés du calendrier. Plusieurs nuits du mois étaient parmi les plus sacrées de l'année. Les pratiques pieuses (jeûne, prières, etc.) et, partant, le caractère sacré du mois de ragab n'étaient toutefois pas unanimement acceptés et firent débat dans les milieux savants. Voir Kister, « Radjab », EI², 1995.
- 49. Voir Frenkel 2009, p. 159. Pour un aperçu de l'un de ces jours de festivité du mois de rağab, voir l'exemple du mois de rağab 804/février 1402, au cours duquel, contrairement aux habitudes, les gens ne firent pas la fête et ne confectionnèrent aucune pâtisserie, douceur et autre sucrerie. Selon Ibn Qāḍī Šuhba (Ta'rīḫ IV, p. 263), on y consommait habituellement de la mélasse (dibs), des noix, du sucre, de la canne à sucre ou encore des pistaches.
- 50. Voir Mittwoch, «'Īd al-Aḍḥā », EI², 1971.
- 51. Entre parenthèses, le pourcentage au sein de la ligne budgétaire dédiée aux salaires.

| Nature des dépenses                       | Dépense annuelle | Pourcentage |  |  |  |
|-------------------------------------------|------------------|-------------|--|--|--|
| Rémunérations                             |                  |             |  |  |  |
| Salaires des serviteurs 2 880 11,6 (13,4) |                  |             |  |  |  |
| Total 1                                   | 21 510           | 86,8 (100)  |  |  |  |
| Dotations (en numéraire 52)               |                  |             |  |  |  |
| Œuvres caritatives 2 400 9,7              |                  |             |  |  |  |
| Dépenses courantes                        | 360              | I,4         |  |  |  |
| Célébrations religieuses                  | 520              | 2,1         |  |  |  |
| Total 2                                   | 3 280            | 13,2        |  |  |  |
| Total 1 + 2                               | 24 790           | 100         |  |  |  |

Sur l'ensemble des dépenses, les salaires du personnel de la mosquée et du waqf représentent une part écrasante (86,8 %). Au sein de ces salaires, ceux des religieux comptent pour la moitié des dépenses (50,4 %), contre 36,2 % pour les administrateurs et 13,2 % pour les serviteurs. Une telle répartition des salaires correspond approximativement au poids des effectifs des différentes catégories socio-professionnelles.

# 3.3. Le mawqūf de la mosquée

L'objet du waqf, c'est-à-dire l'ensemble des biens que le fondateur a constitué en waqf au profit de sa mosquée et dont les revenus devaient assurer le fonctionnement et l'entretien physique du bâtiment autant que la rétribution du personnel, est appelé le mawqūf<sup>53</sup>. Le registre ottoman date l'acte de waqf de la mosquée de l'année 850/1446-1447, soit vingt ans après la fondation de l'institution et peu de temps avant le décès de son fondateur, et nous fournit une version abrégée du mawqūf. Selon le TD n° 393, quinze biens ont été constitués en waqf pour financer la mosquée, comme l'indique le tableau récapitulatif suivant:

| Nº | Nature et identité                | Localisation      | Nombre de parts (en qirāṭ-s) |
|----|-----------------------------------|-------------------|------------------------------|
| I  | Village de Ḥušmuš                 | Bekaa (Karak Nūḥ) | Intégralité                  |
| 2  | Village de Bayt Fār <sup>54</sup> | Šūf al-Ḥarrādīn   | 12                           |
| 3  | Village de Lālā                   | Šūf al-Bayāḍ      | 8                            |

<sup>52.</sup> Auxquelles s'ajoutent les dotations en nature, comme le pain et l'huile, dont le prix, par essence fluctuant, rend impossible une évaluation de la dépense.

<sup>53.</sup> Sur les dispositions légales qui régissent la constitution du mawqūf, voir Meier, « Wakf II », EI², 2004.

<sup>54.</sup> Actuelle Khirbet Qanafar, au Liban.

| Nº | Nature et identité            | Localisation                   | Nombre de parts (en qirāṭ-s) |
|----|-------------------------------|--------------------------------|------------------------------|
| 4  | Village de Ay <sup>r</sup> āt | Baalbek                        | 3 <sup>55</sup>              |
| 5  | Village de Sab´l              | Ğurd                           | 8                            |
| 6  | Village de Burğayn            | Iqlim Ḥarnūb et Ṣaydā          | 8                            |
| 7  | Village de Muḥāraqiyya        | Wādī 1-ʿAğam                   | 12                           |
| 8  | Moulin à Muḥāraqiyya          | Wādī l-ʿAğam                   | 13                           |
| 9  | Village de Maǧādil            | Banī Muqallid/Muqlid, Ḥawrān   | 3 <sup>56</sup>              |
| 10 | Village de Ruḥūb              | Banī Ğahma, Ḥawrān             | 3 <sup>57</sup>              |
| II | Village de Za'farāniyya       | Banī Muqallid/Muqlid, Ḥawrān   | 2                            |
| 12 | Village de Lazāza             | Ḥūla                           | 2 <sup>58</sup>              |
| 13 | Village de Sallūriyya         | Ḥūla                           | 12                           |
| 14 | Bain                          | Maḥallat Ḥammām al-Ward, Damas | Intégralité                  |
| 15 | Bain                          | Maḥallat Sūq Ḫān Sulṭān, Damas |                              |

Un registre plus récent, le TD n° 656, datant de 997/1588, contient également un résumé de cet acte <sup>59</sup>. Il a été compilé au cours du règne du sultan ottoman Murād III (r. 1574-1595). Par ailleurs, un troisième registre, celui-ci de type  $mufassal^{60}$ , le TD n° 401, datant de 942/1535, propose la liste des biens du  $mawq\bar{u}f$  de la mosquée <sup>61</sup>. Une comparaison entre ces trois registres (TD n° 393, TD n° 401 et TD n° 656) permet de mettre en évidence plusieurs différences concernant le  $mawq\bar{u}f$ :

- Concernant le nombre des biens composant le  $mawq\bar{u}f$  de la mosquée: tandis que le TD n° 393 dénombre quinze biens le constituant, les TD n° 401 et 656 fournissent tous deux une liste de seulement treize biens. De plus, ces deux dernières listes divergent quant à l'identité des biens: alors que dans le TD n° 401, les biens n° 14 et 15 sont absents,
- 55. Les TD nos 401 et 656 mentionnent quatre qirāţ-s.
- 56. Les TD nos 401 et 656 mentionnent quatre girāţ-s.
- 57. Les TD nos 401 et 656 mentionnent quatre girāţ-s.
- 58. La lecture du TD n° 393 penche pour deux qirāṭ-s. Les TD n° 401 et 656 mentionnent incontestablement trois qirāṭ-s.
- 59. Voir TD nº 656, fo 51.
- 60. Tandis que les TD n° 393 et 656 sont des evkaf defteri, c'est-à-dire des registres compilant des actes de waqf, le TD n° 401 est un mufassal defteri, c'est-à-dire, comme le note Vigouroux (2014, p. 214), un registre fiscal ottoman consacré à la province ( $liw\bar{a}$ ) de Damas, qui propose « une liste organisée géographiquement énumérant les propriétés et leurs revenus pour chaque district ( $n\bar{a}hiyya$ ), village par village ».
- 61. Publié en 2011, ce registre n'a pas fait l'objet d'une édition *stricto sensu*, mais d'une transcription en turc (vol. I) et d'une reproduction sous forme de fac-similé (vol. II). On retrouve dans le volume I les biens rattachés à la mosquée Barsbāy. Voir *TD* n° 401, I, p. 209, 219, 236, 238, 265-266, 294, 331, 347, 352, 370, 395, 399.

- dans le TD n° 656, ce sont les biens n° 7 et 8 qui font défaut. Ainsi, le  $mawq\bar{u}f$  tel qu'on le trouve dans le TD n° 393 apparaît comme étant le plus complet.
- Concernant le nombre de parts, ou qirāṭ-s, de certains biens: ici, les différences se trouvent entre le TD n° 393 et les deux autres. Tandis que le premier mentionne trois qirāṭ-s pour Ay'āt, Maǧādil et Ruḥūb, et deux qirāṭ-s pour Lazāza, les TD n° 401 et 656, attribuent quatre qirāṭ-s pour les trois premiers villages et trois qirāṭ-s pour le dernier, sans que l'on puisse véritablement déterminer s'il s'agit d'une simple erreur de copiste.

## 3.3.1. Nature des biens

Le waqf a été enregistré et consigné dans le registre fiscal ottoman à partir de l'acte original, et non à partir d'un autre registre (siǧill). Toutefois, contrairement à l'acte de waqf d'origine – et à l'usage en vigueur dans ce type de document légal –, les biens consignés dans le registre ne sont ni décrits dans le détail ni précisément localisés avec la mention de leurs frontières (!pudud) sud, est, nord et ouest. Seule une identification relativement vague du bien et de sa localisation est indiquée. La nature des biens constitués en waqf par le fondateur varie fort peu: ce sont pour l'essentiel des villages ( $!qarya^{62}$ ) – douze des quinze biens –, parmi lesquels seul le bien n° 1 a été intégralement constitué en waqf (les autres ne l'étant qu'en partie). Le TD n° 401 qualifie même les biens n° 10, 11 et 13 de fermes agricoles ou de terres cultivées (mazra'at). À cela s'ajoutent des biens immobiliers: un moulin (!ta!pan) et deux bains (!hammams). Ces deux derniers sont les seuls biens du !mawqaf se trouvant à Damas même; les autres sont localisés en différentes régions de la province de Damas.

Nous pouvons noter que les biens ruraux constitués en *waqf* ne sont pas situés dans la Ghouta, la plaine fertile de Damas, dont les terres agricoles extrêmement rentables fournissaient pourtant des revenus importants aux institutions religieuses de la ville au Moyen Âge <sup>63</sup>. Elles proviennent néanmoins de régions agricoles riches et prospères de la province de Damas, comme la plaine de la Bekaa, le plateau du Ğawlān, le mont Liban ou encore le plateau du Ḥawrān, productrices de cultures céréalières et maraîchères en raison de leur bonne irrigation.

Quant aux biens immobiliers, situés à Damas, il s'agit de deux bains. Le premier est identifié par le document comme « un bain connu comme celui du wāqif [l'émir Barsbāy] dans le quartier du Ḥammām al-Ward [le Bain de la Rose] ». L'acte sous-entend que le bain constitué en waqf n'est pas le ḥammām al-ward, qui existe toujours et qui fut pourtant longtemps considéré comme contemporain du Ğāmi al-Ward, la mosquée de Barsbāy, et donc attribué à l'émir. D'après l'observation de son plan et de son décor, Claude Le Cœur et Michel Écochard considèrent quant à eux que le ḥammām al-ward a, en réalité, été fondé au

<sup>62.</sup> Voir TD n° 401, I, p. 352, 370, 395.

<sup>63.</sup> Voir Eychenne 2013. Sur l'apport de la Ghouta au waqf de la mosquée des Omeyyades de Damas au début du xve siècle, voir Eychenne et al. 2018.

xIv<sup>e</sup> siècle <sup>64</sup>. Deux possibilités s'offrent alors : soit les deux bains mentionnés sont distincts, soit le *ḥammām al-ward* est devenu, au xv<sup>e</sup> siècle, la propriété de l'émir Barsbāy, étant alors connu comme « le bain du fondateur », tandis que le quartier conservait le nom « Ḥammām al-Ward ». Avec le temps, la mosquée aurait alors pu être nommée « Ğāmi al-Ward » en référence au bain du même nom. Le second bain, également connu comme celui de l'émir fondateur, est localisé dans le quartier du Sūq Ḥān al-Sulṭān, c'est-à-dire à l'extérieur de Bāb al-Ğābiya <sup>65</sup>.

# 4. Épilogue. Les ajouts de l'émir Ğanī Bak al-Nāṣirī en 858/1454

Quelques années après la mort de l'émir Barsbāy al-Nāṣirī, le waqf de sa mosquée fut enrichi par l'émir Ğānī Bak b. Abd Allāh al-Nāṣirī, peut-être un ancien mamlūk du fondateur. Cet émir constitua, en 858/1454, un waqf financé par les revenus de deux villages dont une partie était affectée à la création de nouveaux emplois dans la mosquée <sup>66</sup>. Ainsi, cette dotation prévoyait les rémunérations suivantes:

| Charge                                                                                                                    | Effectif | Salaire mensuel<br>(en dirhams) | Dépense annuelle<br>(en dirhams) |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------------------------------|----------------------------------|
| Lecteurs de Coran pour le tombeau du fondateur (qāriʾ li-l-madfan)                                                        | I        | 60                              | [720]                            |
| Professeur de commentaire coranique,<br>de langue arabe et de jurisprudence<br>(qāriʾ al-tafṣīr wa-l-ʿarabiyya wa-l-fiqh) | I        | 60                              | [720]                            |
| Muezzin                                                                                                                   | I        | 40                              | [480]                            |
| Lecteur de traditions du prophète Muḥammad (hadiths)                                                                      | I        | [12,5]                          | 150                              |
| Total                                                                                                                     | 4        | 172,5                           | 2 070                            |

L'émir Ğānī Bak al-Nāṣirī conférait notamment à la mosquée une charge de professeur que le fondateur n'avait peut-être pas souhaité instituer. Ce faisant, il la rendait plus conforme aux normes de son temps et participait ainsi à une tendance générale d'uniformisation et d'indissociation des fonctions des institutions religieuses. Qu'il s'agisse de mosquées, de madrasa ou encore de couvents de soufis (ḥānqāh), au-delà de leur vocation première et de leur dénomination, se côtoyaient de manière de moins en moins distincte la pratique du culte, l'enseignement religieux et juridique, et la dévotion mystique.

<sup>64.</sup> Voir Vigouroux 2011, p. 377-378.

<sup>65.</sup> Sur le Sūq Ḥān al-Sultān, voir Yahia 1979, nº 69, p. 268-269.

<sup>66.</sup> Cet ajout au waqf de Barsbāy est signalé par Winter (2004, p. 305). Pour le texte de waqf lui-même, voir Özkan 2005, nos 81-82, p. 137 (certains salaires sont différents de ceux rapportés dans Winter 2004).

# Bibliographie

## Instruments de travail

#### CORAN

Le Coran, R. Blachère (trad.), Paris, 1966.

 $EI^2$  = Encyclopaedia of Islam, 12 vol., Leyde, 1960-2007 (2° éd.)

J. Burton, «Mushaf», EI2, VII, 1993, p. 668-669.

S. Faroqhi, «Taḥrīr », EI<sup>2</sup>, X, 2000, p. 112-113.

S. Faroqhi, «Tapu», EI<sup>2</sup>, X, 2000, p. 209-210.

M.J. Kister, « Radjab », *EI*<sup>2</sup>, VIII, 1995, p. 373-375.

E. Mittwoch, «'Ĭd al-Aḍḥā», EI², III, 1971, p. 1007-1008.

J. Pedersen, «Masdjid I: In the Central Islamic Lands », EI<sup>2</sup>, VII, 1993, p. 644-677.

R. Peters, «Wakf I: In Classical Islamic Law», EI<sup>2</sup>, XI, 2002, p. 59-63.

B. Radtke, «Wā'iẓ I: In Classical Islam», EI², XI, 2002, p. 56.

J. Robson, «al-Bukhārī», *EI*<sup>2</sup>, I, 1960, p. 1296-1297.

A. Meier, «Waḥf II: In the Arab Lands – 2. In Syria », EI², XII supplément, 2004, p. 823-828.

### Dozy 1845

R. Dozy, Dictionnaire détaillé des noms de vêtements chez les Arabes, Amsterdam, 1845.

#### Dozy 1881

R. Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, 2 vol., Leyde, 1881.

## Kazimirski de Biberstein 1860

A. Kazimirski de Biberstein, Dictionnaire arabe-français contenant toutes les racines de la langue arabe, leurs dérivés, tant dans l'idiome vulgaire que dans l'idiome littéral, ainsi que les dialectes d'Alger et du Maroc, 2 vol., Paris, Beyrouth, 1860.

al-Qāsimī, al-ʿAẓm 1960

Ğ. al-Qāsimī, Ḥ. al-ʿAẓm, Qāmūs al-Ṣināʿāt al-Šāmiyya = Dictionnaire des métiers damascains, 2 vol., Paris, La Haye, 1960.

## Sources d'archives inédites

TD n° 393 = Tapu tahrir defteri n° 393, Başbakanlık Osmanlı Arşivleri (archives ottomanes du bureau du Premier ministre), Istanbul. TD n° 656 = Tapu tahrir defteri n° 656, Başbakanlık Osmanlı Arşivleri (archives ottomanes du bureau du Premier ministre), Istanbul.

## Sources d'archives éditées

## Özkan 2005

A. Özkan, Mısır Vakıfları (Osmanlı Devri ve Öncesi), İstanbul, 2005.

TD nº 401 = 401 numaralı Şam livâsi mufassal tahrir defteri (942/1535), 2 vol., direction générale des Archives nationales, Ankara, 2011.

## Sources anciennes

## Ḥawliyyāt

Hawliyyāt Dimašqiyya 834-839 h. li-Mu'arriḥ šāmī Maǧhūl, Ḥ. Ḥabašī (éd.), Le Caire, 1968.

Іви Qādī Šuнва, Ta'rīh

Ibn Qāḍī Šuhba, *Ta'rīḥ Ibn Qāḍī Šuhba*, 4 vol., 'A. Darwīsh (éd.), Damas, 1977-1997.

## IBN Taġrī Birdī, Manhal

Ibn Taġrī Birdī, Manhal al-ṣāfī wa-l-mustawfī ba'd al-wāfī, 7 vol., M.M. Amīn (éd.), Le Caire, 1984-1993.

## IBN ŢŪLŪN, Mufākahat

Ibn Ṭūlūn, Mufākahat al-ḥillān fī ḥawādiṭ al-zamān, 2 vol., Ḥ. al-Manṣūr (éd.), Beyrouth, 1998.

#### AL-Nu'AYMĪ, Dāris

al-Nu'aymī, al-Dāris fī Ta`rīkh al-Madāris, 2 vol., I. Šams al-Dīn (éd.), Beyrouth, 1990.

## AL-SAḤĀWĪ, Daw'

al-Saḥāwī, al-Ḍaw' al-Lāmi' li-Ahl al-Qarn al-Tāsi', 12 vol., [s. n.], Le Caire, 1934-1936.

## Études

## Ashtor 1949

E. Ashtor, «Prix et salaires à l'époque mamlouke. Une étude sur l'état économique de l'Égypte et de la Syrie à la fin du Moyen Âge », *REI* 17, 1949, p. 49-94.

## Ashtor 1969

E. Ashtor, Histoire des prix et des salaires dans l'Orient médiéval, Paris, 1969.

#### Ashtor 1982

E. Ashtor, «Levantine Weights and Standard Parcels: A Contribution to the Metrology of the Later Middle Ages », BSOS 45/3, 1982, p. 471-488.

#### Вакніт 1982

A.M. Bakhit, The Ottoman Province of Damascus in the Sixteenth Century, Beyrouth, 1982.

## **COHEN 2005**

M.R. Cohen, Poverty and Charity in the Jewish Community of Medieval Egypt, Princeton, 2005.

## Darrāğ 1963

A. Darrāğ, L'acte de waqf de Barsbay, TTAO 3, Le Caire, 1963.

## DEGUILHEM (éd.) 1995

R. Deguilhem (éd.), Le waqf dans l'espace islamique. Outil de pouvoir socio-politique, PIFD 154, Damas, 1995.

## Denoix 1995

S. Denoix, « Pour une exploitation d'ensemble d'un corpus. Les *waqf*s mamelouks du Caire », dans Deguilhem (éd.) 1995, p. 29-44.

#### EYCHENNE 2013

M. Eychenne, « La production agricole de Damas et de la Ghūṭa au xɪvº siècle. Diversité, taxation et prix des cultures maraîchères d'après al-Jazarī (m. 739/1338) », JESHO 56/4-5, 2013, p. 569-630.

## Eychenne et al. 2018

M. Eychenne, A. Meier, É. Vigouroux, Le waqf de la mosquée des Omeyyades de Damas. Le manuscrit ottoman d'un inventaire mamelouk établi en 816/1413, PIFD 292, Beyrouth, Damas, 2018.

### Frenkel 2009

Y. Frenkel, « *Awqāf* in Mamluk Bilād al-Shām », MSR 13/1, 2009, p. 149-166.

## GARCIN, TAHER 1995

J.-C. Garcin, M. Taher, «Les waqfs d'une madrasa du Caire au xv<sup>e</sup> siècle. Les propriétés urbaines de Ğawhar al-Lâlâ », dans Deguilhem (éd.) 1995, p. 151-186.

## **GAUBE 1978**

H. Gaube, Arabische Inschriften aus Syrien, Beiruter Texte und Studien 17, Beyrouth, Wiesbaden, 1978.

## Lane 1836

E.W. Lane, An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians: Written in Egypt During the Years 1833, -34, and -35, Londres, 1836.

## Lewis 1951

B. Lewis, «The Ottoman Archives as a Source for the History of the Arab Lands», *JRAS* 3/4, 1951, p. 139-155.

#### Loiseau 2010

J. Loiseau, Reconstruire la maison du sultan, 1350-1450. Ruine et recomposition de l'ordre urbain au Caire, EtudUrb 8, Le Caire, 2010.

### Loiseau 2012

J. Loiseau, « Les investissements du sultan al-Mu'ayyad Šayḫ à Damas d'après son acte de waqf (823/1420). Édition commentée », dans M. Eychenne, M. Boqvist (éd.), Damas médiévale et ottomane. Histoire urbaine, société et culture matérielle, BEO 61, Damas, Beyrouth, 2012, p. 163-189.

## Mantran, Sauvaget 1951

R. Mantran, J. Sauvaget, Règlements fiscaux ottomans. Les provinces syriennes, PIFD 49, Beyrouth, 1951.

#### Miura 2010

T. Miura, «The Salihiyya Quarter of Damascus at the Beginning of Ottoman Rule: The Ambiguous Relations Between Religious Institutions and waqf Properties», dans P. Slugett, S. Weber (éd.), Syria and Bilad al-Sham Under Ottoman Rule: Essays in Honour of Abdul-Karim Rafeq — Actes de colloque, Beyrouth, Orient-Institut, 28-30 mai 2004, Damas, Institut français du Proche-Orient, 1<sup>er</sup>-2 juin 2004, The Ottoman Empire and Its Heritage 43, Leyde, 2010, p. 269-291.

### PASCUAL 1983

J.-P. Pascual, Damas à la fin du xvi<sup>e</sup> siècle d'après trois actes de waqf ottomans, PIFD 115, Damas, 1983.

#### SABRA 2000

A. Sabra, Poverty and Charity in Medieval Islam: Mamluk Egypt, 1250–1517, Cambridge, 2000.

### SHATZMILLER 1994

M. Shatzmiller, *Labour in the Medieval Islamic World*, Islamic History and Civilization 4, Leyde, New York, Cologne, 1994.

#### Vigouroux 2011

É. Vigouroux, Damas après Tamerlan. Étude historique et archéologique d'une renaissance (1401-1481), thèse de doctorat, université Paris-Sorbonne, 2011.

### Vigouroux 2014

É. Vigouroux, «Les Banū Manǧak à Damas. Capital social, enracinement local et gestion patrimoniale d'une famille d'awlād al-nās à l'époque mamelouke », AnIsl 47, 2014, p. 197-234.

#### WINTER 2004

M. Winter, «Mamluk and Their Households in Late Mamluk Society: A waqf Study», dans M. Winter, A. Levanoni (éd.), The Mamluks in Egyptian and Syrian Politics and Society, The Medieval Mediterranean 51, Leyde, Boston, 2004, p. 297-316.

## **Ү**аніа 1979

F. Yahia, Inventaire archéologique des caravansérails de Damas, thèse de doctorat, université de Provence, Aix-en-Provence, 1979.

Fig. 1. Fac-similé du document.

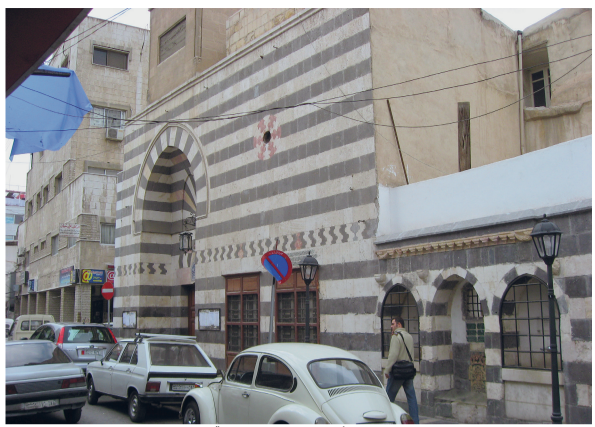


Fig. 2. Façade de la mosquée de Barsbāy (Ğāmi' al-Ward). Cliché: Élodie Vigouroux, 2010.



Fig. 3. Inscription en façade de la mosquée de Barsbāy. Cliché: Élodie Vigouroux, 2010.

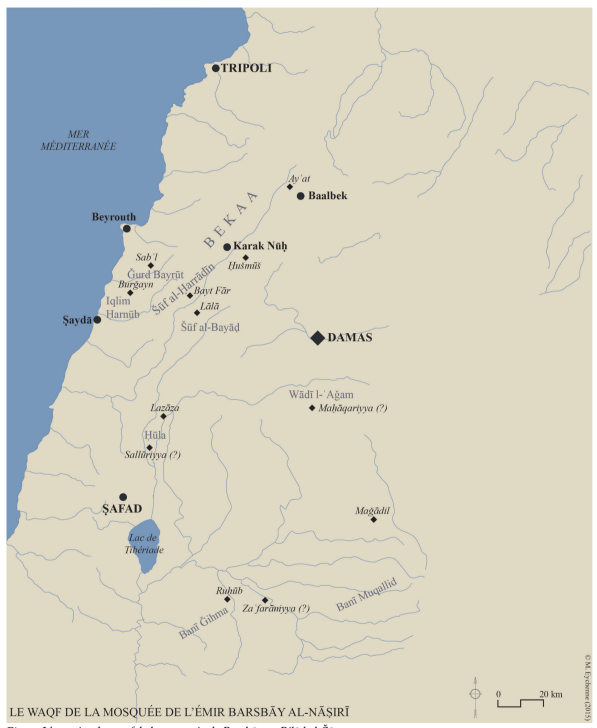


Fig. 4. L'emprise du waqf de la mosquée de Barsbāy au Bilād al-Šām.