
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 58 (2024), p. 183-202

Omaïma Hassan El-Mahdi

Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir
al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


2024  -  58   إ سلامية حوليات

أميمة حسن المهدي*

 * أميمة حسن المهدي، حاصلة على شهادة الدكتوراه في التاريخ والحضارة الإسلامية من جامعة الزقازيق بمصر،
.omaima1071@gmail.com

 
الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

قراءة في المصادر المملوكية في القرن الخامس عشر الميلادي

ملخص. 

شهد العصر المملوكي بشكل متكرر، بدءا من أربعينيات القرن الرابع عشر وحتى نهاية هذا العصر في 1517 م، 

انتشار أوبئة كثيرة أحدثت دمارا ديموغرافيا واجتماعيا واقتصاديا بالغا. وقد تناول مؤرخو القرن الخامس عشر 

تفشيها وآثارها المأساوية، كما حاولوا العثور على أسبابها؛ وقد اختلفت تفسيراتهم لظهورها وانتشارها باختلاف 

خلفياتهم الثقافية والمعرفية.

يورد هذا البحث أهم هذه التفسيرات التي تراوحت بين التفسيرات الطبية والطبيعية السائدة في عصر هؤلاء 

المؤرخين وتفسيرات رجال الدين من المحدثين والمفسرين والفقهاء المعتمدة أساسا على الأحاديث والآثار المنقولة 

عن الرسول وصحابته.

الكلمات المفتاحية: المماليك، الأوبئة، الطاعون، الموت الأسود، نظرية الأخلاط الأربعة، القرن الخامس عشر

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 184

.   abstract
	 Epidemics Between Scientific and Religious Interpretations: 
Reading in Mamluk Sources in the 15th Century
The Mamluk era witnessed the spread of epidemics repeatedly from the 1340s until its 

end in 1517, causing demographic, social and economic devastation. While fifteenth‑century 
historians record their outbreak and their tragic effects, they wondered about their causes. 
Theirs answers differed according to their cultural and scientific backgrounds.

This research aims to present the most important interpretations that these historians 
gave of the occurrence and the spread of epidemics, which varied between medical and natural 
interpretations prevalent in their era and religious ones based mainly on hadiths transmitted 
from the Prophet and his companions.

Keywords: Mamluks, epidemics, the plague, black death, humorism, 15th century

.   résumé
	 Les épidémies entre interprétations scientifiques et religieuses. 
Lecture dans les sources mameloukes au xve siècle
L’époque mamelouke a connu à plusieurs reprises, à partir des années 1340 et jusqu’à sa 

fin en 1517, la propagation d’épidémies qui ont causé des ravages démographiques, sociaux et 
économiques. Les historiens du xve siècle ont consigné les événements liés à ces épidémies ainsi 
que leurs effets tragiques. Ils se sont également interrogés sur leurs causes, et leurs réponses 
ont varié suivant leurs origines culturelles et scientifiques.

Cette recherche vise à présenter les principales interprétations que ces historiens ont 
données à l’apparition et à la propagation des épidémies et qui ont varié entre les interprétations 
médicales et naturelles prédominantes à leur époque et celles religieuses, basées principalement 
sur les hadiths et les traditions transmises par le Prophète et ses compagnons.

Mots‑clés : Mamelouks, épidémies, peste, peste noire, humorisme, xve siècle

*  *  *

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


185الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

مقدمة 	

ثلاثينيات  وفي  الوسطى،  آسيا  في  الإستبس  انطلاقا من سهوب  )الموت الأسود(  الطاعون  وباء  بدأ 

القرن الرابع عشر تفشى في الصين )1331 م1( ثم الهند، كما انتشر عن طريق القوافل التجارية والسفن والجيوش 

والبعثات الدبلوماسية في المناطق الشرقية من العالم الإسلامي والدولة البيزنطية، فظهر في القسطنطينية عام 1347 م، 

وانتشر في موانئ البحر المتوسط فوصل إلى صقلية ومارسيليا والإسكندرية في نفس السنة، ومن الموانئ إلى المناطق 

الداخلية من شمال أفريقيا وأوروبا عام 1348 م. كذلك، انتشر شمالا في الأناضول وفي الجنوب الشرقي إلى الموصل 

وبغداد بحلول عام 1349 م، واستمر في الانتشار في أوروبا حتى وصل إلى موسكو عام 1351 م؛ وعلى مدار القرنين 

الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين، دمر الموت الأسود والأوبئة اللاحقة أوروبا والشرق الأوسط ديموجرافيا 

إذ أسفرت عن ملايين القتلى وخراب اقتصادي واجتماعي كبير.

شهد العصر المملوكي انتشارا للأوبئة بشكل متكرر بدءا من أربعينيات القرن الرابع عشر في عام 748 هـ/1338 م 

وحتى نهاية هذا العصر في 923 هـ/1517 م،2 الأمر الذي أثار انتباه المؤرخين بالطبع، فحاولوا تفسيرها عند 

الحديث عنها؛ وكما تعددت خلفياتهم الثقافية والعلمية والفكرية، اختلفت رؤاهم لها، فبالرغم من وجود قدر 

ثابت من التعليم الديني لديهم، يبدأ بحفظ القرآن ودراسة الحديث والفقه، كانت مشاربهم الثقافية وخلفياتهم 

الاجتماعية مختلفة. بعضهم كان مهتما بالتاريخ في المقام الأول مع الانخراط في أعمال مختلفة في الدولة كالمقريزي3 

)ت 845 هـ/1442 م(، الذي تولى حسبة القاهرة قبل أن يتفرغ للكتابة التاريخية، والصيرفي )ت 900 هـ/1495 م(، 

الجيل الثاني من  الذي كان من  السلطان، وابن تغري بردي )ت 874 هـ/1470 م(،  تولى صيرفة  الذي 

المماليك )أبناء الناس(. بعضهم الآخر كانوا رجال دين من الفقهاء والمحدثين والمفسرين كابن حجر العسقلاني 

)ت 852 هـ/1449 م( والسيوطي )ت 911 هـ/1505 م(. وقد تنوعت هذه التفسيرات لظهور الأوبئة وتفشيها 

ما بين الديني المحض أو الأسطوري، والطبي العلمي، وأغلبها كان خليطا من كل هذا.

.Dols 1977, p. 35 ; Ayalon 2015, p. 28 .1
2. المقريزي، السلوك، 2، ق3، ص772‑780؛ بيرن 2014، ص18‑20. انظر كذلك:

 Dols 1977, p. 35, 38 ; Ayalon 2015, p. 28‑29.
3. انظر ترجمة المقريزي في الصيرفي، نزهة النفوس والأبدان، 4، ص242‑244.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 186

يقارن هذا البحث بين تفسيرات المؤلفين، من مؤرخين وفقهاء وغيرهم، لظهور الأوبئة، مبينا أسباب اعتناقهم لرؤية 

ما، مفترضا تأثرهم في ذلك بخلفيتهم العلمية أو الفكرية أو الثقافية. ويهتم بالسياقات التي أوردوها في العصر المملوكي 

لتفسير حدوثها، حيث شغل أذهانهم التساؤل حول سببها وموت الناس والخوف والهلع الذي سيطر على المجتمع، 

كما شغل أذهان كافة الناس، فذكروا آراءهم الخاصة كما رووا آراء طوائف المجتمع المختلفة في هذا الشأن.

للأوبئة الطبيعية  التفسيرات  	.1

نظرية الأخلاط أو الأمزجة الأربعة 	.1 .1

اتبع المؤرخ تقي الدين المقريزي في تفسيره للأوبئة النظرية السائدة في العصور الوسطى، وهي نظرية الأخلاط 

أو الأمزجة الأربعة، التي عرفت لدى الأطباء اليونانيين – وخاصة أبقراط وجالينوس – وانتقلت إلى العالم 

الإسلامي على يد ابن سينا والرازي وغيرهما من الأطباء4. وتقوم هذه النظرية على أن كل شيء في العالم يتكون 

من واحد من العناصر الأربعة هي الهواء والماء والنار والتراب، وتقابلها في الإنسان أخلاط أربعة هي الدم والبلغم 

والصفراء والسوداء، وتنتج عن هذه الأخلاط الأربعة الأمزجة الأربعة، وهي المزاج الدموي والبلغمي والصفراوي 

والسوداوي. ويختلف المزاج، وفق هذه النظرية، بحسب الإقليم، كما أن لكل فرد من الناس مزاجا خاصا يتحكم 

في حالته العضوية والنفسية.

ويرى جالينوس أن المزاج يتأثر بالمناخ حسب الفصول، وأن من يريد البحث في أسباب الأمراض عليه أن 

ينظر بعين الاعتبار إلى فصول السنة والآثار التي يحدثها كل منها، ثم بعد ذلك إلى الرياح الساخنة والباردة والرطبة 

واليابسة، فإذا زاد في الهواء المحيط بالأجساد أي منها، فإنه يكدر ويفسد اعتدال مزاج الأبدان، ومنها الشائعة في 

كافة الأمصار والبلدان ومنها الخاصة بكل موضع من العالم على حدة، وعلى المرء، حسب قوله، أن يتفكر بمزيد 

من الانتباه في المياه التي يستخدمها سكان المدينة، وهل هي مياه مستنقعات أم مياه تجري من مواضع مرتفعة 

وصخرية، وفي الأرض إن كانت جرداء أو مكسوة بالأشجار ومروية جيدا، وهل تقع في موضع منخفض محصور 

أو في مرتفع بارد، وفي الأسلوب الذي يعيش به السكان، والأنشطة التي يمارسونها، وهل هم مغرمون بالشهوات، 

وهل يميلون إلى ال�كسل، أم أنهم مغرمون بالتريض والعمل الشاق5.

.Dols 1977, p. 87 .4
 ،35‑28 ص17‑21،  الطب، 1،  في  القانون  ابن سينا،  79‑80؛  ص70‑76،  أبقراط،  كتاب  من  جالينوس  شرح  5. جالينوس، 
بيرن 2014، ص30‑33، 399، 402؛ ساراتشي 2015،  200‑201؛ عطية 1999، ص126‑127؛ واتس 2010، ص85؛ 

ص١٥‑١٦. انظر كذلك:
Sarton 1943, p. 205‑206, Dols 1977, p. 78.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


187الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

ويطلق المقريزي على الوباء اسم المرض الوافد، ويسميه أيضا الموتان لأنه يكثر معه الموت، ويعرفه بأنه ما يعم 

خلقا كثيرا في بلد واحد وزمان واحد6، وذلك نقلا عن كل من أبقراط وجالينوس.7 ويرى، نقلا عن الأطباء، أن 

السبب في حدوثه سيلان الأخلاط في الربيع وجمودها في فصل الشتاء، ولذلك يحدث دائما في الربيع حسب قوله، 

وإن كان رصد مجيء الطاعون عام 833 هـ/1429 م في الشتاء على خلاف ما قرره الأطباء من حدوث الأمراض 

ه تعالى واختياره9. في الربيع8، وهو ما عده الصيرفي من النوادر لنفس السبب، وأرجع ذلك إلى مشيئة ال���ل

ويرى المقريزي أن »للمرض الوافد« أسبابا كثيرة وأن السبب الأول فيها زيادة فيضان النيل زيادة كبيرة عن 

الحد، واستمرار هذه الزيادة مدة طويلة، لأن الفيضان في مصر يحدث في الصيف، وتغمر المياه الأرض في فصل 

الخريف، بخلاف الأنهار الأخرى التي تفيض في الشتاء10. يقول: »أرض مصر كثيرة الاختلاف، كثيرة الرطوبة 

الفضلية التي يسرع إليها العفن، والعلة القصوى في جميع ذلك هو أن أخص الأوقات بالجفاف في الأرض كلها 

تكثر فيه بمصر الرطوبة، لأنها تترطب في الصيف والخريف بمد النيل وفيضه، وهذا بخلاف ما عليه البلدان الأخَُر11.«

دهم على حال أرض مصر ولأن أجسادهم تشبه  ويرى المقريزي أنه إذا كان المصريون لا يمرضون دوما، فلتعوُّ

الأرض التي نشأوا فيها12. ولذلك لا يتعرضون للأوبئة إلا إذا زاد الفيضان عن المعتاد وزادت مدته عن الحد الطبيعي: 

»وإذا كانت الزيادة على ثمانية عشر ذراعا كانت العاقبة في انصرافه حدوث وباء13«. ل�كن لم يربط المقريزي بين 

زيادة الفيضان )حالات الاستبحار( وحدوث الأوبئة في حولياته إلا في حالة واحدة في عام 825 هـ/1422 م، 

عندما ذكر أن فيضان النيل قد بلغ في أقصى حد له في هذا العام عشرين ذراعا ونصف ثم أشار إلى انتشار الأمراض 

في نفس العام في القاهرة والوجه البحري عند انحطاط ماء النيل في فصل الخريف14.

6. المقريزي، الخطط، 1، ص122.
7. جالينوس، شرح جالينوس من كتاب أبقراط، ص80، 82، 84.

8. جالينوس، شرح جالينوس من كتاب أبقراط، ص182؛ المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص821؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 14، 
ص337‑338.

9. الصيرفي 1971‑1973، 3، ص182‑183.
10. المقريزي، الخطط، ١، ص121.
11. المقريزي، الخطط، 1، ص115.

12. المقريزي، الخطط، 1، ص115‑116، 122.
13. المقريزي، الخطط ١، ص١٥٨.

14. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص620، 625؛ الجعيدي 2002، ص45، 47.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 188

واتفق معه في الرأي المؤرخ ابن تغري بردي الذي يقول في كتابه النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة: 

»وإذا زاد ]أي النيل[ على السبع عشرة وبلغ الثمان عشرة ذراعا وأغلقها استبحر من أرض مصر الربع ]...[ وإذا 

كانت الزيادة ثمان عشرة ذراعا كانت العاقبة في انصرافه حدوث وباء في مصر15.«

تغير كيفية الهواء والماء والغذاء الحالة النفسية 	.2 .1

كما يرى المقريزي أن الأوبئة لها أسباب كثيرة تجتمع في أربعة أمور أساسية، وهي تغير كيفية الهواء16 وتغير 

كيفية الماء وتغير كيفية الأغذية وتغير الحالة النفسية للناس17، فيقول:

]...[ فالأمراض الوافدة بمصر تحدث إما عن فساد لم تجر به العادة يعرض للهواء، سواء كانت مادة فساده 

من أرض مصر، أو من البلاد التي تجاورها كالسودان والحجاز والشام وبرقة، أو يعرض للنيل بأن تفرط 

زيادته فتكثر زيادة الرطوبة والعفن، أو تقل زيادته جدا فيجف الهواء عن مقدار العادة ويضطر الناس إلى 

السودان أو غيرها  أو ببلاد  شرب مياه رديئة، أو يخالطه عفونة تحدث عن حرب تكون في أرض مصر 

يموت فيها خلق كثير ويرتفع بخار جيفهم في الهواء فيعفنه ويتصل عفنه إليهم، أو يسيل الماء ويحمل معه 

العفن، أو يغلو السعر، أو يلحق الغلات آفة، أو يدخل على الكباش ونحوها مضرة، أو يلحق الناس خوف 

عام أو قنوط، وكل واحد من هذه الأسباب يحدث في أرض مصر مرضا وافدا تكون قوته بمقدار قوة 

السبب المحدث له، وإن كان أكثر من سبب واحد كان ذلك المرض أشد وأقوى وأسرع في القتل18.

والهواء، من وجهة نظر المقريزي، تتغير كيفيته على ضربين: أحدهما تغيره الذي جرت به العادة، وهذا لا يحدث 

مرضا ولا وباءا، والثاني تغيره الخارج عماّ جرت به العادة، ويرى أن هذا هو الذي يسبب حدوث الأوبئة. وخروج 

تغير الهواء عن عادته، يكون »إما بأن يسخن أكثر أو يبرد أو يرطب أو يجف، أو يخالطه حالة عفنية، والحالة العفنية 

15. ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 1، ص54.
16. كانت النظرية السائدة في تفسير حدوث الوباء في العصور الوسطى تقوم على أن سببه الرئيسي هو فساد الهواء أو الهواء المحلل والمعفن 

على حد قول ابن سينا.
راجع: جالينوس، شرح جالينوس من كتاب أبقراط، ص80، 82، 84، 188؛ ابن سينا، القانون في الطب، 1، ص201. 

17. المقريزي، الخطط، 1، ص122.

18. المقريزي، الخطط، 1، ص124.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


189الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

إما أن تكون قريبة أو بعيدة19«؛ ثم ينقل آراء أطباء اليونان القديمة في أن فساد الهواء من الممكن أن ينتقل من 

أماكن بعيدة فيقول: »فإن أبقراط وجالينوس يقولان: إنه ليس يمنع مانع من أن يحدث ببلد اليونانيين مرض وافد 

عن عفونة اجتمعت في بلاد الحبشة، وتراقت إلى الجو وانحدرت على اليونانيين فأحدثت فيهم المرض الوافد20.«

ويتحدث المقريزي عن ارتباط الأوبئة بالماء فيقول:

والماء أيضا قد يحدث المرض الوافد، إما بأن يفرط مقداره في الزيادة أو النقصان، أو يخالطه حال عفنة، 

ويضطر الناس إلى شربه، ويعفن به أيضا الهواء المحيط بأبدانهم، وذلك إذا شرب منه مباشرة وهو كذلك، 

بها  فيختلط  نقائع عفنة  أو بمياه  الموتى شيء كثير،  فيه من جيف  على موضع اجتمع  أثناء جريانه  أو مر 

ويحدرها معه21]...[.

كذلك يتحدث المقريزي عن أن سبب الأوبئة قد يكون الأغذية إذا هزلت الحيوانات وارتفع ثمنها واضطر الناس 

إلى أكلها، أو بسبب فساد مرعاها أو الماء الذي تشربه22، ثم يذكر أثر العامل النفسي في انتشارها، فيقول:

فيطول  الملوك،  بعض  عام من  الناس خوف  في  متى حدث  الوافد  المرض  النفسانية تحدث  والأحداث 

الغريزية،  حرارتهم  وتتغير  أجوافهم  هضم  فيسوء  الوباء،  وقوع  وفي  منه  الخلاص  في  وتفكرهم  صبرهم 

وربما اضطروا إلى حركة عنيفة في هذه الحال، أو يتوقعون قحط بعض السنين، فيكثرون الحركة والاجتهاد 

في ادخار الأشياء، ويشتد غمهم بما سيحدث23.

19. المقريزي، الخطط، ١، ص122‑123.
20. المقريزي، الخطط، 1، ص123.
21. المقريزي، الخطط، ١، ص123

22. المقريزي، الخطط، ١، ص123.
23. المقريزي، الخطط، 1، ص123. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 190

العدوى 	.3 .1

كذلك، عرف المقريزي العدوى24، فبالرغم من عدم معرفة الأطباء حتى العصر الحديث للبكتيريا والفيروسات 

المسببة للأمراض ولا لطرق العدوى بها، فقد عرفوا العدوى بالمشاهدة والنظر في أحوال المرضى وأرجعوها إلى 

مخالطة أخلاط فاسدة للهواء. يقول:

وساءت  السفر  طول  أبدانهَم  أنهك  قد  كثير  وفد  يصل  بأن  العادة،  على  الهواء  مزاج  أيضا  يتغير  وقد 

الوافد ]...[؛ وظاهر  المرض  الناس، ويظهر  الهواء منها شيء كثير، ويقع الإعداء في  أخلاطهم، فيخالط 

الهواء،  مزاج  فيتغير  بخار كثيف  أبدانهم  ارتفع من  واحدة،  بمدينة  المرضى  واحد  في وقت  إذا كثر  أنه 

فإذا صادف بدنا مستعدا أمرضه، وإن كان صاحبه لم يتعرض لما يتعرض إليه الناس25.

ارتباط الأوبئة بالمجاعات 	.4 .1

والمجاعات غالبا ما ترتبط بظهور وباء الطاعون، ربما نتيجةً لانخفاض المناعة والمقاومة البشرية للأمراض، ونقل 

احتياطيات الغذاء مما يجعل الفئران المصابة تتصل بالبشر26. وقد أدرك المؤرخون كالمقريزي وابن تغري بردي هذه 

الصلة الوثيقة فربطوا بين نقص فيضان النيل وغلاء الأسعار وحدوث المجاعات، من جهة، وحدوث الأوبئة، من 

جهة أخرى، فيذكر المقريزي أنه حدث في عام ٤٤٤ هـ/١٠٥٢ م نقص في فيضان النيل فغلت الأسعار وانتشرت 

الأوبئة في مصر،27 وكذلك في عام 776 هـ/١٣٧٤ م في صعيد مصر.28 كذلك، يروي أن السبب في الوباء الذي كان 

في عهد الخليفة الظاهر الفاطمي عام 415 هـ/1024 م، كان نقصان النيل فاشتد الغلاء وعم الخوف والاضطراب 

وحدثت المجاعة ومن ثم انتشر الوباء في مصر29.

24. تختلف العدوى هنا عن العدوى بمفهومها الحديث بعد اكتشاف الميكروبات، فهي وجهة نظر توفيقية بين الرأي الشائع وقتها لأبقراط 
وجالينوس من أن السبب في الوباء هو مزاج الهواء المحيط بالناس وبين انتشار الوباء بين المخالطين للمرضى. جالينوس، شرح جالينوس من 

كتاب أبقراط، ص80، 82، 84، 188. انظر كذلك:
Dols 1977, p. 92‑93.

25. المقريزي، الخطط، 1، ص123.
.Dols 1977, p. 22 .26

27. المقريزي، الخطط، ١، ص196.

28. المقريزي، الخطط، 1، ص516.
29. المقريزي، الخطط، 2، ص190‑191.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


191الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

ويذكر كل من المقريزي وابن تغري بردي أنه في 694 هـ/1294 م، في العام الأول من حكم العادل كتبغا 

المنصوري )694‑696 هـ/1294‑1296 م(، كان الغلاء عظيما بسائر البلاد، ولا سيما بمصر والشام، وكان بمصر 

مع الغلاء وباء عظيم وقاسى الناس الشدائد في هذه السنة، واستسقى الناس بمصر من عظم الغلاء والفناء30.

ارتباط الأوبئة بالفتن والحروب 	.5 .1

كذلك قرن المؤرخون في مصر المملوكية بين حدوث الفتن والحروب وكثرة القتلى، من جهة، والأوبئة، من 

جهة أخرى، فقد ذكر المقريزي أن السبب في »الشدة المستنصرية«، وهي المجاعة التي حدثت في عام 457 هـ/1065 م 

واستمرت إلى عام 464 هـ/1071 م، حدوثُ غلاء شديد أعقبه وباء، وأن السبب في حدوث الغلاء وقوعُ فتن 

وحروب بين الأتراك والعبيد السود ومع الخارجين على الدولة، كابن حمدان الذي خرج على الخليفة الفاطمي المستنصر 

ه )422‑467 هـ/1031‑1075 م(،  )427‑487 هـ/1036‑1094 م( في البحيرة، وخطب للخليفة العباسي القائم بأمر ال���ل

ه، فحدث الغلاء في مصر نتيجة لقطع الطرق ونهب الأراضي والمخازن، واستمر الأمر على ذلك  فحاربه المستنصر بال���ل

سبع سنين؛ وبرغم حدوث الفيضان، لم يتمكن الناس من الزراعة بسبب انعدام الأمن، فعمت المجاعة والوباء 

ه  أرض مصر فأكل الناس الميتة والكلاب والقطط31. كذلك، حدث الوباء في عهد الخليفة الفاطمي الحافظ لدين ال���ل

)524‑544 هـ/1130‑1149 م( في عام 536 هـ/1142 م بسبب غلاء الأسعار الناتج عن انعدام الأمن في البلاد32، 

وكذلك في عام 833 هـ/1429 م، حيث حدث وباء عظيم قدر من مات فيه بحوالي مائة ألف33.

الف�لكية التفسيرات  	.6 .1

وإلى جانب الأسباب الطبية الشائعة في ذلك العصر، نقلت لنا أعمال المؤرخين في القرن الخامس عشر المعارف 

السائدة آنذاك عن أسباب أخرى للأوبئة. وينقل المقريزي، الذي يميل إلى التفسيرات الطبيعية، عن مؤلف مجهول 

– رأى مصنفا له في التنجيم وعليه شرح – أن السبب في حدوث الغلاء والوباء في مصر »عندما حل زحل 

في برج الجوزاء وكان معه الجوزهر فكانت أشد وأقوى34«؛ وينقل عن شارح الكتاب أن هذا قد وقع فعلا في 

30. المقريزي، الخطط، 2، ص146؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 8، ص71.
31. المقريزي، الخطط، ٣، ص136‑143.

32. المقريزي، الخطط، 2، ص201.
33. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص836؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 1٤، ص347.

34. المقريزي، الخطط، 2، ص241.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 192

عهد الظاهر بيبرس سنة 664 هـ/1266 م وفي آخر عام 694 هـ/1295 م وأول سنة 695 هـ/1295 م في عهد 

العادل كتبغا35.

ويرى المقريزي صحة هذا الأمر فيقول إن هذا القران يحدث كل ثلاثين عاما ويستمر لمدة ثلاثين شهرا، وأنه اختبر 

ذلك بنفسه وراجعه، فرأى أنه كلما حدث ذلك حدث فعلا الغلاء والوباء في مصر؛ كذلك، يؤكد على موافقته 

رأيَ صاحب هذا الكتاب بأن القران العاشر كانت بدايته سنة 786 هـ/1384 م ونهايته سنة 806 هـ/1404 م، 

أي أنه استمر لمدة عشرين عاما تدهور فيها حال القاهرة تدهورا شديدا كما توقع المنجم؛ كما يوافقه في توقعه خراب 

القاهرة ونهايتها في عام 818 هـ/1415 م عندما يقترن زحل والمريخ في برج السرطان، ويستدل على ذلك بسوء حال 
القاهرة العمرانية والاقتصادية.36 

ويذكر كل من المقريزي وابن تغري بردي أن الوباء في يوم منتصف جمادى الآخرة من عام 833 هـ/1429 م 

ه لدعاء الصال�حين، ول�كنه ما لبث أن عاد مرة أخرى في رجب لسبب فل�كي وهو  أخذ يتناقص استجابة من ال���ل

دخول الشمس في برج الحمل37.

ويتفق ابن تغري بردي مع المقريزي في الاعتقاد بصحة التنجيم ووقوع الوباء بسبب حركة النجوم في أبراج 

السماء فيقول إنه في عام 856 هـ/1452 م، فشا الموت في القاهرة بسبب حدوث وباء لم يذكر ما هو، ول�كنه 

يقول إنه لم يكن الطاعون، واشتد بسبب انتقال الشمس إلى برج الحوت، بالرغم من رخص الأسعار والرخاء في 

هذا العام.38 كذلك اعتقد ابن تغري بردي أن الطاعون الذي حدث بواسط وانتشر منها إلى سائر العراق في عهد 

الحجاج بن يوسف الثقفي )ت 95 هـ/713 م( قد حدث بسبب شؤم هذا الأخير39.

إلهي الأوبئة كعقاب  	.2

وبالرغم من أن المؤرخين في ذلك العصر كانوا يميلون إلى تفسير الأوبئة بالأسباب الطبيعية، كانوا ينقلون في 

مؤلفاتهم التفسيرات الدينية التي كان يميل إليها مجتمع العصر المملوكي. ويروي كل من المقريزي وابن تغري بردي 

والصيرفي الاعتقاد بأن الطاعون قد يصيب البعض بسبب الدعاء عليهم به، فيقولون إن السلطان الأشرف برسباي 

)825‑841 هـ/1422‑1438 م( كان يؤمن بأن دعاءه على المماليك السلطانية بسبب فسادهم وتصرفاتهم المسيئة إليه 

35. المقريزي، الخطط، 2، ص242.

36. المقريزي، الخطط، 2، ص243.
37. المقريزي، السلوك، ٤، ق2، ص828‑829؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 14، ص343. 

38. ابن تغري بردي، حوادث الدهور، 2، ص557.
39. ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 1، ص230.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


193الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

وإلى الناس تسببت في موتهم بالطاعون عام 833 هـ/1429 م، وأنه اشترى بعد ذلك المماليك، فأفسدوا مثلما فعل 

من كان قبلهم فدعا عليهم فأصابهم الطاعون أيضا عام 841 هـ/1437 م، ثم يقول إنه قد عفا عنهم حتى لا يصيب 
الوباء البقية.40

ه  وقد ظلت وجهة النظر الغالبة لدى العلماء والفقهاء وعامة الشعب وخاصتهم أن وقوع الوباء بسبب إرادة ال���ل

وكانت التفسيرات المختلفة تبحث في كيفية إنفاذه لإرادته41. وبسبب انتشار الخوف وعدم الأمان وبسبب عدم 

جدوى اللجوء إلى الأطباء، تتصاعد الرغبة في الاحتماء بالدين، ويزيد التردد على دور العبادة وممارسة الشعائر الدينية. 

ه بسبب فساد  وللحاجة إلى لوم المتسبب في وقوع الوباء، ظهرت تفسيرات غيبية كان أهمها أن الأوبئة عقاب من ال���ل

ه تعالى بسبب انتشار الفواحش وشرب الخمر وأكل الربا وخروج النساء متزينات  العباد وظلم الحكام وغضب من ال���ل

ومتبرجات من بيوتهن. وفي الواقع لم يكن التفسير الديني للأوبئة قاصرا على العالم الإسلامي بل كان ظاهرة عامة 

في العصور الوسطى في كل العالم المعروف آنذاك42، فجميع مؤرخي الموت الأسود وأوبئة الطاعون اللاحقة يفسرون 

هذه ال�كوارث على أنها عقوبات إلهية للإنسان على خطاياه. ولم تكن فكرة الغضب الإلهي بأي حال من الأحوال 

اختراعا من اختراعات العصور الوسطى إذ تعود إلى أقدم العصور التي عرفتها البشرية43.

وقد قال ابن إياس إن »الطاعون كان في مدة انقطاعه عن مصر كثر بها الزنا واللواط وشرب الخمر وأكل الربا 

وظلم المماليك في حق الناس44«. وفي 23 من رمضان عام 841 هـ/1437 م، اجتمع قضاة المذاهب الأربعة والعلماء 

وطلاب العلم لقراءة صحيح البخاري في القلعة بين يدي السلطان الأشرف برسباي، كما هي العادة في ذلك العصر، 

وكان السلطان قلقا من أمر انتشار الوباء في البلاد، فسأل القضاة والفقهاء عن الذنوب التي إذا ارتكبها الناس 

ه بالطاعون، فقال له بعضهم: إن الزنا إذا فشا في الناس ظهر فيهم الطاعون، وأن النساء يتزينّ ويمشين  عاقبهم ال���ل

في الطرقات ليلا ونهارا؛ وأشار آخر إلى أن المصلحة تقضي بمنع النساء من المشي في الأسواق، فنازعه آخر فقال: 

لا يمنع من ذلك إلا المتبرجات، وأما العجائز ومن ليس لها من يقوم بأمرها، فلا تمنع من تعاطي حاجاتها؛ وعارض 

بعضهم البعض؛ فمال السلطان إلى منعهن من الخروج مطلقا، واتفق معه العلماء على ذلك، وتوعد من خرج منهن 

بالقتل، ظنا منه أنه بمنعهن يرتفع الوباء، وأصدر أمرا بذلك وتولى تنفيذه والي القاهرة والمحتسب ورجاله، وأقال 

ه وولى دولات خجا الذي وصفه  السلطان المحتسب القاضي صلاح الدين محمد بن الصاحب بدر الدين حسن بن نصر ال���ل

40. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص1045؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 14، ص356؛ الصيرفي 1971‑1973، 3، ص416. 
.Dols 1977, p. 84 .41

42. عنان 1969، ص153؛ الجعيدي 2002، ص318‑320؛ مصطفى عبد العظيم 2020، ص17‑20؛ حمودة 1989، ص48. 
.Hanska 2002, p. 116 .43

44. ابن إياس، بدائع الزهور، 2، ص273. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 194

ه45«، وذلك حتى يمنع النساء من الخروج بقسوة وبعقوبات شديدة، ظانا أن منعهن  بأنه »ليس بمسلم ولا يخاف ال���ل

سيؤدي إلى زوال وباء الطاعون، ثم خفف السلطان هذا المنع لما لحق بالناس من مشقة، فسمح للجواري بالخروج 

بشرط ألا يتنقبن، وأن تخرج العجائز لقضاء أشغالهن، كما سمح للنساء بالخروج إلى الحمام بشرط ألا يبتن فيه46.

ويتضح من تعليقات المقريزي والصيرفي عدم رضاهما عن هذا القرار فيقول المقريزي: »]...[ فازداد الناس 

وقوف حال، وكساد معايش، وتعطل الأسواق، وقلة مكاسب47«؛ واتفق معه الصيرفي في ذلك بالإضافة إلى أنه 

عدد بعض الحوادث المفجعة التي حدثت للنساء نتيجة منعهن من الخروج والعقوبات الشديدة التي وقعت عليهن، 

ومنها أن امرأة منعوها من اتباع جنازة ابنها الوحيد الذي مات بالطاعون فألقت بنفسها من سطح بيتها فماتت، 

وامرأة خرجت لضرورة فوجدت المحتسب دولات خجا فأمر بحملها إلى داره لعقابها فذهب عقلها من الخوف 

ومرضت أياما وماتت48.

وقد انتقد ابن تغري بردي هو الآخر هذه القرارات وما ترتب عليها من الأضرار التي لحقت بالناس، فقال:

كل ذلك لعدم أهلية الحكام واستحسان الولاة على الخواطئ، وإلا فالحرة معروفة ولو كانت في الخمارة، 

والفاجرة معروفة ولو كانت في البيت الحرام، ولا يخفى ذلك على الذوق السليم،غير أن هذا كله وأمثاله 

لولاية المناصب غير أهلها، وأما الحاكم النحرير الحاذق الفطن إذا قام بأمر نهض به وتتبع الماء من مجاريه، 

فيه،  ما الناسُ  إلى بعض  في أسرع وقت وأهون حال، ولا يحتاج ذلك  أزاله  وأخذ ما هو بصدده حتى 

وهو ذهاب الصالح بالطالح والبريء مع المجرم، وتحكم مثل هذا الجاهل بالمسلمين49.

ه واسترضاءه، فيقول المقريزي إنه عندما اشتد  وقد رصد المؤرخون الطرق التي حاول بها الناس إطفاء غضب ال���ل

الوباء في عام 748 هـ/1338 م في دمشق، جاء رجل من بلاد الروم إلى قاضي دمشق، الشيخ تقي الدين السبكي، 

فزعم أنه رأى النبي محمد صلى الله عليه وسلم في رؤيا فشكا إليه الوباءَ وموت الناس فأمره بأن يقول للناس أن يقرأوا سورة نوح 

ه ليذهب الوباء، فأخبر الناس بذلك فاجتمعوا في المساجد وفعلوا  ثلاثة آلاف وثلاثمائة وستين مرة وأن يدعوا ال���ل

ه وتابوا من ذنوبهم وذبحوا وأطعموا الفقراء لمدة سبعة أيام، ثم يروي أنه نتيجة لذلك،  مثلما قال وتضرعوا إلى ال���ل

كان الوباء يتناقص كل يوم من الأيام السبعة حتى زال، فنودي في الناس ليجتمعوا في الجامع الأموي فاجتمعوا 

45. الصيرفي 1971‑1973، ٣، ص٤٠٥.
 46. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص1031‑1033؛ الصيرفي 1971‑1973، 3، ص404‑406؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 15،

ص93.
47. المقريزي، السلوك، ٤، ق2، ص1033.
48. الصيرفي 1971‑1973، 3، ص409.

49. ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 15، ص95.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


195الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

فيه وأخذوا يقرأون صحيح البخاري ثلاثة أيام وثلاث ليالٍ، ثم ذهبوا ومعهم أطفالهم إلى المصلىّ وأخذوا يصلون 

ه لمدة ثلاثة أيام، فتراجع الوباء حتى انتهى؛ وروى كذلك أن نائب حلب أرسل إلى السلطان أن  ويدعون ال���ل

بعض الصال�حين في مدينته رأى النبي وأنه أمره بالتوبة والدعاء بدعاء معين وأنه كتب هذا الدعاء وأرسله إلى حماة 

وطرابلس ودمشق.50 ثم يعود المقريزي ويؤكد على أن ذنوب الناس هي السبب في حدوث الطاعون وأن التوبة 

ه تذهبه فيقول: والصلاة والتضرع إلى ال���ل

بحلب  وشنع  بدمشق،  وكثر  الصعيد،  بلاد  في  الوباء  وقع  عام ٨٤١ هـ،  من  أي رجب  الشهر،  هذا  وفي 

للبغاء، والشباب المرصدين  البغايا الواقفات  وأعمالها، فأظهر أهلها التوبة، وأغلقوا حانات الخمارين، ومنعوا 

لعمل الفاحشة، بضرائب تحمل لنائب حلب وغيره من أرباب الدولة، فتناقص الموت وخف الوباء، حتى 

كاد يرتفع، ففرح أهل حلب بذلك، وجعلوا شكر هذه النعمة أن فتحوا الخمارات وأوقفوا البغايا والأحداث 

للفساد بالضرائب المقررة عليهم، فأصبحوا وقد مات من الناس ثمانمائة إنسان. واستمر الوباء الشنيع والموت 

الذريع فيهم، في رجب وشعبان وما بعده51.

ل�كن عندما يروي أحداث الوباء في مصر، يختلف تعليق المقريزي على اجتماع الناس للصلاة عما سمعه من 

ه، فيقول إنه في نفس العام، فعل المصريون ما فعله أهل الشام،  أحداث الشام واختفاء الوباء بها بعد اللجوء إلى ال���ل

ه وصلوا وقرأوا صحيح  فقد نودي في الناس فاجتمعوا في المساجد في يوم الجمعة السادس من رمضان فدعوا ال���ل

البخاري لعدة أيام، ول�كن عدد الأموات، مع ذلك، زاد حتى عجز الناس عن حصر أعدادهم52.

كذلك، يروي المقريزي أنه في عام 833 هـ/1429 م، ومع اشتداد وباء الطاعون في مصر، نودي في جمادى الأولى 

ه تعالى من معاصيهم، ويردوا المظالم إلى أصحابها، ويعلق على ذلك  في الناس بصيام ثلاثة أيام، وأن يتوبوا إلى ال���ل

بأن الحكام أمروا الناس بذلك واستمروا هم في ظلم الناس وأمروهم بأن يخرجوا إلى الصحراء في اليوم الرابع، 

فخرجوا في جمع غفير خارج باب النصر، وعلى رأسهم قاضي القضاة، علم الدين صالح البلقيني، وجلس بجانب تربة 

ه ودعا ووعظ الناس  الظاهر برقوق )٧٨٤‑٧٩١ هـ/١٣٨٢‑١٣٩١ م و٧٩٢‑٨٠١ هـ/١٣٩٢‑١٣٩٩ م( وتضرع إلى ال���ل

فبكوا وضجوا ضجيجا شديدا، وانصرفوا قبل الظهر. يذكر المقريزي أن »الموت كثر في الناس بعد هذا اليوم53«. ويرجع 

50. المقريزي، السلوك، 2، ق3، ص779‑780.
51. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص1027‑1028.

52. المقريزي، السلوك، 2، ق3، ص780‑781.

53. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص822‑823.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 196

المقريزي والصيرفي ذلك إلى ظلم الحكام والولاة، فقد »أمروا الناس برد المظالم وهم على ما هم عليه من الظلم54«. 

أما الصيرفي فأرجع انتشار الوباء إلى وجود علم الدين صالح البلقيني في منصب قاضي قضاة الشافعية، وأنه حصل 

على هذا المنصب بدفع الرشوة وهو غير مستحق له؛ ويبدو أن هذا الرأي كان منتشرا بين الناس بدليل أن السلطان 

الأشرف برسباي عزله سنة 841 هـ/1438 م وولى الحافظ ابن حجر مكانه »لخوفه من الطاعون، وأقسم ألا يولي 

أحدا من القضاة بالرشوة بعد ذلك وأشهد على نفسه55«.

من  جمادى الآخر  من  الجمعة الخامس عشر  يوم  في  بردي،  وابن تغري  المقريزي  ما أورده  وحسب 

عام 833 هـ/1429 م، جمع الشريف شهاب الدين أحمد كاتب السر بالديار المصرية، بأمر السلطان الأشرف برسباي 

أربعين شريفا اسم كل منهم محمد، وفرق فيهم من ماله خمسة آلاف درهم، وأجلسهم بالجامع الأزهر فقرأوا ماتيسر 

ه تعالى حتى دخل وقت صلاة العصر،  من القرآن ال�كريم بعد صلاة الجمعة، ثم قاموا هم والناس فوقفوا ودعوا ال���ل

فصعد الأربعون شريفا إلى سطح الجامع وأذنوا جميعا، ثم نزلوا وصلوا مع الناس صلاة العصر وانصرفوا وانصرف 

الناس، وكان ذلك بمشورة بعض القادمين من المشرق الإسلامي، وأنهم عملوا ذلك في بلادهم فارتفع الوباء عقب 

ذلك، ويذكر كل من المقريزي وابن تغري بردي أن الوباء أخذ يتناقص في الأيام التالية لهذا الأمر، ل�كنه ما لبث 

أن عاد مرة أخرى في رجب – وإن كانا أرجعا ذلك إلى سبب فل�كي وهو دخول الشمس في برج الحمل – كما سبق 

القول56، بينما أرجع الصيرفي زواله إلى ما يعتقده من بركة النبي محمد صلى الله عليه وسلم وبركة آل البيت57.

ه  ويذكر المقريزي والصيرفي أنه في عام 841 هـ/1438 م، أراد السلطان الأشرف برسباي أن يتقرب إلى ال���ل

فأخرج جميع السجناء من المجرمين ومن عليه دين وأغلق السجون كلها، ول�كن كان عاقبة ذلك أن انتشر المجرمون 

وزادت الجرائم وامتنع بعض الناس عن سداد ديونهم وضاعت حقوق الناس58.

ه، ففي  ه لرفع الوباء أحيانا إلى اضطهاد المسيحيين ظنا أن ذلك يرضي ال���ل وقد دفعت محاولات التقرب إلى ال���ل

عام 841 هـ/1437 م، حين اشتد الوباء، هوجمت بيوت بعض المسيحيين وأريقت دنان الخمر التي كانت بها، 

كما هدم دير المغطس، بالقرب من ب�حيرة البرلس عند الملاحات، وكان يزوره المسيحيون المصريون في عيد الظهور 

54. المقريزي، السلوك، 4، ق2، 822؛ الصيرفي 1971‑1973، 3، ص184.
55. الصيرفي 1971‑1973، 3، ص408.

56. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص828‑829؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، 14، ص343. 
57. الصيرفي 1971‑1973، 3، ص190‑191.

58. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص1033؛ الصيرفي 1971‑1973، 3، ص405.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


197الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

ويقدسونه.59 ويذكر المقريزي أنه »قد نزلت أنواع المكاره بأهل الذمة من اليهود والمسيحيين في هذا العام60«، 

بينما يقول الصيرفي إن »الظلم زاد في هذا العام على أهل الذمة ونزلت بهم المكاره61«.

كذلك، احتفظت لنا المصادر التاريخية ببعض التفسيرات الغيبية الأخرى كزعم الناس أن مقتل شخص لادعائه 

أنه يعرف صناعة ال�كيمياء وتضييعه أموال السلطان على تحويل المعادن إلى معادن نفيسة بلا جدوى، قد أدى إلى 
وقوع الوباء والغلاء والجفاف.62

والأوبئة  الدين  علماء  	.3

التفسيرات الدينية لانتشار الأوبئة 	.1 .3

أما الفقهاء والمحدثون، فإلى جانب التفسير الطبي لحدوث الوباء والقائم على نظرية الأخلاط الأربعة وفساد وتعفن 

الهواء والمياه والأغذية، تبنوا تفسيرات دينية مأخوذة في الأساس من كتب الأثر والحديث. ولعل أبرز مثال على 

ذلك ما كتبه ابن حجر العسقلاني )ت 852 هـ/1449 م( في بذل الماعون في فضل الطاعون، وقد لخصه السيوطي 

)ت 911 هـ/1505 م( في ما رواه الواعون في الطعن والطاعون. وهما يتفقان في أن الطاعون رجِز وعذاب عذُبت 

به الأمم السابقة على المسلمين، وقيل هم بنو إسرائيل63 ويستدل على ذلك، في نظرهما، بأن عبد الرحمن بن عوف 

أخبر أصحابه وهو في طريق الشام، لما بلغه أن بها الطاعون، عن النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: »إن هذا الوجع – أو السقم – 

عذاب عذب به من كان قبل�كم«؛ وفي بعض طرقه: »عذاب عذب به بعض بني إسرائيل64«، ول�كن هذا العذاب 

ه تعالى على  ه عنها أنه »كان عذابا يبعثه ال���ل صار رحمة وشهادة للمؤمنين، فيذكر حديث البخاري عن عائشة رضي ال���ل

من يشاء، فجعله رحمة للمؤمنين65«، أي أن من يصاب بالطاعون يعد شهيدا فيدخل الجنة بلا سؤال أو حساب.

59. المقريزي، السلوك، 4، ق2، ص1034؛ الصيرفي 1971‑1973، 3، ص407‑408.
60. المقريزي، السلوك، ج4، ق2، ص1035.

61. الصيرفي 1971‑1973، 3، ص407‑409.
62. ابن تغري بردي، حوادث الدهور، ص40‑41؛ ابن إياس، بدائع الزهور، 2، ص271.

إصحاح 24؛  سفر صموئيل الثاني،  الشعب.  إحصاء  من  داوود  ما فعله  على  عقابا  بالطاعون  بني إسرائيل  ضرب  ه  ال���ل أن  ذلك  63. ومن 
سفر الأيام الأول، إصحاح 21. يروي ابن حجر هذه الواقعة فيجعل العقاب بسبب ظلم وطغيان بني إسرائيل. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، 

ه تعالى على بني إسرائيل بسبب الزنا )السيوطي، ما رواه الواعون، ص139(. ص82. ويرى السيوطي كذلك أنه كان عقابا أرسله ال���ل
64. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص73‑77، السيوطي، ما رواه الواعون، ص137‑138.

65. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص78‑80.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 198

ويعتقد ابن حجر العسقلاني والسيوطي أن السبب في حدوث الطاعون وخز أو طعن من الجن66، كما أخبر 

النبي صلى الله عليه وسلم بذلك حسب قولهما، ثم يناقشان كون هذا الجن كافرا أم مسلما، فيذكر أن هناك أقوالا في ذلك، الأول 

ه تعالى للعقاب أو الابتلاء والقول الثالث أنهم من المسلمين  أنهم كفار والثاني أنهم مسلمون يفعلون ذلك بأمر ال���ل

وال�كفار على السواء، وأن الوباء رحمة للمسلمين لأنهم يحصلون على الشهادة وبالتالي يدخلون الجنة بدون حساب 

ه أن يكون وفاة أمته بالطعن أي القتل والطاعون، فيصير  أو عقاب، ولذلك، على حد قولهما، دعا الرسول صلى ال���ل

الطاعون عقابا لمن يستحق العقوبة ورحمة للمؤمنين67.

رجال الدين بين العلم والطب في تفسير حدوث الأوبئة 	.2 .3

يروي ابن حجر في كتابه كلام ابن النفيس الطبيب في الموجز في الطب من أن الوباء ينشأ عن فساد يعرض 

با في الكانونين  لجوهر الهواء لأسباب سمائية ككثرة الشهب والرجوم في آخر الصيف، أو كثرة الجنوب والصَّ

)ديسمبر ويناير(، أو كثرة علامات المطر في الشتاء دون أن تمطر، وأسباب أرضية كالماء الآسن والجيف ال�كثيرة، 

وأنه يقع كذلك في مواضع المعركة إذا لم يدفن القتلى، وبسبب التربة كثيرة التعفن، وكثرة الحشرات والضفادع68. 

ويعترض السيوطي على ذلك وعلى فكرة تغير الأخلاط قائلا إن »كل داء بسبب من الأسباب الطبيعية له دواء 

من الأدوية الطبيعية، وهذا الطاعون قد أعيى الأطباء دواؤه حتى سلم حذاقهم أنه لا دواء له، ولا دافع إلا الذي 

خلقه وقدره69«.

ويحاول ابن حجر التوفيق بين رأي الأطباء، من جهة، وما ورد من الأحاديث ورأي رجال الدين من الفقهاء 

والمفسرين والمحدثين، من جهة أخرى، فيقول إن كون الطاعون »من طعن الجن لا يخالف قول الأطباء من 

كونه ينشأ عن مادة سمية أو هيجان الدم أو انصبابه إلى عضو أو غير ذلك، لأنه لا مانع من أن ذلك يحدث عن 

الطعنة فيحدث منها المادة السمية أو يهيج بسببها الدم أو ينصب70ّ«. كذلك، يضيف، قد تكون بعض الأوجاع 

في الطاعون من غلبة الطبائع، ولا ينافي ذلك كونه من طعن الجن، لاحتمال أن يحصل ذلك التغير عند وجود 

الطعنة، فينزعج بدن المطعون، فيفور به الدم، وتحصل له ال�كيفية الرديئة التي شخصها الأطباء، بحسب ما اقتضته 

إلى  بيده سيف عندما نظر  لملك  في سفر الأيام رؤيا داوود  فقد ورد  القديم،  العهد  في  بالطاعون معروفة  الناس  أو طعن  66. فكرة وخز 
السماء أثناء وباء الطاعون. سفر الأيام الأول، إصحاح 21.

67. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص109‑156، 262؛ السيوطي، ما رواه الواعون، ص142‑146، 150‑151.
68. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص100‑101.

69. السيوطي، ما رواه الواعون، ص147.
70. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص104‑105.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


199الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

قواعدهم، ولا ينافي ذلك أصل سببه الأول71. ثم يقول إن »الأطباء معذورون لأن طعنة الجن أمر لا يدرك بالعقل 

ولا بالتجربة وإنما يدرك بتلقيه من الشارع72«.

ويرد ابن حجر على قول الأطباء إن السبب في حدوث الطاعون هو فساد الهواء بأنه لو كان بسبب ذلك لدام 

وجوده أو انتظم، ولعم جميع الناس والحيوانات، ول�كنه يصيب البعض فقط، وبأن فساد الهواء يقتضي تغير 

الأخلاط وكثرة الأمراض، أما الطاعون فيقتل بلا مرض أو بمرض يسير، وبأنه لا دواء له بينما كل داء بسبب 

ه داء إلا أنزل له شفاء، علمه  من الأسباب الطبيعية له دواء، ويستدل على ذلك بحديث الرسول صلى الله عليه وسلم: »ما أنزل ال���ل

من علمه، وجهله من جهله.« ويحاول ابن حجر مرة أخرى التوفيق بين كلام الأطباء والأحاديث فيذهب إلى أنه 

ربما كان الوباء على ضربين: ضرب منه يحدث بسبب غلبة بعض الأمشاج كالدم أو الصفراء إذا احترقت أو غير 

ذلك، بدون تدخل من الجن. والضرب الآخر بسبب وخز الجن.73 ل�كنه يرى أن السبب الرئيسي للطاعون هو 

وخز الجن، سواء كان الوخز من جن مؤمن أو جن كافر، ويذكر أن الجن الكافر يطعن المسلمين والجن المؤمن 

يطعن ال�كفار. وقد يطعن الجن الكافر المسلمين انتقاما من الجن المسلم74، ثم يذكر الخلاف عن كون هذا الوخز 

ه تعالى عقوبة  رحمة أو عقوبة على المعاصي، فيذكر أن وخز الجن الذي يتسبب في الطاعون يكون بتسليط من ال���ل

لمن يستحق العقوبة وشهادة ورحمة لمن هو أهل لها75.

ه يسلط الجن لإقامة حد الزنا على  ويرى ابن حجر أن السبب الحقيقي لحدوث الأوبئة هو انتشار الزنا، وأن ال���ل

المصاب بهذا الطعن )أو الوخز(، فيموت الزاني المحصن ويتعذب غير المحصن، أو يحارب الجن الإنس لإظهارهم 

الفاحشة أو ترك إنكارها فيموتون ويبعث كل فرد على نيته.76 ولذلك، ينكر ابن حجر حدوث العدوى لحديث 

ه تعالى جعل مخالطة المريض بها للصحيح  »لا عدوى ولا طيرة«، فيرى أن الأمراض لا تعدي بنفسها ول�كن ال���ل

ه تعالى77. سببا لإعدائه مرضه، وقد لا تحدث العدوى، ويكون ذلك بمشيئة ال���ل

71. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص108.

72. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص108.
73. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص105‑107.

74. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص140‑144، 215.
75. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص153.

76. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص215‑217.
77. ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون، ص292.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 200

خاتمة 	

ومما سبق نرى أن تفسيرات المؤرخين في القرن الخامس عشر لحدوث الأوبئة اختلفت باختلاف خلفياتهم 

وانقسمت إلى قسمين رئيسيين: قسم تبناه المؤرخون الذين تلقوا – إلى جانب التعليم الديني الأولي – علوما وثقافات 

متنوعة، كالمقريزي وابن تغري بردي والصيرفي، إذ مالوا إلى التفسيرات الطبية والطبيعية السائدة في عصرهم، 

كنظرية الأخلاط الأربعة وتغير الأمزجة التي انتقلت من الطب اليوناني القديم إلى الأطباء المسلمين، وسادت 

في العصور الوسطى. وبالرغم من ميلهم إلى تفسير الأوبئة بالأسباب الطبية رووا تفسيرات أخرى هي التفسيرات 

الدينية والغيبية التي انتشرت في عصرهم، وعلى رأسها العقاب الإلهي؛ مما جعل مؤلفاتهم التاريخية تحتفظ لنا 

بالأفكار السائدة في العصر المملوكي والتي تأثروا هم أنفسهم ببعضها، وخاصة ما كان يستند منها إلى العلوم الزائفة 

كالتنجيم، بالإضافة إلى إبداء وجهة نظرهم فيها – ما بين مؤيد ورافض وناقد لها ولنتائجها السلبية على المجتمع –، 

وذلك كممثلين للطبقة المثقفة في هذا العصر.

أما القسم الثاني من تفسيرات حدوث الأوبئة فتلك التي احتفظت بها مؤلفات رجال الدين من المحدثين والمفسرين 

والفقهاء، كالسيوطي وابن حجر العسقلاني، والمعتمدة أساسا على الأحاديث والآثار المنقولة عن الرسول صلى الله عليه وسلم وعن 

صحابته، والتي تعتمد اعتمادا تاما على الأفكار الغيبية كالجن والعقاب الإلهي على انتشار الزنا، وهي تفسيرات لم يتفرد 

بها رجال الدين الإسلامي بل تأثروا فيها بالكتاب المقدس )التوراة(؛ وقد رفض أصحابها الأفكار العلمية السائدة في 

العصور الوسطى أو حاولوا التوفيق بينها وبين الآثار الدينية مع الإصرار على صحة ما ورد فيها بشكل حرفي.

ويبدو واضحا من دراسة كل هذه المؤلفات التاريخية ومؤلفات رجال الدين أن التفسيرات الدينية لظهور الأوبئة، وخاصة 

فكرة العقاب الإلهي، كانت هي السائدة في المجتمع، وخاصة بين العامة ورجال الدين، مقارنة بغيرها من التفسيرات.

الببليوغرافيا 	

المصادر 	.1

ابن إياس، بدائع الزهور
ابن إياس، بدائع الزهور في وقائع الدهور، القاهرة، 1972.

ابن تغري بردي، حوادث الدهور
ابن تغري بردي، حوادث الدهور في مدى الأيام 
والشهور، تحقيق م. ك. عز الدين، القاهرة، 1990.

ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة
ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة في ملوك مصر 

والقاهرة، القاهرة، ١٩٦٣.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


201الأوبئة بين التفسيرات العلمية والتفسيرات الدينية

جالينوس، شرح جالينوس من كتاب أبقراط
جالينوس، شرح جالينوس من كتاب أبقراط المسمى 
إفيذيميا: من المقالة 1 إلى 3 )بترجمة حنين بن إسحق(، 
حققه وترجمه إلى الإنجليزية أ. فاجلبول، برلين، 2014.

ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون
ابن حجر العسقلاني، بذل الماعون في فضل الطاعون، 

تحقيق أ. ع. ع. الكاتب، الرياض، د. ت.

ابن سينا، القانون في الطب
ابن سينا، القانون في الطب، تحقيق م. أ. الضناوي، 

بيروت، 1999.

السيوطي، ما رواه الواعون
السيوطي، ما رواه الواعون في أخبار الطاعون، تحقيق 

م. ع. الباز، دمشق، د. ت.

الصيرفي 1971‑1973
الصيرفي، نزهة النفوس والأبدان في تواريخ الزمان، 
ج 1‑3 تحقيق ح. حبشي، القاهرة، 1971‑1973.

الصيرفي، نزهة النفوس والأبدان
الصيرفي، نزهة النفوس والأبدان في تواريخ الزمان، 

ج 4، تحقيق ح. حبشي، القاهرة، 2010.

المقريزي، السلوك
المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق 

م. م. زيادة، القاهرة، 1958‑1973.

المقريزي، الخطط
المقريزي، المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار 
)الخطط المقريزية(، 6 أجزاء، تحقيق أ. ف. سيد، 

لندن، 1995.

عطية 1999
أ. ع. عطية، جالينوس في الفكر القديم والمعاصر، 

القاهرة، 1999.

مصطفى عبد العظيم 2020
إ. مصطفى عبد العظيم، »غياب دور رجال الحكم 
والرعية في مواجهة أزمات وباء الطاعون في مصر 

زمن سلاطين المماليك: 648‑932 هـ/1250‑1517 م. 
دراسة تحليلية«، مجلة البحث العلمي في الآداب، 

عين شمس )القاهرة(، العدد 21، ج 8، 2020.

بيرن 2014
ج. بيرن، الحياة اليومية في زمن الموت الأسود، ترجمة 

ع. س. الأيوبي، أبو ظبي، 2014.

ساراتشي 2015
ر. ساراتشي، علم الأوبئة، ترجمة أ. ف. حسن، القاهرة، 

.2015

الجعيدي 2002
ش. إ. الجعيدي، الأزمات الاقتصادية والأوبئة في مصر 

في عصر المماليك الجراكسة، الاسكندرية، 2002.

واتس 2010
ش. واتس، الأوبئة والتاريخ، ترجمة أ. م. عبد الجواد، 

القاهرة، 2010.

حمودة 1989
ط. س. حمودة، جلال الدين السيوطي عصره وحياته 

وآثاره وجهوده في الدرس اللغوي، بيروت، 1989.

عنان 1969
م. ع. عنان، مصر الإسلامية وتاريخ الخطط المصرية، 

القاهرة، ط 2، 1969.

الدراسات 	.2

	باللغة العربية

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أميمة حسن المهدي 202

الإنجليزية باللغة  	
Ayalon 2015

Y. Ayalon, Natural Disasters in the 
Ottoman Empire, Cambridge, 2015.

Dols 1977
W.M. Dols, The Black Death in the Middle East, 
Princeton, 1977.

Hanska 2002
J. Hanska, Strategies of Sanity and Survival: 
Religious Responses to Natural Disasters in the 
Middle Ages, Helsinki, 2002.

Sarton 1943
G. Sarton, « Remarks on the Theory 
of Temperaments », Isis 34, 3, 1943, p. 205‑208.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 58 (2024), p. 183-202    Omaïma Hassan El-Mahdi
Al-awbi’a bayna al-tafsīrāt al-ʿilmiyya wa-l-tafsīrāt al-dīniyya : qirā’a fī al- maṣādir al-mamlūkiyya fī al-qarn al-ḫāmis ʿašar al-mīlādī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

