MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 57 (2023), p. 153-176
Mehdi Ghouirgate

Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade
oubliée al-Mann bi-lI-lmama

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE*

Sunt verba et voces praetereaque nibil
ou la restitution d’une chronique almohade oubliée
al-Mann bi-l-Imama

+ RESUME

Les sources favorables aux Almohades restent rares. On ne peut, tout au plus, recenser
que deux ou trois ouvrages, partiellement redécouverts en Europe sous la forme d'unicum.
La chronique appelée al-Mann bi-I-Imama d'Ibn Sahib al-Salat reléve de ce cas de figure.
L'aspect aussi original que déroutant du titre et de la structure du récit contribua a rebuter
les spécialistes de I'histoire de I'Occident musulman retardant d’autant sa publication. La
prépondérance des lettres de chancellerie et des vers que comportait al-Mann bi-l-Imama
conduisit 2 déconsidérer cette source pourtant essentielle. De plus, la citation latine : « sunt verba
et voces et praeteraque nihil» qu'associérent Reinhart Dozy puis Ambrosio Huici Miranda a
al-Mann bi-l-Imama afin de dénigrer cette chronique a probablement participé a ce qu'elle
ne fasse pas 'objet d'une édition intégrale. C'est la volonté de doter le Maroc et le monde
arabe d'une nouvelle source 3 méme d'éclairer «son passé» qui amena un lettré marocain,

Abdelhadi Tazi, A en réaliser une édition critique en 1964.

Mots-clés : Almohades, Ibn Sahib al-Salat, al-Andalus, Maghreb, orientalisme, nationalisme

arabe

* Mehdi Ghouirgate, Université Bordeaux-Montaigne, Institut Ausonius, professeur associé 4 I'Université
Mohamed 6 Polytechnique, FGSES, Rabat, mehdi.ghouirgate@gmail.com

) ) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57 — 2023
Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

+ ABSTRACT
Sunt verba et voces praetereaque nibil or the restitution of a forgotten Almohad chronicle

al-Mann bi-l-Imama

Sources favorable to the Almohads remain rare. At most, only two or three works can be
identified, partially rediscovered in Europe in the form of unicum. The chronicle called al-Mann
bi-I-Imama by Ibn Sahib al-Salat belongs to this category. The original as well as confusing
aspect of the title and structure of the narrative contributed to repel scholars of the history of
the Muslim West delaying its publication accordingly. The original and confusing aspect of the
title and the structure of the narrative contributed to the rebuff of scholars of the history of the
Muslim West. This further delayed its publication. Moreover, the Latin quotation “sunt verba
et voces et praeteraque nihil” that Reinhart Dozy and then Ambrosio Huici Miranda associated
with al-Mann bi-lI-Imama in order to denigrate this chronicle probably contributed to its not
being published in full. It was the desire to provide Morocco and the Arab world with a new
source that could shed light on “its past” that led a Moroccan scholar, Abdelhadi Tazi, to
produce a critical edition in 1964.

Keywords: Almohads, Ibn Sahib al-Salat, al- Andalus, Maghreb, orientalism, Arab nationalism

e e M ’
E D A AR N PR L?.J\.U 'é)l:J\ 8slazul 4| Sunt verba et voces praetereaque nihil
Bl S BY T V] gad S Yy el s o G @1 pslall (2 A

Olad LY a3 oy 390all Comlio Y BloYl U1 il w3 ik K2 e L Lplais)
& MY A Slasl a1 o2l By coadl L Jle o el ey b O
w2Vl G A Bl e ol sie o i 4 G5l s 5 i a25 o sl By v i sk 4] (o3
s 335 Sl B ATl Ll AV bge Y &l 2l 85U OB s Je 85y
53l oW 3y e 0 i pe 3 Pl B oy el we L (OB o 16l e s o
Gl @2l ae A Ul sl uB canlen .5 o als o s sameslg Y A W ALl
NATE B oty Gl i il e

o)) asd) 3121 el YT Al (ol ) el a1 kil LK)

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE

ES FONCTIONNAIRES LETTRES au service des Almohades produisirent un certain nombre de
chroniques destinées 4 la glorification de ce pouvoir. Dans un contexte politique et
doctrinal controversé, le titre méme de leurs ouvrages faisait état de leur parti pris en

soulignant, au moyen d'une terminologie spécifique et non équivoque, le caractére apologétique
de ces chroniques. Victimes d'une damnatio memoriae consécutive au renversement de la dynastie
almohade par les Mérinides, dans la plupart des cas seuls les titres ont survécu. Cest par exemple
le cas du Nuzm al-la’ali fi futah al-amr al-ali (Collier de perles a propos des conquétes de la
Haute Autorité [Almohade]) d'Ibn al-Asiri’, ou encore l'ouvrage d'al-Kardabusi, al-Ikitifafi tarib
al-bulafa> (Ce dont on peut se contenter a propos de I'bistoire des califes [mu’minides])?. De ce fait,
nous ne possédons plus que deux chroniques almohades qui nous ont été partiellement transmises
sous forme d'unicum, A savoir celle contenue dans les Documents inédits d’histoire almohade3,
conservés a 'Escorial4, et al-Mann bi-lI-Imama’®, qui se trouve 4 la Bodleian Library & Oxford®.

Cet article analysera les vicissitudes de la réception d'une chronique, al-Mann bi-l-Imama,
en Europe et les stratégies, autant culturelles que politiques, sous-tendues par I'édition
critique réalisée, en 1964, par l'intellectuel et diplomate marocain Abdelhadi Tazi. En effet,
les nombreux soubresauts marquant la destinée de I'unicum qui servit a établir le texte sont tout
a fait significatifs de I'évolution de I'image des Almohades a travers les 4ges et les civilisations.
En ce sens, al-Mann bi-I-Imama conservé sous la forme du ms 443 de la Bodleian Library
posséde la particularité rare d'avoir été déplacé, pendant plusieurs siécles, sur trois pays et d’avoir
éveillé l'intérét de personnalités extrémement diverses en fonction de contextes hétérogénes.

Al-Mann bi-l-Imama est attribué i un auteur du nom d’Abia Marwan ‘Abd al-Malik
b. Muhammad b. Ahmad al-Bagi, plus connu comme Ibn Sahib al-Salat. Ce lettré, né a Beja,
ayjourd'hui au Portugal, entra au service des Almohades 4 une date indéterminée, probablement
dans les années 1150, et fit par la suite carriére dans le corps des serviteurs de la dynastie, 4 savoir
les Talaba. On ne sait de son itinéraire que ce qu'il a bien voulu en dire dans sa chronique,
qui le situe & Carmona, 4 Séville, 3 Marrakech et 2 Tinmel, auprés des princes et des califes
almohades, entre les années 1150 et 1170. Il semble notamment avoir intégré I'entourage proche
du deuxiéme calife almohade, Abt Ya‘qub Yasuf (r. 1163-1184). Des renseignements dans sa
chronique évoquent des travaux réalisés, en 1198, dans la Grande mosquée de Séville, ce qui
permet d'affirmer qu'il était encore vivant a cette date. Sa chronique, al-Mann bi-lI-Imama,
traduit un engagement plein et entier en faveur des califes mu’minides et de la cause almohade.
Assurément, c'est ce qui présida A sa réception tant au Maghreb qu'ultérieurement en Europe.

1. Ibn al-Abbar, al-Takmila li-Kitab al-Sila, B. ‘Awad Ma‘raf (éd.), Tunis, (s.d.), t. 1, p. 218.

2. H. al-Zirakli, al-A’lam, Beyrouth, 2002 (15¢ éd.), t. 4, p. 161. ML A. al-‘Abbadi, Ta’rib al-Andalus li-Ibn
al-Kardabas, Madrid, 1971.

3. Documents inédits d’histoire almohade..., 1928; al-Baydaq (attr. ), Abbar al-Mahdi Ibn Tamart.

4. Ms 1919 du fond de manuscrits arabes de I'Escorial.

5. Ibn Sahib al-Salat, Ta’rih al-Mann bi-l-Imama.

6. Ms 433, Bodleian Library.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

156 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

Une chronique singuliére : de sa rédaction a sa redécouverte

En dehors de son ceuvre majeure, Ibn Sahib al-Salat fut aussil'auteur d'un ouvrage consacré
a la révolte des Maridin, chronique perdue mais qui fit longtemps autorité en la matieére,
puisque les sources postérieures la mentionnent, jusqu'a al-Maqqari (m. 1632). Néanmoins,
Ibn Sahib al-Salat est surtout connu comme l'auteur du Mann, chronique qui représente
un véritable plaidoyer en faveur de l'action menée par les deux premiers califes almohades,
‘Abd al-Mu’min (r. 1132-1163) et Aba Ya‘qub Yasuf (r. 1163-1184). C'est ce dont rend compte
son titre: Le Don de l'imamat & ceux qui étaient humiliés avant que Dieu n’en fasse des guides
et des héritiers; Uapparition d’al-Mahdi a la téte des Almohades contre les Voilés (Almoravides)
(al-Mann bi-l-Imama ala l-mustad afin bi-an §a‘ala-hum Allah @ imma wa §a“ala-hum al-waritin
wa zubir al-imam al-Mahdi bi-l-muwabbidin ‘ala al-mulattamin)?.

Au Maghreb, jusqu'au xv11° siecle, al-Mann bi-lI-Imama fut considéré comme une référence
incontournable sur les Almohades, sans doute car cette chronique avait été rédigée par un
adib andalou capable d’écrire dans un style distingué, voire précieux, et de composer des vers
exquis 2 la gloire de ses maitres. L'importance qui lui fut attribuée explique pourquoi un
autre céleébre serviteur andalou des Almohades, Ibn ‘“Amira al-Mahzami (m. 1260), rédigea le
compendium, aujourd’hui perdu, de cette chronique, dont al-Maqqari (m. 1612) fit 4 son tour
un résumé®, Symptomatique de la fagon dont l'ouvrage d'Ibn Sahib al-Salat fut percu par la
postérité, al-Maqggari dénomma son ouvrage tout simplement comme Chronique des Almobades
(Tarib al-muwabbidin)®, en ne mentionnant pas le titre original  rallonge, qui soulignait le
parti pris de l'auteur.

Le manuscrit d'Oxford d'al-Mann bi-l-Imama aurait été acheté A la suite de la mission
diplomatique que le plénipotentiaire hollandais Albert Cornelius Ruyl mena au Maroc, en 1622,
auprés du sultan saadien Moulay Zidane (. 1603-1627). Cette mission avait pour but de négocier
un accord permettant au Maroc, tout comme aux Pays-Bas, de prendre les Espagnols 4 revers.
Comme cela devint habituel dans ce genre de mission', I'orientaliste hollandais Jacob Golius
(m. 1667) en profita pour se procurer plusieurs manuscrits dans la capitale saadienne, Marrakech.
Le fait que Golius ait pu acquérir al-Mann bi-l-Imama indique que les lettrés gravitant autour
de la dynastie saadienne s'intéressaient a 'époque almohade. Cet intérét témoignait du fait
que cette époque était alors considérée, dans ce milieu, comme un 4ge d'or, ot la langue arabe
avait connu un apogée certain; au surplus, les pouvoirs politiques maghrébins des époques
almoravide et almohade avaient su tenir téte aux puissances chrétiennes en défendant al-Andalus,
ce qui raisonnait avec la politique menée par les Saadiens qui cherchait A résister aux tentatives
d'invasion réalisées, au Maroc, par les monarchies ibériques. De surcroit, 'époque saadienne

7. Fierro 2003.

8. Al-Magqqari, Nafb at-Tib, vol. 2, p. 335.
9. Al-Maqgqari, Nafbh at-Tib, vol. 2, p. 335.
10. Caillé 1963, p. 6.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 157

se caractérisait par un ancrage marqué au sud du Maroc, région qui avait été le coeur battant
de la foi almohade et o1 le processus de « désalmohadisation » avait été moins prégnant qu'a
Fés et A Tlemcen.

Clest en fonction de l'intérét porté A ce passé percu a 'époque saadienne comme mirifique
qu'il faut comprendre le fait que ce manuscrit circulait dans les milieux lettrés & Marrakech.
I semblerait d'aprés I'expertise apportée par Umberto Bongianino de I'Université d'Oxford™
que le manuscrit acquis par Golius date du vir¢/xr€ siecle. Il est donc clair que les lettrés
maghrébins lui avaient accordé sufisamment de valeur pour le conserver pendant plus de trois
siécles. Eu égard 4 son relatif bon état de conservation, il ne semble pas avoir été relégué dans
un endroit sombre et humide comme ce fut le cas, notamment, du ms 1919 de I'Escorial qui
eut a souflrir des affres du temps.

Auteur relativement prolixe, Golius™ publia, entre autres, un remarquable
Lexicon Arabico-Latinum (1653), sans cependant éprouver le besoin de publier la chronique
d’'Ibn Sahib al-Salit; son intérét se portait davantage vers les ceuvres des auteurs « orientaux »
traitant de grammaire et de philosophie, 4 commencer par Avicenne. Ce n'est qu'a partir du
x1x° siécle que les orientalistes s'intéressérent véritablement aux chroniques, grice aussi a la
traduction éditée en 1802 par Armand-Pierre Caussin de Perceval, de l'extrait relatif a 'histoire
de la Sicile tiré de la grande encyclopédie de 'Egyptien al-Nuwayri (m. 1333) . Cela s'explique
largement par le fait que I'expédition de Bonaparte avait ouvert de nouvelles perspectives au
sein du monde académique qui cherchait A répondre 4 un besoin politique et social nouveau'*.
En tout état de cause I'intérét pour le genre chroniques allait croissant au x1x¢ siécle, c'est ainsi
que la publication des Fragmenta historicorum Arabicorum' (1869-1871) de Michael Jan de Goeje
(m. 1909) marqua un tournant majeur.

Ala genése de l'orientalisme hollandais, on trouve la mission diplomatique confiée par le
sultan du Maroc Moulay Zidane 4 al-Hagari (m. vers 1640). C'est cette ambassade qui amena
ce morisque de Marrakech 3 Amsterdam dans les années 1620, Ce récit de voyage prouve
qu'il existait dans les Pays-Bas de la premiére moitié du xvi1° siécle un engouement certain
pour les études en arabe, notamment autour de la figure de Thomas Erpenius (m. 1624) dont
J. Golius prit justement la suite. A la mort de ce dernier, le manuscrit d'al-Mann bi-l-Imama fut
acheté par I'archevéque anglican Narcissus Marsh'7 (1638-1713) qui y apposa son nom. Ce geste,
apparemment anodin, est symptomatique du fait que, dans la seconde moitié du xvii® siécle,
' Angleterre était en train de se substituer aux Pays-Bas comme puissance dominant les mers
de la planéte.

11. Nous remercions chaleureusement Umberto Bongianino pour nous avoir donné ces indications.
12. Vrolijk, van Leeuwen 2014.

13. Al-Nuwayri, De U'bistoire de la Sicile.

14. H. Laurens, La campagne d’Egypte, Paris, 1989.

15. De Goeje 1869-1871.

16. Al-Hagari, Nasir al-din, p. 65-79.

17. Gillepsie 2003.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

Le fait que des savants a I'érudition éclectique aient commencé a préter attention aux
manuscrits arabes et A chercher 2 les acquérir n'est qu'un aspect de cette stratégie de grande
puissance. Pour étre considérées comme grandes puissances, ces nations maritimes menaient
une politique intégrant un volet o1 une érudition éclectique engageait leurs savants 4 acquérir
des manuscrits arabes, quitte A constituer des collections, avant de les étudier. Comme nombre
d’autres manuscrits ayant appartenu & N. Marsh, al-Mann bi-l-Imama échoua finalement ala
Bodleian Library, la principale bibliothéque de I'Université d'Oxford.

Quoi qu'il en soit, al-Mann bi-lI-Imama n’existe plus que sous forme de fragments couvrant la
période allant de 1159 4 1173. Cela correspond A peine & un volume sur les trois qui composaient
I'ceuvre originale. Le volume consacré 4 la période de la genése du mouvement almohade,
et tout particuliérement au moment clé de la transition des pouvoirs entre Ibn Tamart et
‘Abd al-Mu’min, est égaré. Bien que ce manuscrit soit connu deés le x1x°¢ siécle des pionniers
de I'histoire de 'Occident musulman tels que R. Dozy qui la mentionne™, cette monographie
resta plus d'un siécle a I'état de manuscrit. Il se peut que le ton résolument partisan d'al-Mann
bi-l-Imama, qui contrastait fortement avec les sources des époques mérinide et nasride, les
premiéres connues en Europe, pourrait avoir contribué a faire discréditer cet ouvrage, retardant
d’autant sa publication.

Plus grave encore, pour le célébre orientaliste néerlandais, R. Dozy, Ibn Sahib al-Salat fut
jugé comme indigne d'intérét dans la mesure ot il avait pris fait et cause pour les Almohades,
assimilés 4 des Maghrébins, c'est-a-dire aux Berbéres/sauvages, trahissant ainsi sa « race », celle
des Andalous/civilisés, mais aussi celle des chrétiens ibériques dont il aurait d se sentir proche.
Cette tare rédhibitoire suscita la méfiance, si ce n'est le mépris de l'auteur des Recherches sur
Ihistoire et la littérature de I'Espagne pendant le Moyen Age (1860) qui, en raison de cela, jugea
nécessaire d'intervenir dans le corps du texte afin d'y porter reméde pour ne pas heurter la
sensibilité du lectorat européen de son époque. De ce fait, il expurgea al-Mann bi-lI-Imama
des vers qu'il comportait afin de le rendre plus accessible aux lecteurs:

Ibn-¢ahibi-¢-caldt, quoique sans doute bien informé, n'est cependant point impartial. Séville, ol
il demeurait, avait été la premiére parmi les cités andalouses a se déclarer pour les Almohades, et
notre historien avait été un des députés qui allérent rendre hommage au calife Abd-al-moumin.
Dans son livre, il se montre partout un partisan dévoué, un admirateur enthousiaste de ses princes
et de leurs soldats; il leur prodigue des épitheétes les plus élogieuses, tandis qu'il est inépuisable
en injures contre les Andalous et les chrétiens. Dans ma traduction [partielle] j'ai cru devoir
supprimer les unes et les autres et j'ai méme osé aller plus loin. Le style de notre auteur (il a écrit
en prose rimée) est ampoulé et de mauvais gott; il noie le sens dans une multitude de paroles,
surabondantes, et comme une traduction littérale de son récit serait illisible, jai cru bien faire en
abrégeant c¢a et 13, mais sans omettre aucun des faits qu'il donne. Ce que j'ai retranché sunt verba

et voces praetereaque nihil™® [des mots, des paroles et rien de plus].

18. Dozy 1881, p. 371-372. Voir a ce propos: Martinez-Gros 2009.
19. Dozy 1881, p. 371-372.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 159

Cette citation latine qui venait A propos caractériser la qualité de la chronique d'Tbn Sahib
al-Salat n'est pas sans poser probléme tant du point de vue de son attribution que de son
interprétation. En effet, dans la premiére édition du Petit Larousse Illustré (1905), cette phrase
est attribuée a Ovide. Dans I'édition de 1924, elle est attribuée avec réserve et seulement
partiellement & Horace: « Pentamétre qui peut sappliquer 4 un grand nombre de discours.
Le premier hémistiche semble emprunté 3 Horace (Epitres, I, 34) ; le second a été ajouté plus tard. »

Pour ce qui a trait au texte originel et a sa traduction, on peut avancer pour la premiere partie:

Fervet avaritia, miseroque cupidine pectus?/Sunt verba etvoces, quibus hunc lenire dolorem/Possis,

et magnam morbi deponere partem. (v. 33-36)

Cest l'avarice, c'est quelque misérable passion qui vous dévore le cceur ? Il est des mots, des paroles

magiques, dont la vertu calmera cette frénésie, et enlévera une grande partie du mal. (Horace 1869, 134)

La seconde partie praeteraque nibil est issue des Apophtegmes de Plutarque. En traduction
latine:

Laco cum plumis lusciniam nudasset, ac parum admodum carnisreperiret, dixit: Vox tu es, et nibil

praeterea, 233 p. (Plutarque, 1839, p. 287).

Quelqu’un ayant plumé un rossignol et n’y ayant trouvé que trés peu de chair, dit: « Toi, tu n'es

qu'une voix, et rien dautre. » (Plutarque, 1988, p. 223).

L'adjonction de praeteraque nibil au premier hémistiche du vers d’'Horace en inverse le
sens: d'efficaces, les paroles deviennent insignifiantes®°. Il n'en demeure pas moins que selon
toute vraisemblance Dozy utilisait & dessein une citation latine empruntée & Horace ou tout
du moins A un classique. Si Dozy procéda de la sorte, c'est que le latin, et dans une moindre
mesure le grec, constituait encore le socle sur lequel reposait la culture commune aux élites
lettrées A travers 'Europe. La citation empruntée 3 un « classique » venait clore toute forme
de discussion en discréditant ainsi définitivement al-Mann bi-lI-Imama, comprise comme une
source contenant trop de vers pour étre prise au sérieux. Dozy ceuvra de la sorte pour déprécier
cette chronique. Il s'avéra extraordinairement difficile de sortir de cette dévalorisation dans la
mesure ol les « orientalistes » du x1x° siécle possédaient la capacité de qualifier tel objet d’étude
de noble, et A ce titre digne d'étre étudié, et tel autre de peu d'intérét le condamnant 4 rester peu
ou pas étudié. Ce travail de qualification passait par l'identification puis par I'édition critique
de sources qui permettaient de sortir de I'oubli des pans entiers du passé des mondes islamisés.

Il est manifeste que le travail de qualification opéré par Dozy se prolongea par la suite. C'est
ainsi que dans I'avant-propos 2 sa traduction en castillan de cette méme chronique (1969), le

20. Jeremercie Olivier Devillers pour ces précieuses indications qui permettent de retracer I'histoire sinueuse
de cette citation.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

160 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

célébre historien et arabisant espagnol Ambrosio Huici Miranda (1880-1973) reprend en grande
partie la position de Dozy, en estimant inutile I'inclusion de poémes. Aux yeux de Dozy et de
ses suiveurs, I'intérét principal du texte résidait dans la narration d'événements factuels, compte
tenu du fait que cela permettait de retracer les grands jalons de cette histoire méconnue. Ainsi,
la nature de l'intérét porté au Mann justifia 'amputation des poémes laudatifs. Ce faisant,
Huici Miranda utilisa la méme citation latine que son illustre prédécesseur. Ce qui confirme
l'influence durable exercée par Dozy, inventeur de la terminologie « Espagne musulmane », sur
les générations successives d'arabisants et historiens espagnols:

Son défaut le plus grave se trouve dans son adulation courtisane qui 'amena 2 exalter les mérites
de Yasuf I dont il fit 'éloge tout en minimisant ses échecs. [...] Le style de notre auteur est clair et
fluide, bien que dans sa glorification servile il eut recours a la verbeuse adulation qui caractérisait les
lettres officielles et surtout les gasida-s qui sont au nombre de vingt-deux. Méme si je les ai étudiées
et traduites, j'ai renoncé 2 les inclure dans cette édition en castillan, car elle est principalement
destinée aux non-arabisants. Or ces poémes ne comportent aucune information historique digne
d’étre notée. Et tout particuliérement leur valeur littéraire et leur attractivité poétique disparaissent

avec la traduction et ne sont plus que «verba et voces praetereaque ' ».

En désaccord avec cette maniére d'appréhender les sources favorables aux Almohades
en général et Ibn Sahib al-Salat en particulier, I'historien soudanais ‘Izz al-Din Musa prit
le contrepied de cette doxa. Et, effectivement, dans une monographie de référence dédiée
aux institutions et aux structures almohades, publiée en 1973, cet historien fait valoir que les
vers contenus dans al-Mann bi-I-Imama ne diluaient pas le propos et n'étaient pas de nature
a obscurcir les événements narrés, nonobstant la place prépondérante de la prose rimée et
rythmée (sag)??. Bien au contraire, c'est I'intérét manifesté dans le monde arabe pour I'étude
del'adab qui conduisit, en 1994, I'historien marocain Ahmed Azzaoui® i citer de larges extraits
d'al-Mann bi-l-Imama dans sa monographie consacrée aux lettres de la chancellerie almohade.

21. Ibn Sahib al-Salat, al-Mann bi-lI-Imama, p. 7.
22. Misa 1991, p. 16.
23. A. Azzaoui (éd.), Rasd’il muwabbidiyya, magma‘a §adida, Kénitra, 1995,

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE

Lettres dans la numérotation Sujets Pages de I'édition
d’A. Azzaoui d’A. Tazi

9 Lettre annongcant la prise d’al-Mahdiyya et la 121-125
conquéte de I'Ifrigiya au gouverneur de Séville
(le futur calife Aba Ya‘qub].

12 Succeés almohade se soldant par la défaite 201-207
d'Ibn Mardanis et la prise de sa capitale Murcie.

13 Sur les modalités d'application de la peine de mort. | 225-229

14 Lettre destinée 3 Grenade au sujet de la réduction | 233-244
de la révolte des Gumara.

15 Lettre destinée 3 Grenade au sujet de la réduction | 244
de la révolte des Gumara.

16 Lettre de réponse du calife  propos de 246
I'éloignement des troupes d'Ibn Mardanis.

17 Echanges entre Séville et Grenade d'un 259-261
coté et le calife Yasuf de l'autre A propos du
renouvellement du serment d'allégeance et la
prise du titre honorifique de prince des croyants.

18 Ibid.

19 Ibid.

20 Ibid.

21 Le calife annonce sa venue en al-Andalus pour 272-274
lutter contre Ibn Mardanis et ses alliés chrétiens.

22 Deux lettres du calife et de son frére au 275-277
gouverneur de Grenade 4 propos de leurs succés
sur les forces de Geraldo sem Pavor.

23

24 Lettre destinée aux gouverneurs d'al-Andalus 292-295
avertissant de l'arrivée d'une avant-garde en
attendant la traversée du calife.

26 Lettre émise par le gouverneur de Cordoue 304-305
a destination du gouverneur de Grenade
'avertissant de la soumission d'Ibn Hamsuk.

Les 14 lettres almohades citées par Ibn Sahib al-Salat.

Cest la présence substantielle dans al-Mann bi-lI-Imama de la prose et des vers composés

par les serviteurs des Almohades qui faisait, dans une optique arabe contemporaine, tout son

intérét. Et, effectivement, la prose et les vers contenus dans cette source étaient susceptibles

d’attirer I'attention des intellectuels évoluant dans le cadre d'un monde arabe 4 la recherche d'un

ige d'or ot1 la langue arabe était supposée avoir été magnifiée. Dans cette optique, le fait que la

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

© IFAO 2026

161


http://www.tcpdf.org

162 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

chronique d'Tbn Sahib al-Salat soit composée, en grande partie, de lettres de chancellerie au style
recherché pouvait intéresser un lectorat principalement arabe. A elles seules, les lettres incluses
dans al-Mann bi-l-Imama donnent un apercu d'une réalité qui géna probablement nombre
d’orientalisants, 4 savoir que 'économie du récit de cette chronique ne ressemble  aucune
autre. Dorénavant, on pouvait dans le monde arabe faire abstraction du caractére partisan des
lettres de la chancellerie almohade, lesquelles exaltaient pourtant le Mahdi Ibn Tamart dont
le message était vu comme hétérodoxe, pour porter la focale sur le style. En cela, il s'agit d'une
rupture, car ce n'était plus, comme au x1x° siécle, les ouvrages philosophiques ou historiques
qui monopolisaient l'attention. Il n'en demeure pas moins que le caractére original du titre
retarda d’autant I'édition critique.

Le probléme posé par le titre aux orientalistes

Comme il était d'usage au x1x° siécle pour les traductions, le titre a rallonges de l'ouvrage
d'Ibn Sahib al-Salat fut totalement transformé de la langue source 4 la langue cible en réduisant
d’autant sa longueur. Seule la traduction en francais de I'ouvrage attribué i al-Zarkasi resta
fidéle a l'original arabe Tarib al-dawlatayn. Lalogique inhérente 4 la traduction voulait que ['on
interpréte le titre de telle facon qu'il puisse susciter I'intérét du lectorat visé. Le cas échéant le
titre interprété plus que traduit devait aussi faire écho aux classiques gréco-romains du genre,
d’'oti le choix qui fut fait parfois d'adopter des titres comportant les termes « prolégomeénes » ou
«annales ». Dozy fit part dans sa préface du Dictionnaire détaillé des noms des vétements arabes
de sa propension 2 utiliser le latin pour traduire l'arabe de I'époque médiévale, démarche
également partagée par nombre de ses collégues arabisants. Il était conscient que cela posait
question, car cela risquait d’établir un filtre déformant supplémentaire dans la compréhension
d'une époque et d'une civilisation lointaines:

Peut-étre m'etit-il été plus facile d'écrire en latin, mais le sujet (la traduction des noms de vétements
dans les sources arabes médiévales) s’y opposait, car, en me servant de cette langue, jaurais dii
expliquer des mots arabes par des termes empruntés a 'antiquité romaine, dont le véritable sens

ne nous est pas toujours connu aujourd hui*#.

Au x1x° siécle, la démarche d’Auguste Beaumier (1823-1876), qui consistait A conserver une
partie du titre arabe originel en I'associant 4 un titre francais, demeura isolée. Clest ce que fit
cet auteur avec 'ouvrage d'Ibn Abi Zar: Roudh el-kartas: Histoire des souverains du Maghreb
et annales de la ville de Fés®. En cela, il se démarque de son contemporain William MacGuckin
de Slane (1801-1878) qui était alors en train de traduire Ibn Haldian?®. Il est possible que cette
démarche singuliére de Beaumier soit a relier au fait qu'il fut lui-méme consul 4 Mogador, ot

24. Dozy 1845, préface p. 8.
25, Ibn Abou Zar, Roudh el-kartas.
26. Irwin 2018, p. 32.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE

il resta en poste plus de dix ans. C'est cette expérience au plus proche des réalités du terrain
qui présida au choix de maintenir dans la traduction francaise une certaine forme de proximité
vis-a-vis du titre originel. Beaumier se distinguait ainsi de ses contemporains arabisants qui
n’avaient qu'une connaissance académique et livresque de leur sujet d’étude.

M par le souci de rester fidele a I'esprit du texte, Evariste Lévi-Provencal (1894-1956)
prolongea la maniére initiée par Beaumier mélant dans le titre simultanément deux langues.
Quitte ce faisant 2 donner, comme en arabe médiéval, un titre 2 rallonges comme il le fit
a l'occasion de la publication de I'édition critique: La péninsule Ibérique au Moyen Age
d’aprés al-Rawd al-Mi‘tar fi abbar al-aqtar d'Ibn ‘Abd al-Mun‘im al-Himyari*’. En revanche,
Ambrosio Huici Miranda prit sur lui de conserver le titre arabe dans sa forme originelle tout
en le contractant, comme il le fit avec ses traductions d'al-Mann bi-I-Imama et d'al-Bayan
al-mugrib et des al-Hulal al-mawsiyya. Il fit néanmoins deux exceptions : il donna simultanément
le titre arabe de l'ouvrage d’'al-Marrakusi et sa traduction castillane, Lo admirable en el resumen
de las noticias del Magrib®®, le propos étant peut-étre de coller davantage a l'esprit du texte
que trahissait quelque peu le titre d'Histoire des Almohades que lui avait donné au préalable
R. Dozy. De méme, il rendit le titre de Kitab at-tabib par Cocina hispano-magrebi durante la
época almobade: segiin un manuscrito anénimo del siglo x111, sans doute pour toucher un plus
ample lectorat.

Auteurs Noms d’origine Noms donnés Nom du traducteur
par les traducteurs et date de parution
en francais de la traduction
Ibn Sahib al-Salat al-Mann bi-l-Imama Histoire des Almohades | Reinhart Dozy, 1881
(m. fin du x11° siecle) |“ala -mustad‘afin bi-an (traduction partielle)

ga‘ala-hum Allah @imma
wa ga‘ala-bum al-waritin
wa zubar al-imam
al-Mahdi bi-l-muwabbidin

ala al-mulattamin

‘Abd al-Wihid al-Mugib fi talbis abbar | L’Histoire des Almohades | Edmond Fagnan, 1893
al-Marrakusi al-Magrib d’aprés ‘Abd el-Wab’id
(m. apr. 1224) Merrakechi

Ibn ‘Abd Rabbih Kitab al-Istibsar fi ‘aga’ib | L’Afrique septentrionale | Edmond Fagnan, 1900

(attr. 2) al-amsar au XI1° siécle

Ibn Tumart (attr. 3) | A‘azz ma yutlab Le Livre de Mohammed Ignac Goldziher, 1903*°
ibn Toumert

27. Al-Himyari, La péninsule Ibérique au Moyen Age.
28. Al-Marrakusi, al-Mu‘gib fi talbis.
29. Il ne s’agit pas d’une traduction mais de I'étude introductive a I'édition critique du texte arabe.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

163


http://www.tcpdf.org

164 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

Auteurs Noms d’origine Noms donnés Nom du traducteur
par les traducteurs et date de parution
en francais de la traduction
Ibn al-Atir al-Kamil fi al-tarib Annales du Maghreb Edmond Fagnan, 1898
et de 'Espagne
(traduction partielle)
Ibn Haldan Kitab al-Ibar wa diwan | Histoire des Berbéres William MacGuckin
(m. 1406) al-mubtada’ wa-l-habar (traduction partielle) de Slane, 1852
fi ayyam al-arab
wa-l-‘agam wa-l-barbar
wa man “asara-hum min
dawt al-sultan al-akbar
Ibn Abi Zar* al-Anis al-mutrib bi-rawd | Roudh el-kartas: Histoire | Auguste Beaumier, 1860
(m. 1312) al-qirtas fi abbar mulik des souverains du
al-Magrib wa tarih Maghreb et annales de la
madinat Fas ville de Fés
al-Zarkasi Tarib al-dawlatayn Chronique des Almobades | Edmond Fagnan, 1895
al-muwabbidiyya et des Hafsides
wa-l-hafsiyya

Liste des ouvrages ayant traité des Almohades avec leurs titres originaux et leurs traductions.

Il est certain que la structure particuliére d'al-Mann bi-l-Imama, composé pour plus d'un
tiers de gasida-s et de lettres de chancellerie, a pu décourager les orientalistes, y compris les
plus chevronnés; pourtant le caractére singulier de cette chronique ne passa pas inapercu au
x1x° siécle, moment ou elle fut identifiée. Le premier, Dozy, prétendit avoir retranscrit la
majeure partie de l'unicum d'Oxford sans que, toutefois, ce manuscrit ne fasse I'objet d'une
publication?,

Le célebre orientaliste hollandais n’est pas alors le seul 4 s'intéresser a Ibn Sahib al-Salit, un
peu plus tard, c'est également le cas de I'historien et arabisant italien Michele Amari (1806-1889).
En témoigne le travail qu'il avait entrepris en recensant toutes les sources arabes susceptibles
d’éclairer le passé musulman de la Sicile, Biblioteca arabo-sicula®' (1880). C'est probablement sur
les instances de R. Dozy qu'il fut attiré par ce manuscrit qui évoquait la victoire des Almohades
sur les Normands et la prise de Mahdia, en 1160 ; cet épisode représentant un des épisodes clés
de l'histoire de la Sicile musulmane qu'il avait a cceur d’écrire. Cest en vertu de cet intérét qu'il
fit quelques précisions sur Ibn Sahib al-Salat en donnant d'importantes informations d’ordre
biographique, tout en précisant que concernant cet auteur rien n’était siir3,

30. R. Dozy, The History of the Almohades, preceded by a Sketch of the History of Spain from the Times of the
Conquest till the Reign of Ydsof ibn-Téshufin, and of the History of the Almoravides, Leyde, 1847, introduction
p. 10.

31. Amari188o, p. 327-328.

32. Amari 1880, p. 328.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 165

Familier des sources arabes sous leur forme manuscrite, Amari fut frappé par le titre de
la chronique. Face A cette singularité, il éprouva le besoin, plus que de traduire, d'interpréter
le titre, ce qu'il ne fit pas pour la plupart des titres des autres sources dont il s'était occupé:
Chronique du don du pontificat & ceux qui n’ont pas cru avant que Dieu ne les ait élevés [au degré de]
pontifes: et voici, Dieu en a fait des héritiers [de la souveraineté] 3. Tout comme Léon I'Africain
(m. apreés 1550) l'avait fait avant lui en italien, Amari rendit imam par pontife, tout en laissant
en suspens les raisons du choix du titre. La décennie suivante, un jeune arabisant espagnol,
Fransisco Pons Boigues (1861-1899) fut lui aussi interpellé par le titre de cette chronique. Dans
son ouvrage de recension, Los historiadores y geégrafos ardbigo-espanoles (1893), il donna sa propre
interprétation du titre tout en affirmant qu'il s'inspirait de la démarche de Amari34. On ne sait
quels furent les facteurs le conduisant 4 se référer A cette paternité supposée, mais il semble
que l'arabisant espagnol fut bien l'auteur de la premiére tentative d'interprétation du titre:

L'explication de cet étrange titre c'est Amari qui la fournit. D’apres le droit public musulman, la
dignité ecclésiastique supréme, I'imamat, ne pouvait qu'échoir & un Arabe de la tribu des Qurays.
Cest ainsi que nombreux furent ceux qui, vers le milieu du x11° siécle, avaient usurpé, les provinces
califales, tant en Orient qu'en Occident, ils ne portaient que les titres de sultan et d’émir, etc.
De la sorte, le caudillo (chef militaire) des Almoravides se fit appeler Emir des musulmans. Mais
la gent berbére ne s'en contenta pas, elle renia la suprématie des Arabes. C'est ce que proclama
un réformateur inspiré en tant que chef de la secte des Almohades ou Unitaires. De ce fait, le

chroniqueur voulut 'encenser, comme le dit Amari, dans le titre méme*.

Désormais, le titre ne cessa plus vraiment d’éveiller l'intérét des arabisants. A la fin du
x1x° siécle, Pons Boigues ceuvra dans le sens d'une réhabilitation de cette source, pourtant
ouvertement partisane, en trouvant son style élégant, avec plein de détails intéressants qui en
faisaient « une des meilleures chroniques sur les Almohades?® ». Toujours selon lui, cest cette
qualité qui conduisit Ibn Abi Zar® (m. 1315), Ibn al-Hatib (m. 1374), Ibn Haldan (m. 1406) et
l'auteur des al-Hulal al-mawsiyya®” i le citer et al-Maqqari (m. 1632) & en compiler quelques
extraits3®,

F. Pons Boigues acheva sa notice en mentionnant ce qu'avait précisé précédemment le premier
agrégé d'arabe d’Espagne, Pascual de Gayangos (1808-1897), sur le nom Ibn Sahib al-Salat, dont
il avait étudié le manuscrit in sity 3 Oxford. En fin de compte, c’était aussi un moyen de se
référer au pére fondateur des études orientalistes en Espagne et pour F. Pons Boigues c’était
donner A la source al-Mann bi-l-Imama sa valeur de source majeure relative a al-Andalus.

33. Amari 1880, p. 327. Cronica della concessione del pontificando a coloro che non eran creduti da tanto che
Iddio li innalzasse [al grado di] pontifici: ed ecco che Iddio li ha fatti eredi [della sovranita].

34. Pons Boigues 1972, p. 246.

35. Pons Boigues 1972, p. 246.

36. Pons Boigues 1972, p. 246.

37. Aujourd’hui identifié 4 Ibn ‘Abd Rabbih.

38. Pons Boigues 1972, p. 246.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

166 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

En effet, P. de Gayangos avait rencontré Ibn Sahib al-Salat dans Nafh at-tib dont il avait
assuré I'édition critique partielle, dés les années 1840-1843, sous le titre The History of the
Mohammedan Dynasties in Spain3®. Dans un premier temps, l'invocation de cette autorité
tutélaire de l'orientalisme espagnol ne s'avéra d’aucun secours, car la chronique d'Ibn Sahib
al-Salat resta inédite encore plus d'un demi-siécle.

Il fallut attendre l'article que Maribel Fierro consacra, en 2003, au titre de la chronique
d'Ibn Sahib al-Salat pour que celui-ci soit replacé dans son environnement almohade originel,
lequel avait pourtant joué un réle déterminant*°. Toujours dans cette optique, M. Fierro a
procédé de méme avec l'ceuvre du célébre philosophe Ibn Tufayl, entendu que jusque-la:
«la Risalat Hayy b. Yaqzan a rarement été analysée dans le contexte almohade dans lequel
elle a été écrite, bien qu'il s'agisse de I'une des premiéres ceuvres rédigées sous le régne des
Almohades*. » Le caractére éminemment singulier et partisan du titre de la chronique
d’'Ibn Sahib al-Salat contribua, en grande partie, a ce que les orientalistes délaissent le travail
d’édition et de traduction de cette source. Les arabisants européens éprouvaient un net penchant
pour les sources plus susceptibles d'étre intégrées au roman national espagnol, 4 commencer
par les sources célébrant la gloire des Omeyyades de Cordoue, telles que le Nafh al-tib. Cest
en somme l'essor pris par le nationalisme arabe au sortir de la Seconde Guerre mondiale qui
détermina l'édition critique d'al-Mann bi-l-Imama.

L'édition critique établie par Abdelhadi Tazi:
le fruit d’un travail de longue haleine

Clest peu apres I'indépendance que finalement un intellectuel marocain animé par son idéal
nationaliste, Abdelhadi Tazi (1921-2015) annota et établit le texte d'al-Mann bi-lI-Imama alors
qu'il était ambassadeur du Maroc en Irak en 1964. Tout au long de sa longue vie, A. Tazi allia
a sa carriére administrative et diplomatique un travail d'érudition touchant A des domaines trés
variés. Il est 'auteur, entre autres, d'études portant sur I'exégése coranique, sur lhistoire de
la diplomatie marocaine, sur les mariages 4 Fés, sur Ibn Haldan, sur le Koweit, sur les lettres
de chancellerie, sur la femme dans I'histoire de 'Occident musulman. De méme, il s'attaqua
aI'édition de trois textes arabes qui étaient restés inédits.

En ce sens, il agissait 4 l'instar de ses contemporains qui avaient marqué les études orientalistes,
tels Jacques Berque (1910-1995) ou Chatles Pellat (1914-1992) qui s'intéressérent péle-méle a la
linguistique, a la religion, a la littérature, a l'anthropologie et  'histoire du Maghreb et plus
généralement du monde arabe. Sur cette visée globalisante des savants qualifiés d’orientalistes,
l'universitaire américain d’origine palestinienne Edward Said (1935-2003) avance 'hypothése que

39. Al-Maqqari, The History of the Mohammedan Dynasties in Spain, P. de Gayangos (éd., trad.), Londres,
1840-1843.

40. Fierro 2003.

41. Fierro2003;M. Fierro, « Ibn Tufayl's Hayy ibn Yagzan: an Almohad Reading », Islam and Christian-Muslim
Relations 31, 2020, p- 385-405, p. 387.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 167

«l'orientaliste regarde I'Orient de haut, avec I'intention de saisir dans sa totalité le panorama
qui s'étale sous ses yeux: culture, religion, esprit, histoire*».

L'ambition qui anima A. Tazi tout au long de sa vie était mue par la volonté de reprendre
A son compte cette vision totalisante qui exercait un indéniable attrait sur les intellectuels
arabes de sa génération. Bien qu'écrivant principalement en arabe, il reprenait 4 son compte
les catégories de pensée forgées sous la colonisation et tout particuliérement celles qui avaient
été inventées dans le cadre de I'Institut des hautes études marocaines. Cest ainsi qu'il fit usage,
entre autres, du concept d'Occident musulman lequel était devenu en Espagne, au Maroc et dans
le reste du monde arabe complétement paradigmatique A l'initiative d'Evariste Lévi-Provengal
qui réussit a I'imposer A tous.

La grande maitrise de la langue arabe d’A. Tazi, en plus de celles du frangais et de I'anglais,
l'aida dans son entreprise, tout comme elle I'incita A rechercher une certaine forme d'érudition
dans le sillon de ses prédécesseurs européens. Or le Maroc, longtemps relativement isolé, est
loin d'avoir été le premier des pays arabes a subir le choc de la modernité. Le modéle d'un pays
arabe qui voulut résister a «l'inexorable Occident » en utilisant ses propres armes vint d'Orient et
tout particuliérement d'Egypte. En la mati¢re, Husayn M nis (1911-1996) fut indubitablement
l'un des maitres d’A. Tazi. Cet intellectuel égyptien s'inscrivait dans la continuité des penseurs
de la Nahda, en lien direct avec Taha Hussein (1889-1973) qui fut a l'initiative de la création
du Centre égyptien d’études islamiques de Madrid, en 1950, projet qu'il contribua 2 piloter.

L'université égyptienne fut la premiére i créer un département dévolu aux études historiques
dés les années 1920, Clest dans ce contexte que le premier H. M nis s'intéressa au Maghreb
et 2 'Andalus, 4 travers son mémoire de magistére soutenu, en 1937, sur « La conquéte des
Arabes du Maghreb» (Fath al-“Arab li-I-Magrib). La publication de son mémoire au sortir
de la Seconde Guerre mondiale®® s'inscrivit dans un contexte favorable A la réception de ces
thématiques, dans la mesure ot cette thématique était abordée en arabe, depuis la capitale du
nationalisme arabe, Le Caire. En ce sens, la publication de cet ouvrage marqua un tournant car
elle symbolisait la primauté égyptienne en la matiére*+. Tout en reprenant les études réalisées
dans les différentes langues européennes, les publications afférentes 4 la littérature et 2 'histoire
des Arabes, et rédigées en arabe, se présentaient comme la récupération d’'une histoire dont
les Arabes avaient été en grande partie spoliés. Tel était le propos de la Nahda. C'est a cette
fin que les intellectuels égyptiens et syro-libanais adapteérent, tout en se le réappropriant, le
concept de turat, traduction du francais « patrimoine ».

A travers la diffusion du turdt, 'un des objectifs majeurs de ce courant de pensée dit de la
« Renaissance » était de redonner leurs lettres de noblesse a la production écrite et 2 la culture
arabes aupres des « Arabes ». Pour ce faire, il était indispensable de sélectionner des ceuvres et

42, E. Said, L’Orientalisme, C. Malamoud (trad.), Paris, 1978, p. 268.

43. H. M nis, Fath al-“Arab li-I-Magrib, Le Caire, 1947.

44. L.Ben Miled, « Les études académiques arabes en histoire concernant “les relations Maghreb—Machreq”
au Moyen Age »,in A Handbook of Modern Arabic Historical Scholarship on the Ancient and Medieval Periods,

Leyde, 2021, p. 573-594, p. 575.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

168 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

de les imprimer, souvent en les tirant de 'oubli o1 le manque d'intérét du lectorat arabophone
les avait fait tomber. On chercha dans le monde arabe A incriminer 'occupation ottomane, voire
la domination européenne sur le monde. Ce travail de revalorisation du « patrimoine arabe »
se proposait ainsi de fournir une base culturelle permettant aux jeunes nations arabes issues
des indépendances de se construire, 4 partir d'un socle culturel solidifié et largement unifié,
depuis une double matrice syro-libanaise et égyptienne. Cela passait par une démarche qui visait
simultanément A la maitrise de la culture européenne, surtout francaise, et a 'appropriation
d’'ceuvres médiévales jugées dignes d'étre incorporées 4 un panthéon «arabe » en construction.
Mt nis est 'un de ceux qui s'attachérent a cette tiche depuis le Centre égyptien d’études
islamiques de Madrid qui venait juste d’ouvrir ses portes.

Depuis cette base proche du Maghreb sans étre la France, il entreprit de remettre a 'honneur,
dans un Maghreb en pleine effervescence nationaliste, le passé d’al-Andalus qui avait bénéficié
des faveurs du public européen depuis I'époque romantique#. Ce travail rencontra un écho
favorable aupreés de lettrés maghrébins, majoritairement trés jeunes, dont faisait justement partie
A. Tazi. Ceux-ci réserverent un accueil enthousiaste aux travaux réalisés sous le patronage du
Centre d'autant plus qu'ils étaient traversés par un idéal nationaliste d'émancipation vis-a-vis
d'une France omniprésente politiquement et culturellement. Or cette démarche leur permettait
de se réapproprier une histoire, une culture qu'ils considéraient comme étant les leurs dans la
mesure ol elles étaient percues comme « authentiquement » arabes et islamiques.

Sil'action du Centre égyptien d'études islamiques de Madrid parvint 4 capter l'attention
des jeunes lettrés marocains, c'est parce que la nation patronne de cet institut s'était érigée,
depuis le régne du roi Fouad (r.1922-1936), en cceur battant du nationalisme arabe. En effet
le pouvoir égyptien disposait des premiers médias panarabes comme la Voix des Arabes
(sawt al-‘arab) ainsi que d'une élite intellectuelle servant de modéle au reste du monde arabe
en voie de constitution. Jusqu'a un certain point, la politique culturelle égyptienne constituait
un palliatif des manques de son armée, le tout masquant de graves faiblesses intrinséques dans
la construction d’'un Etat moderne. Ce caractére résolument panarabe que prit la majorité de
l'intelligentsia égyptienne dans les années 1940-1950 qui conduisit quelques-uns de ses membres
éminents A s'intéresser, pour la premiére fois, a I'histoire de 'Occident musulman, d'abord 2
I'Andalus puis par ricochet au Maghreb. Les Egyptiens trouvérent alors parmi les élites du
Maghreb un écho favorable. Depuis les années 1930, I’Egypte était percue comme un modéle
alternatif 4 la France chez les élites maghrébines, c’était un sentiment qui commencait a les
unir. Dés 1936, Henri Laoust (1905-1983) décrivit en des termes saisissants les contours de ce
sentiment panarabe en voie de gestation:

Les centres urbains de 'Afrique du Nord, ot subsiste une minorité instruite que groupent
spontanément ses conditions mémes de vie, sont naturellement les plus atteints par I'idéologie
égyptienne ot la classe dirigeante trouve la formule politique de ses aspirations. Il est devenu

un « truisme » de répéter que la Tunisie regarde vers 'Orient; et la Charte la plus extrémiste des

45. Eldem 2021.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 169

revendications de la Régence, «la Tunisie martyre », trahit une flagrante sympathie pour I'Egypte.
En Algérie, une série darticles du Bulletin de 'Afrique francaise que 'on doit pour la plupart &
M. Desparment ont attiré 'attention sur la Renaissance arabe; et M. Pérés, 4 ce méme Congreés,
a montré la répercussion, sur I'opinion algérienne instruite, du modernisme égyptien. Au Maroc
enfin, les jeunes s'intéressent avec sympathie aux efforts de la nation égyptienne et il serait aisé
de découvrir dans le Cahier de revendications marocaines de 1934, un courant d’idées orientales
qui viennent fondre avec un nationalisme spécifiquement marocain une idéologie socialisante 46,

Le projet de publication de la seule chronique conservée d'Ibn Sahib al-Salat se présentait
comme un projet non abouti, bien qu'annoncé depuis R. Dozy. Il fallut en fait une conjonction
alliant I'érudition orientaliste issue du x1x° siécle et la reprise/adaptation de cette tradition
dans les pays arabes pour que le projet voie le jour. L'élément déclencheur vint d'un homme,
A. Tazi, tout entier travaillé par I'idée de constituer un patrimoine de classiques arabes, socle sur
lequel on pourrait batir les nouvelles nations issues des indépendances. En guise de préambule,
cet intellectuel marocain explique que le projet d’établir le texte d'Ibn Sahib al-Salat aurait
été le fruit de ses lectures des orientalistes espagnols qu'il aurait lus par le truchement des
traductions arabes du Centre égyptien d’études islamiques de Madrid+7.

En premier lieu, il évoque la valeur de I'ouvrage d’Angel Gonzilez Palencia (1889-1949),
Historia de la literatura ardbigo-espanola*® (1928) qui mentionne I'importance d'al-Mann
bi-l-Imama en tant que document permettant une meilleure compréhension de 'histoire et
de la littérature d’al-Andalus. A. Gonzilez Palencia ne faisait que reprendre largement les
propos de son devancier F. Pons Boigues. A ce moment, H. M@ nis venait justement de faire
paraitre la traduction en arabe Historia de la literatura ardbigo-espanola en 19554°, renommée
pour l'occasion Histoire de la pensée islamique (Tarib al-fikr al-islami) le rendant de la sorte
bien plus attrayant aux yeux du public lettré arabe. L'Histoire de la pensée islamique était ainsi
présentée comme une somme susceptible de constituer une introduction pour qui s'intéressait
au passé arabe d'une terre d'Islam située en Europe: al-Andalus.

Or, depuis le x1x° siécle, c'est Ihistoire des idées qui avait dans un premier temps attiré
l'attention des sommités intellectuelles européennes, 3 commencer par Ernest Renan dont les
legons données au Collége de France sur Averroés et I’ Averroisme furent publiées en 1852. Les
élites « arabes » s'inscrivirent dans cette droite lignée. C'est par exemple 4 Paris que T. Hussein
découvrit Ibn Haldan par le biais de la traduction francaise du baron de Slane®°. Dans ce
contexte, le succés rencontré par Tarib al-fikr al-islami ne se démentit jamais, notamment
grice 4 la qualité de la traduction proposée par Mt nis. Cet ouvrage a fait 'objet de multiples

46. Laoust 1936, p. 7I.

47. Ibn Sahib al-Salat, al-Mann bi-l-Imama, p. 30.
48. Gonzalez Palencia 1945.

49. Gonzilez Palencia 2011.

50. Hussein 1918.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

rééditions, dont la derniére date de 2011, ce qui prouve, si besoin était, que la traduction de
Mu’nis est devenue une référence incontournable pour le lectorat arabophone.

Cet intérét contraste avec I'oubli dans lequel est tombé I'ouvrage de Gonzélez Palencia en
Europe et tout particulierement en Espagne. Le projet annoncé par M’ nis dans l'introduction
de sa traduction avait, et il a toujours, les chances de remporter I'assentiment, si ce n'est
I'enthousiasme d'un public galvanisé par le projet nationaliste de rattraper un supposé retard
historique et culturel vis-3-vis de 'Occident. M nis inscrivait cette traduction dans un projet
plus global qui ambitionnait de restituer sa grandeur a la civilisation «arabe » d’al-Andalus
qui constituait, A ses yeux, un précédent de grandeur dont devrait s'inspirer le monde arabe
contemporain pour mieux aller de I'avant®",

Selon A. Tazi, c'est la remarque de Gonzéilez Palencia, dans la traduction arabe qu'en
fit M ’nis, sur l'importance d'al-Mann bi-l-Imama qui lui donna l'idée d’en réaliser I'édition
critique. Dans un deuxiéme temps, les contacts répétés avec les orientalistes européens,
Emilio Garcia Gémez (1905-1995) et Hamilton Alexander Rosskeen Gibb (1895-1971),
l'auraient encouragé & mener A bien ce projet. Le paradoxe de I'existence d'un manuscrit dont
la communauté scientifique avait afirmé I'importance sans toutefois pouvoir en assurer I'édition
critique intégrale du manuscrit aiguisa 'envie du jeune A. Tazi d'accomplir ce qu'aucune de
ces vénérables autorités n'avait su ou pu réaliser. Sa bonne connaissance du francais lui permit
de rester en contact avec les orientalistes espagnols, alors que sa maitrise de 'anglais, treés rare
aI'époque dans le milieu des lettrés nationalistes marocains, lui ouvrit les portes d'Oxford et
de l'unicum qui y était conservé.

Enfin il accorde une importance toute particuliére 3 Huici Miranda. Ce dernier était alors
le doyen des études portant sur I'Occident musulman et il passait depuis le décés soudain
de Lévi-Provencal en 1956 pour le spécialiste mondial des Almohades. Pour mieux asseoir
sa légitimité dans ce domaine, A. Tazi traduisit en arabe depuis le francais un extrait de sa
correspondance avec Huici Miranda qui saluait I'initiative prise par le jeune chercheur marocain,
laquelle avait ce mérite de « remplir un grand vide** », lui permettant d'amender la somme qu'il
venait tout juste de publier I'Historia politica del Imperio almobade® (1956).

Il faut remarquer qu'A. Tazi correspondait en francais avec ses homologues espagnols
dans la continuité de la tradition orientaliste qui avait vu la France dominer culturellement
I'Europe. Cette nation avait contribué a 'émergence d'un champ spécifique de la recherche,
I'histoire d’al-Andalus et du Maghreb, notamment en attirant i elle des chercheurs européens
tels que R. Dozy ou le baron de Slane qui rédigérent leurs ouvrages plutdt en francais; de plus,
la langue de I'Encyclopédie de I'Islam était le francais, 'anglais et I'allemand. Dozy exprime
cette quasi-injonction faite 4 la communauté des orientalistes de maitriser le francais: « J'ose
espérer qu'on me pardonnera quelques fautes de francais qu'il est presque impossible a4 un

51. Ibn Sahib al-Salat, al-Mann bi-l-Imama, introduction de la traduction castillane, p. 7-9.
52. Ibn Sahib al-Salat, al-Mann bi-l-Imama, p. 30.
53, Huici Miranda 1956.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 171

étranger d'éviter.*» A ce titre, A. Tazi se sentait trés A laise dans un milieu dont il maitrisait
parfaitement les langues et les codes. L'édition critique procédait donc d'une volonté de
«récupération » d'un fragment de 'histoire de 'Occident musulman qui avait attiré I'attention
des érudits européens depuis la premiére moitié du x1x° siécle.

Cette contribution essentielle 3 'histoire des Almohades permet d'appréhender la composition
des ouvrages rédigés par des contemporains et des serviteurs de cette dynastie. Au-dela du
désintérét pour l'inclusion de vers manifesté par Dozy et Huici Miranda, I'édition d'al-Mann
bi-l-Imama met en lumiére la place centrale occupée par la poésie sous ses différentes formes
dans les ouvrages favorables aux Almohades. Au contraire de ce qui prévalait en Europe, le fait
que cette chronique se présentait également comme une anthologie littéraire représentait dans
le monde arabe un attrait supplémentaire. La publication d'al-Mann bi-l-Imama permettait
l'incorporation de cette source & un processus de patrimonialisation qui était a 'ceuvre dans le
monde arabe, la littérature imbriquée dans I'histoire y tenant une place prépondérante. Du reste,
cette chronique trés favorable aux Almohades fut publiée, successivement, dans deux capitales
arabes du Moyen-Orient: 4 Beyrouth, en 1964 ; 4 Bagdad, en 1979, puis 4 nouveau, 4 Beyrouth,
en 1986. Cette politique éditoriale menée par la maison d’édition basée simultanément 2
Beyrouth et a4 Tunis, Dar al-garb al-islami, assurait une diffusion maximale parmi les élites
lettrées arabes du Maghreb et du Machreq.

Une fois accomplie I'édition critique d'al-Mann bi-l-Imama et en plus de son métier de
diplomate, A. Tazi continua 4 ceuvrer avec une grande cohérence dans le sens d'un travail
d’érudition, lequel comprenait un volet politique et diplomatique. A partir des années 1970, le
travail d'érudition qu'il entreprit se proposait, en arabe, de souligner 'ancienneté des relations
culturelles et diplomatiques unissant le Maghreb et le Machreq. Face 3 une Egypte largement
hégémonique sur la scéne arabe contemporaine, Tazi se faisait fort de démontrer qu'il n'en
avait pas toujours été ainsi. Le Moyen Age et tout particuliérement les époques almohade et
mérinide offraient des perspectives 4 ces relations en mettant en exergue le fait que les pouvoirs
de I'Orient islamique avaient jadis éprouvé le besoin de nouer des relations diplomatiques avec
les dynasties maghrébines. Cette nécessité était motivée par le fait qu'elles étaient considérées
par les pouvoirs installés en Orient comme de grandes puissances, dans la mesure ot elles
avaient su exercer une certaine forme de prépondérance sur la Méditerranée occidentale, voire
sur 'Atlantique®.

Clest 4 dessein que Tazi consacra un article 2 'ambassade dépéchée par le tout puissant
souverain de I'Orient, Saladin (r. 1169-1193), au calife almohade al-Mansir (r. 1184-1199). La
possession d'une flotte de guerre capable de concurrencer les cités-Etats italiennes plagait le
souverain du Maghreb et d'al-Andalus en position de force. En définitive, al-Mansar opposa
une fin de non-recevoir au plénipotentiaire syrien étant donné que celui-ci avait refusé de lui

54. Dozy 1845, préface, p. 8.
55. A.Tazi, « Bilad al-Sam fil-wata’iq al-diblumisiyya al-magribiyya », in Mw’tamar bilad al-Sam, Actes du
1°" congrés d’histoire du Levant, Amman, 1974, p. 431-488.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL...

reconnaitre son titre de Prince des croyants*°. Subséquemment, Saladin n’avait pu obtenir le
concours de la flotte almohade et n'avait pu annihiler les Croisés. En tant que diplomate et
érudit, Tazi avait tendance A considérer que cet incident constituait tout autant un précédent
qu'une mise en garde. La non-reconnaissance de la pleine légitimité des pouvoirs maghrébins
par leurs homologues orientaux avait entrainé de graves répercussions. Clest ainsi que l'on
devait percevoir cet événement et en tirer bonne note. C'est du moins ce que Tazi avait pour
dessein de faire accroire.

Loin d'innover, A. Tazi agissait 4 I'instar de la premiére génération de nationalistes marocains.
Ces derniers diiment impressionnés et influencés par la Nahda, en tant qu'expression politico-
culturelle d'un modernisme arabe, avaient cherché 4 faire valoir auprés des intellectuels égyptiens,
syriens et irakiens le fait que le Maghreb était une entité qui pouvait se prévaloir d'une histoire au
moins aussi glorieuse que le Machreq. C'est ce qu'atteste la Revue Maghreb (Magallat al-Magrib)
A travers I'un de ses collaborateurs Said Hajji Harthi (1912-1942) qui fut 'un des fondateurs
de la presse marocaine®’. Il signa un papier sur «le Maghreb tel qu'il est per¢u par le Machreq
(al-Magrib kama yara-hu al-Masriq) ® ». Dans le méme numéro, 'un de ses camarades et futur
membre du premier gouvernement marocain apres l'indépendance, Mohamed Ghali El Fasi
(1908-1991), consacra un article & « Ibn Battiita et A son voyage (Ibn Battata wa riblat-ubu)®® ».

Déjala visée était de s'adresser, en arabe, au lectorat du Machreq afin de signifier 'ancienneté
des relations unissant le Maghreb 4 I'Orient. Afin d'étayer le propos, Ghali El Fasi fit débuter son
article par une citation d'Ibn Haldan 4 partir de 'édition du Caire®. Du point de vue d'A. Tazi,
I'ceuvre accomplie par cette génération était auréolée par sa capacité a avoir contrecarré le
Dabir berbére de 1930 et davoir posé, deés les années 1930, un jalon essentiel dans la lutte menant
a I'indépendance. De ce fait, I'action des membres de cette génération était considérée par
A. Tazi comme digne d’étre imitée et dépassée.

A un moment ot il était acté que I'Arabie Saoudite avait remplacé une Egypte en proie
A une crise profonde aprés 1970, A. Tazi ambitionnait de mettre en exergue la contribution
des sources maghrébines 4 I'histoire du Moyen-Orient dans la mesure ot elles permettaient
de mieux connaitre La Mecque. C'était, par ailleurs, un moyen d'afirmer I'ancienneté des
relations unissant le Maghreb 4 la péninsule Arabique. Ce que venait rappeler le fait que,
depuis le Moyen Age, des lettrés maghrébins avaient laissé de saisissantes descriptions des
Lieux saints de l'islam ® ou encore du Hadramawt ®2, Toujours animé par la volonté de concilier
sa carriére de diplomate et d’historien, A. Tazi s'intéressa également au Sam tel que percu

56. A.Tazi, « Sifarat Salah ad-Din wa Ya‘qab al-Mansar al-muwahhidi», al-Akddimiyya 11,1994, p. 105-131.
57. G. Denglos, La revue Maghreb (1932-1936). Une publication franco-marocaine engagée, Paris, 2016.

58. S. Hajji Harthi, «al-Magrib kama yara-hu al-Masriq », Magallat al-Magrib, 1934, p. 4-10.

59. M. El Fasi, « Ibn Battata wa rihlat-uhu », Magallat al-Magrib, 1934, p. 13-16.

60. M. El Fasi, « Ibn Battaita wa rihlat-uhu », Magallat al-Magrib, 1934, p. 13-16.

61. A.Tazi, Riblatu l-ribalat: Makka fi mi’ati ribla magribiyya wa ribla, Londres, 2005.

62. A.Tazi, « Rihla Magribiyya ila Hadramawt ‘am 865/1460 », al-Mawrid 21, 1, 1992, p. 19-40.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 173

dans les archives maghrébines®. Il le fit 3 un moment ot depuis I'ascension au pouvoir de
Hafez el-Assad, en 1970, la Syrie comptait comme l'une des premiéres puissances régionales
au Moyen-Orient. Une fois de plus, il était bienvenu de donner des perspectives au monde
contemporain et de rappeler fort opportunément que le Maghreb avait été de « tout temps »
partie prenante de cette histoire. Et que d'aucune maniére il n'était fondé a traiter cette entité
avec dédain.

Enfin, A. Tazi eut A cceur d'invoquer la mémoire d'un illustre Maghrébin, Ibn Haldan, qui
bien avant lui avait été, tour A tour, ambassadeur et homme de lettres. Ce faisant, le diplomate
marocain eut tendance 3 exagérer le role joué par Ibn Haldin en tant que plénipotentiaire °+.
Bien entendu, les études réalisées par ses soins ne se limitérent pas a I'époque médiévale,
puisqu'il s'intéressa notamment aux relations entretenues par les Etats-Unis avec le Maroc ou
avec I'Tran. En fin de compte, il synthétisa ses études dans une somme parue, en arabe, sous le
titre de Tarih al-Magrib al-diblumasi (Histoire de la diplomatie marocaine), ouvrage qu'il n'acheva
définitivement qu'en 2009 et qui comporte sous sa forme définitive pas moins de trois volumes.

En somme, l'histoire d'al-Mann bi-I-Imama, de sa réception et de l'itinéraire sinueux de sa
conservation et de sa publication, constitue un condensé, 2 la fois, de I'histoire du Maghreb, de
l'orientalisme et du nationalisme arabe. Cette chronique, considérée comme trop favorable aux
Almohades, fit probablement les frais, 4 I'époque moderne, d'une malikisation qui condamnait
les ouvrages rédigés par les thuriféraires de la dynastie berbere. Cette condamnation sans appel
allait de pair avec le déclin de la culture écrite au Maghreb des xv¢ et xvi1° siécles qui vit se
perdre un nombre significatif d'ouvrages rédigés, précédemment, le plus souvent en al-Andalus.
Ce n'est qu'a I'époque saadienne qu'eut lieu un regain d'intérét pour les ouvrages rédigés sous
les Empires berbéres. Par la suite, grice a I'acquisition effectuée par Golius, le manuscrit
d’'al-Mann bi-I-Imama fut transporté en Europe avant d’étre transféré en Angleterre vers 1700.
Au x1x° siécle, bien que précocement identifié par Dozy, cette chronique ne fit 'objet d'aucune
édition critique et ne fut pas non plus traduite en francais ou en latin.

Cest la volonté de doter le Maroc et le monde arabe d'une nouvelle source 3 méme
d’enraciner cette nation nouvellement indépendante dans un passé percu comme glorieux
qui amena un lettré et diplomate marocain, A. Tazi, 4 en assurer une édition critique en 1964.
Depuis, elle est considérée comme une source aussi originale qu'incontournable pour qui
s'intéresse a l'histoire d’al-Andalus et du Maghreb. Il est cependant regrettable que I'analyse
codicologique et paléographique du manuscrit se fasse attendre. Une telle initiative pourrait,
en effet, nous en apprendre davantage sur ce document singulier qui se rapporte A un passé

qui ne cesse de fasciner.

63. A. Tazi, «Bilad al-Sam fi l-wata’iq al-diblumasiyya al-magribiyya», Mu’tamar bilad al-Sam, Actes du
1°" congreés d’histoire du Levant, Amman, 1974, p. 431-488.

64. A.Tazi, « Hawla ifadat Ibn Haldan ‘an al-‘alaqat al-duwaliyya li-bilad al-Magrib », al-Taqafa 77, 1983,
p. 27-35.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’'une chronique almohade oubliée al-Mann bi-I-lmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174

SUNT VERBA ET VOCES PRAETEREAQUE NIHIL..

Bibliographie
Sources

AL-BayDAQ (attr. 3), Abbar al-Mahdi Ibn Tamart
al-Baydaq (attr. &), Abbar al-Mahdi Ibn Tamart,
‘A. Ibn Mansir (éd.), Rabat, 1971.

Documents inédits d’histoire almohade
Documents inédits d’histoire almobade, Fragments
manuscrits du legajo du fonds arabe de 'Escorial,
E. Lévi-Provengal (éd., trad.), Paris, 1928.

aL-HaGarI, Nasir al-din
al-Hagari, Nasir al-din “ala gawm [-kafirin, Tétouan,
rééd. 2019.

aL-Himyari, La péninsule Ibérique au Moyen Age
al-Himyari, La péninsule Ibérique au Moyen
Age d’apreés le al-Rawd al-Mi‘tar fi abbar
al-Aqtar d'Ibn “Abd al-Mun‘im al-Himyari,
E. Lévi-Provengal (éd., trad.), Leyde, 1938.

IsN ABou ZAR, Roudh el-kartas
Ibn Abou Zar, Roudh el-kartas: Histoire des
soyverains du Maghreb et annales de la ville de Fes,
A. Beaumier (éd., trad.), Paris, 1860.

Etudes

AMARI 1880
M. Amari, Biblioteca arabe-sicula, Rome, Turin,
1880.

CAILLE 1963
J. Caillé, « Ambassades et missions marocaines
aux Pays-Bas 4 I'époque des sultans saadiens »,
Hespéris-Tamuda 4, fasc. 1-2, 1963, p. 5-67.

DE GoEgJE 1869-1871
M. ]. De Goeje, Fragmenta bistoricorum Arabicorum,
Leyde, 1869-1871.

Dozy 1845
R. Dozy, Dictionnaire détaillé des noms des
vétements arabes, Amsterdam, 1845.

Dozy 1881
R. Dozy, Recherches sur Uhistoire et la littérature de
Espagne pendant le Moyen Age, Paris, Leyde, 1881.

ELDEM 2021
E. Eldem, L’Alhambra. A la Croisée des histoires,

Paris, 2021

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al-Mann bi-lI-ilmama

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

IBN SAHIB AL-SALAT, al-Mann bi-l-Imama
Ibn Sahib al-Salat, al-Mann bi-lI-Imama,
A. Huici Miranda (éd., trad. en castillan), Valence,
1969.

IBN SAHIB AL-SALAT, Ta’rib al-Mann bi-l-Imama
Ibn Sahib al-Salat, Ta’rih al-Mann bi-l-Imama,
‘A. al-T4azi (éd.), Beyrouth, 1987.

AL-MaQQari, Nafh al-Tib
al-Maqgqari, Nafh al-Tib min gusn al-Andalus
al-ratib, 1. “Abbas (éd.), Beyrouth, 1988, 8 vol.

AL-MARRAKUST, al-Mugib fi talbis
¢ib fi talpis ajbar al-Magrib,
Lo admirable en el resumen de las noticias del Magrib,

al-Marrakusi, al-Mu

A. Huici Miranda (éd., trad. en espagnol), Tétouan,
1953.

AL-Nuwavri, De histoire de la Sicile
al-Nuwayri, De U'histoire de la Sicile par le Novayri,
J.J. A. Caussin de Perceval (éd., trad.), Paris, 1802.

Fierro 2003
M. Fierro, « El titulo de la crénica almohade
de Ibn Sahib al-Salit», al-Qantara 24, 2003,
p- 291-293.

GILLEPSIE 2003
R. Gillepsie, Scholar Bishop: the Recollections and
Diary of Narcissus Marsh, Cork, 2003.

GoNzALEZ PALENCIA 1945
A. Gonzalez Palencia, Historia de la literatura
ardbigo-espaiola, Barcelone, 1945 (1 éd. 1928).

GonNzALEZ PALENCIA 2011
A. Gonzilez Palencia, Tarib al-fikr al-islami,
H. Mi’nis (trad. en arabe), Le Caire, 2011
(1 éd. 1955).

Hurict MIRANDA 1956
A. Huici Miranda, Historia politica del Imperio
almohade, Tperio, 1956.

Husskein 1918
T. Hussein, La philosophie sociale d'Tbn Khaldoun,
Paris, 1918.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MEHDI GHOUIRGATE 175

IrwiN 2018 MUsaA 1991

R. Irwin, Ibn Khaldun. An Intellectual Biography, ‘I. Miisa, al-Muwabbidan fi--Magrib al-islami,

Princeton, 2018. tanzimat-ubum wa nuzumu-ha, Beyrouth, 1991
LAOUST 1936 (1 éd. 1973).

H. Laoust, « L'évolution de I’Egypte Pons BoiGuEs 1972

contemporaine », Entretiens sur I'évolution des pays F. Pons Boigues, Los historiadores y gedgrafos

de civilisation arabe, Paris, 1936, p. 68-94. ardbigo-espafioles, Amsterdam, 1972 (1"¢ éd. 1898).
MaARTINEZ-GROS 2009 VROLIJK, VAN LEEUWEN 2014

G. Martinez-Gros, « De Reinhart Dozy A. Vrolijk, R. van Leeuwen, Arabic Studies in

3 Evariste Lévi-Provengal ou de I'¢re des the Netherlands, Leyde, 2014.

révolutions 2 celle de I'islamologie », dans
M. Marin (éd.), al-Andalus/Espaia.
Historiografias en contraste, Madrid, 2009, p. 55-61.

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al-Mann bi-lI-ilmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 57 (2023), p. 153-176 Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al-Mann bi-lI-ilmama
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

