
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 57 (2023), p. 153-176

Mehdi Ghouirgate

Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade
oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  5 7   −   2023

•   résumé
Les sources favorables aux Almohades restent rares. On ne peut, tout au plus, recenser 

que deux ou trois ouvrages, partiellement redécouverts en Europe sous la forme d’unicum. 
La chronique appelée al‑Mann bi‑l‑Imāma d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt relève de ce cas de figure. 
L’aspect aussi original que déroutant du titre et de la structure du récit contribua à rebuter 
les spécialistes de l’histoire de l’Occident musulman retardant d’autant sa publication. La 
prépondérance des lettres de chancellerie et des vers que comportait al‑Mann bi‑l‑Imāma 
conduisit à déconsidérer cette source pourtant essentielle. De plus, la citation latine : « sunt verba 
et voces et praeteraque nihil » qu’associèrent Reinhart Dozy puis Ambrosio Huici Miranda à 
al‑Mann bi‑l‑Imāma afin de dénigrer cette chronique a probablement participé à ce qu’elle 
ne fasse pas l’objet d’une édition intégrale. C’est la volonté de doter le Maroc et le monde 
arabe d’une nouvelle source à même d’éclairer « son passé » qui amena un lettré marocain, 
Abdelhadi Tazi, à en réaliser une édition critique en 1964.

Mots-clés : Almohades, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt, al-Andalus, Maghreb, orientalisme, nationalisme 
arabe

Sunt verba et voces praetereaque nihil 
ou la restitution d’une chronique almohade oubliée 

al‑Mann bi‑l‑Imāma

Mehdi Ghouirgate*

 *  Mehdi Ghouirgate, Université Bordeaux-Montaigne, Institut Ausonius, professeur associé à l’Université 
Mohamed 6 Polytechnique, FGSES, Rabat, mehdi.ghouirgate@gmail.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
	 Sunt verba et voces praetereaque nihil or the restitution of a forgotten Almohad chronicle 

al-Mann bi-l-Imāma

Sources favorable to the Almohads remain rare. At most, only two or three works can be 
identified, partially rediscovered in Europe in the form of unicum. The chronicle called al‑Mann 
bi‑l‑Imāma by Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt belongs to this category. The original as well as confusing 
aspect of the title and structure of the narrative contributed to repel scholars of the history of 
the Muslim West delaying its publication accordingly. The original and confusing aspect of the 
title and the structure of the narrative contributed to the rebuff of scholars of the history of the 
Muslim West. This further delayed its publication. Moreover, the Latin quotation “sunt verba 
et voces et praeteraque nihil” that Reinhart Dozy and then Ambrosio Huici Miranda associated 
with al‑Mann bi‑l‑Imāma in order to denigrate this chronicle probably contributed to its not 
being published in full. It was the desire to provide Morocco and the Arab world with a new 
source that could shed light on “its past” that led a Moroccan scholar, Abdelhadi Tazi, to 
produce a critical edition in 1964.

Keywords: Almohads, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt, al-Andalus, Maghreb, orientalism, Arab nationalism

ملخص. 

Sunt verba et voces praetereaque nihil أو استعادة التأريخ المنسي لدولة الموحدين المنّ بالإمامة 	

إعادة  تمت  ثلاثة كتب  أو  كتابين  إلا  نحصي  نكاد  ولا  الموحدين.  دولة  صالح  في  تصب  التي  المصادر  هي  قليلة 

اكتشافها جزئـيا على شكل نسخ فريدة. ومؤلَّـف المـنّ بالإمامة لابن صاحب الصلاة يندرج في هذا الإطار. فـعنوان 

الكتاب غريب ومثير للانتباه كما هو حال بنية النص، وقد ساهم هذا في تبريد همـّة أخصائيي الغرب الإسلامي مماّ 

ـف أنهّ يحتوي على عدد هائل من الرسائل الموحدية والأشعار.  َّ أدّى إلى تأخير نشره. وقد زاد من فـقْد حظوة هذا المؤل

وعلاوة على هذا فإنّ العبارة اللاتينية »إنـّك لست إلا صوتا ولا غير« التي ألصقها المستشرق رينهاردت دوزي ومن 

بعده هويسي ميراندا بهذه الكتاب، للنيل منه والتقليل من قدره، قد ساهمت في عدم نشره بكامله. وفي إطار إرادة 

المغرب والعالم العربي لإيجاد مصدر جديد من شأنه أن يضُيء »ماضيه« فقد أخذ الباحث المغربي عبد الهادي التازي 

على عاتقه تحقيق المؤلَّـف ونشره سنة 1964.

الكلمات المفتاحية : دولة الموحدين، ابن صاحب الصلاة، الأندلس، المغرب، الاستشراق، القومية العربية

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…154

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Les fonctionnaires lettrés au service des Almohades produisirent un certain nombre de  
	 chroniques destinées à la glorification de ce pouvoir. Dans un contexte politique et  
	 doctrinal controversé, le titre même de leurs ouvrages faisait état de leur parti pris en 

soulignant, au moyen d’une terminologie spécifique et non équivoque, le caractère apologétique 
de ces chroniques. Victimes d’une damnatio memoriae consécutive au renversement de la dynastie 
almohade par les Mérinides, dans la plupart des cas seuls les titres ont survécu. C’est par exemple 
le cas du Nuẓm al‑laʾālī fī futūḥ al‑amr al‑ʿālī (Collier de perles à propos des conquêtes de la 
Haute  Autorité [Almohade]) d’Ibn al‑Ašīrī 1, ou encore l’ouvrage d’al‑Kardabūsī, al‑Ikitifāʾfī tārīḫ 
al‑ḫulāfāʾ (Ce dont on peut se contenter à propos de l’histoire des califes [muʾminides]) 2. De ce fait, 
nous ne possédons plus que deux chroniques almohades qui nous ont été partiellement transmises 
sous forme d’unicum, à savoir celle contenue dans les Documents inédits d’histoire almohade 3, 
conservés à l’Escorial 4, et al-Mann bi‑l‑Imāma 5, qui se trouve à la Bodleian Library à Oxford 6.

Cet article analysera les vicissitudes de la réception d’une chronique, al‑Mann bi‑l‑Imāma, 
en Europe et les stratégies, autant culturelles que politiques, sous-tendues par l’édition 
critique réalisée, en 1964, par l’intellectuel et diplomate marocain Abdelhadi Tazi. En effet, 
les nombreux soubresauts marquant la destinée de l’unicum qui servit à établir le texte sont tout 
à fait significatifs de l’évolution de l’image des Almohades à travers les âges et les civilisations. 
En ce sens, al‑Mann bi‑l‑Imāma conservé sous la forme du ms 443 de la Bodleian Library 
possède la particularité rare d’avoir été déplacé, pendant plusieurs siècles, sur trois pays et d’avoir 
éveillé l’intérêt de personnalités extrêmement diverses en fonction de contextes hétérogènes.

Al-Mann bi-l-Imāma est attribué à un auteur du nom d’Abū Marwān ʿAbd al‑Malik 
b. Muḥammad b. Aḥmad al‑Bāǧī, plus connu comme Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt. Ce lettré, né à Beja, 
aujourd’hui au Portugal, entra au service des Almohades à une date indéterminée, probablement 
dans les années 1150, et fit par la suite carrière dans le corps des serviteurs de la dynastie, à savoir 
les Ṭalaba. On ne sait de son itinéraire que ce qu’il a bien voulu en dire dans sa chronique, 
qui le situe à Carmona, à Séville, à Marrakech et à Tinmel, auprès des princes et des califes 
almohades, entre les années 1150 et 1170. Il semble notamment avoir intégré l’entourage proche 
du deuxième calife almohade, Abū Yaʿqūb Yūsuf (r. 1163‑1184). Des renseignements dans sa 
chronique évoquent des travaux réalisés, en 1198, dans la Grande mosquée de Séville, ce qui 
permet d’affirmer qu’il était encore vivant à cette date. Sa chronique, al‑Mann bi‑l‑Imāma, 
traduit un engagement plein et entier en faveur des califes muʾminides et de la cause almohade. 
Assurément, c’est ce qui présida à sa réception tant au Maghreb qu’ultérieurement en Europe.

1.  Ibn al-Abbār, al-Takmila li-Kitāb al-Ṣila, B. ‘Awād Maʿrūf (éd.), Tunis, (s.d.), t. 1, p. 218. 
2.  Ḫ. al-Ziraklī, al-Aʾlām, Beyrouth, 2002 (15e éd.), t. 4, p. 161. M.A. al-ʿAbbādī, Tāʾrīḫ al-Andalus li-Ibn 
al-Kardābūs, Madrid, 1971.
3.  Documents inédits d’histoire almohade…, 1928 ; al-Bayḏaq (attr. à), Aḫbār al-Mahdī Ibn Tūmart.
4.  Ms 1919 du fond de manuscrits arabes de l’Escorial. 
5.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, Taʾrīḫ al-Mann bi-l-Imāma. 
6.  Ms 433, Bodleian Library.

mehdi  ghouirgate 155

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Une chronique singulière : de sa rédaction à sa redécouverte

En dehors de son œuvre majeure, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt fut aussi l’auteur d’un ouvrage consacré 
à la révolte des Mūridīn, chronique perdue mais qui fit longtemps autorité en la matière, 
puisque les sources postérieures la mentionnent, jusqu’à al‑Maqqarī (m. 1632). Néanmoins, 
Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt est surtout connu comme l’auteur du Mann, chronique qui représente 
un véritable plaidoyer en faveur de l’action menée par les deux premiers califes almohades, 
ʿAbd al‑Muʾmin (r. 1132‑1163) et Abū Yaʿqūb Yūsuf (r. 1163‑1184). C’est ce dont rend compte 
son titre : Le Don de l’imamat à ceux qui étaient humiliés avant que Dieu n’en fasse des guides 
et des héritiers ; l’apparition d’al‑Mahdī à la tête des Almohades contre les Voilés (Almoravides) 
(al‑Mann bi‑l‑Imāma ʿ alā l‑mustaḍʿafīn bi‑an ǧaʿala-hum Allāh aʾimma wa ǧaʿala‑hum al‑wāriṯīn 
wa ẓuhūr al‑imām al‑Mahdī bi‑l-muwaḥḥidīn ʿalā al‑mulaṯṯamīn) 7.

Au Maghreb, jusqu’au xviie siècle, al‑Mann bi‑l‑Imāma fut considéré comme une référence 
incontournable sur les Almohades, sans doute car cette chronique avait été rédigée par un 
adīb andalou capable d’écrire dans un style distingué, voire précieux, et de composer des vers 
exquis à la gloire de ses maîtres. L’importance qui lui fut attribuée explique pourquoi un 
autre célèbre serviteur andalou des Almohades, Ibn ʿAmīra al‑Maḫzūmī (m. 1260), rédigea le 
compendium, aujourd’hui perdu, de cette chronique, dont al‑Maqqarī (m. 1612) fit à son tour 
un résumé 8. Symptomatique de la façon dont l’ouvrage d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt fut perçu par la 
postérité, al‑Maqqarī dénomma son ouvrage tout simplement comme Chronique des Almohades 
(Tārīḫ al‑muwaḥḥidīn) 9, en ne mentionnant pas le titre original à rallonge, qui soulignait le 
parti pris de l’auteur.

Le manuscrit d’Oxford d’al‑Mann bi‑l‑Imāma aurait été acheté à la suite de la mission 
diplomatique que le plénipotentiaire hollandais Albert Cornelius Ruyl mena au Maroc, en 1622, 
auprès du sultan saadien Moulay Zidane (r. 1603‑1627). Cette mission avait pour but de négocier 
un accord permettant au Maroc, tout comme aux Pays-Bas, de prendre les Espagnols à revers. 
Comme cela devint habituel dans ce genre de mission 10, l’orientaliste hollandais Jacob Golius 
(m. 1667) en profita pour se procurer plusieurs manuscrits dans la capitale saadienne, Marrakech. 
Le fait que Golius ait pu acquérir al‑Mann bi‑l‑Imāma indique que les lettrés gravitant autour 
de la dynastie saadienne s’intéressaient à l’époque almohade. Cet intérêt témoignait du fait 
que cette époque était alors considérée, dans ce milieu, comme un âge d’or, où la langue arabe 
avait connu un apogée certain ; au surplus, les pouvoirs politiques maghrébins des époques 
almoravide et almohade avaient su tenir tête aux puissances chrétiennes en défendant al‑Andalus, 
ce qui raisonnait avec la politique menée par les Saadiens qui cherchait à résister aux tentatives 
d’invasion réalisées, au Maroc, par les monarchies ibériques. De surcroît, l’époque saadienne 

7.  Fierro 2003. 
8.  Al-Maqqarī, Nafḥ aṭ-Ṭīb, vol. 2, p. 335.
9.  Al-Maqqarī, Nafḥ aṭ-Ṭīb, vol. 2, p. 335.
10.  Caillé 1963, p. 6.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…156

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


se caractérisait par un ancrage marqué au sud du Maroc, région qui avait été le cœur battant 
de la foi almohade et où le processus de « désalmohadisation » avait été moins prégnant qu’à 
Fès et à Tlemcen.
C’est en fonction de l’intérêt porté à ce passé perçu à l’époque saadienne comme mirifique 

qu’il faut comprendre le fait que ce manuscrit circulait dans les milieux lettrés à Marrakech. 
Il semblerait d’après l’expertise apportée par Umberto Bongianino de l’Université d’Oxford 11 
que le manuscrit acquis par Golius date du viie/xiiie siècle. Il est donc clair que les lettrés 
maghrébins lui avaient accordé suffisamment de valeur pour le conserver pendant plus de trois 
siècles. Eu égard à son relatif bon état de conservation, il ne semble pas avoir été relégué dans 
un endroit sombre et humide comme ce fut le cas, notamment, du ms 1919 de l’Escorial qui 
eut à souffrir des affres du temps.
Auteur relativement prolixe, Golius 12 publia, entre autres, un remarquable 

Lexicon Arabico‑Latinum (1653), sans cependant éprouver le besoin de publier la chronique 
d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt ; son intérêt se portait davantage vers les œuvres des auteurs « orientaux » 
traitant de grammaire et de philosophie, à commencer par Avicenne. Ce n’est qu’à partir du 
xixe siècle que les orientalistes s’intéressèrent véritablement aux chroniques, grâce aussi à la 
traduction éditée en 1802 par Armand‑Pierre Caussin de Perceval, de l’extrait relatif à l’histoire 
de la Sicile tiré de la grande encyclopédie de l’Égyptien al‑Nuwayrī (m. 1333) 13. Cela s’explique 
largement par le fait que l’expédition de Bonaparte avait ouvert de nouvelles perspectives au 
sein du monde académique qui cherchait à répondre à un besoin politique et social nouveau 14. 
En tout état de cause l’intérêt pour le genre chroniques allait croissant au xixe siècle, c’est ainsi 
que la publication des Fragmenta historicorum Arabicorum 15 (1869‑1871) de Michael Jan de Goeje 
(m. 1909) marqua un tournant majeur.
À la genèse de l’orientalisme hollandais, on trouve la mission diplomatique confiée par le 

sultan du Maroc Moulay Zidane à al‑Ḥaǧarī (m. vers 1640). C’est cette ambassade qui amena 
ce morisque de Marrakech à Amsterdam dans les années 1620 16. Ce récit de voyage prouve 
qu’il existait dans les Pays‑Bas de la première moitié du xviie siècle un engouement certain 
pour les études en arabe, notamment autour de la figure de Thomas Erpenius (m. 1624) dont 
J. Golius prit justement la suite. À la mort de ce dernier, le manuscrit d’al‑Mann bi-l-Imāma fut 
acheté par l’archevêque anglican Narcissus Marsh 17 (1638‑1713) qui y apposa son nom. Ce geste, 
apparemment anodin, est symptomatique du fait que, dans la seconde moitié du xviie siècle, 
l’Angleterre était en train de se substituer aux Pays‑Bas comme puissance dominant les mers 
de la planète.

11.  Nous remercions chaleureusement Umberto Bongianino pour nous avoir donné ces indications.
12.  Vrolijk, van Leeuwen 2014.
13.  Al-Nuwayrī, De l’histoire de la Sicile. 
14.  H. Laurens, La campagne d’Égypte, Paris, 1989.
15.  De Goeje 1869-1871.
16.  Al-Ḥaǧarī, Nāṣir al-dīn, p. 65-79.
17.  Gillepsie 2003.

mehdi  ghouirgate 157

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le fait que des savants à l’érudition éclectique aient commencé à prêter attention aux 
manuscrits arabes et à chercher à les acquérir n’est qu’un aspect de cette stratégie de grande 
puissance. Pour être considérées comme grandes puissances, ces nations maritimes menaient 
une politique intégrant un volet où une érudition éclectique engageait leurs savants à acquérir 
des manuscrits arabes, quitte à constituer des collections, avant de les étudier. Comme nombre 
d’autres manuscrits ayant appartenu à N. Marsh, al‑Mann bi‑l‑Imāma échoua finalement à la 
Bodleian Library, la principale bibliothèque de l’Université d’Oxford.

Quoi qu’il en soit, al‑Mann bi‑l‑Imāma n’existe plus que sous forme de fragments couvrant la 
période allant de 1159 à 1173. Cela correspond à peine à un volume sur les trois qui composaient 
l’œuvre originale. Le volume consacré à la période de la genèse du mouvement almohade, 
et tout particulièrement au moment clé de la transition des pouvoirs entre Ibn Tūmart et 
ʿAbd al‑Muʾmin, est égaré. Bien que ce manuscrit soit connu dès le xixe siècle des pionniers 
de l’histoire de l’Occident musulman tels que R. Dozy qui la mentionne 18, cette monographie 
resta plus d’un siècle à l’état de manuscrit. Il se peut que le ton résolument partisan d’al‑Mann 
bi‑l‑Imāma, qui contrastait fortement avec les sources des époques mérinide et nasride, les 
premières connues en Europe, pourrait avoir contribué à faire discréditer cet ouvrage, retardant 
d’autant sa publication.
Plus grave encore, pour le célèbre orientaliste néerlandais, R. Dozy, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt fut 

jugé comme indigne d’intérêt dans la mesure où il avait pris fait et cause pour les Almohades, 
assimilés à des Maghrébins, c’est‑à‑dire aux Berbères/sauvages, trahissant ainsi sa « race », celle 
des Andalous/civilisés, mais aussi celle des chrétiens ibériques dont il aurait dû se sentir proche. 
Cette tare rédhibitoire suscita la méfiance, si ce n’est le mépris de l’auteur des Recherches sur 
l’histoire et la littérature de l’Espagne pendant le Moyen Âge (1860) qui, en raison de cela, jugea 
nécessaire d’intervenir dans le corps du texte afin d’y porter remède pour ne pas heurter la 
sensibilité du lectorat européen de son époque. De ce fait, il expurgea al‑Mann bi‑l‑Imāma 
des vers qu’il comportait afin de le rendre plus accessible aux lecteurs :

Ibn-çâhibi-ç-çalât, quoique sans doute bien informé, n’est cependant point impartial. Séville, où 
il demeurait, avait été la première parmi les cités andalouses à se déclarer pour les Almohades, et 
notre historien avait été un des députés qui allèrent rendre hommage au calife Abd‑al‑moumin. 
Dans son livre, il se montre partout un partisan dévoué, un admirateur enthousiaste de ses princes 
et de leurs soldats ; il leur prodigue des épithètes les plus élogieuses, tandis qu’il est inépuisable 
en injures contre les Andalous et les chrétiens. Dans ma traduction [partielle] j’ai cru devoir 
supprimer les unes et les autres et j’ai même osé aller plus loin. Le style de notre auteur (il a écrit 
en prose rimée) est ampoulé et de mauvais goût ; il noie le sens dans une multitude de paroles, 
surabondantes, et comme une traduction littérale de son récit serait illisible, j’ai cru bien faire en 
abrégeant ça et là, mais sans omettre aucun des faits qu’il donne. Ce que j’ai retranché sunt verba 
et voces praetereaque nihil 19 [des mots, des paroles et rien de plus].

18.  Dozy 1881, p. 371-372. Voir à ce propos : Martinez-Gros 2009. 
19.  Dozy 1881, p. 371-372.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…158

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Cette citation latine qui venait à propos caractériser la qualité de la chronique d’Ibn Ṣāḥib 
al‑Ṣalāt n’est pas sans poser problème tant du point de vue de son attribution que de son 
interprétation. En effet, dans la première édition du Petit Larousse Illustré (1905), cette phrase 
est attribuée à Ovide. Dans l’édition de 1924, elle est attribuée avec réserve et seulement 
partiellement à Horace : « Pentamètre qui peut s’appliquer à un grand nombre de discours. 
Le premier hémistiche semble emprunté à Horace (Épîtres, I, 34) ; le second a été ajouté plus tard. »

Pour ce qui a trait au texte originel et à sa traduction, on peut avancer pour la première partie :

Fervet avaritia, miseroque cupidine pectus ?/Sunt verba etvoces, quibus hunc lenire dolorem/Possis, 
et magnam morbi deponere partem. (v. 33-36)

C’est l’avarice, c’est quelque misérable passion qui vous dévore le cœur ? Il est des mots, des paroles 
magiques, dont la vertu calmera cette frénésie, et enlèvera une grande partie du mal. (Horace 1869, 134)

La seconde partie praeteraque nihil est issue des Apophtegmes de Plutarque. En traduction 
latine :

Laco cum plumis lusciniam nudasset, ac parum admodum carnisreperiret, dixit : Vox tu es, et nihil 
praeterea, 233 p. (Plutarque, 1839, p. 287).

Quelqu’un ayant plumé un rossignol et n’y ayant trouvé que très peu de chair, dit : « Toi, tu n’es 
qu’une voix, et rien d’autre. » (Plutarque, 1988, p. 223).

L’adjonction de praeteraque nihil au premier hémistiche du vers d’Horace en inverse le 
sens : d’efficaces, les paroles deviennent insignifiantes 20. Il n’en demeure pas moins que selon 
toute vraisemblance Dozy utilisait à dessein une citation latine empruntée à Horace ou tout 
du moins à un classique. Si Dozy procéda de la sorte, c’est que le latin, et dans une moindre 
mesure le grec, constituait encore le socle sur lequel reposait la culture commune aux élites 
lettrées à travers l’Europe. La citation empruntée à un « classique » venait clore toute forme 
de discussion en discréditant ainsi définitivement al‑Mann bi‑l‑Imāma, comprise comme une 
source contenant trop de vers pour être prise au sérieux. Dozy œuvra de la sorte pour déprécier 
cette chronique. Il s’avéra extraordinairement difficile de sortir de cette dévalorisation dans la 
mesure où les « orientalistes » du xixe siècle possédaient la capacité de qualifier tel objet d’étude 
de noble, et à ce titre digne d’être étudié, et tel autre de peu d’intérêt le condamnant à rester peu 
ou pas étudié. Ce travail de qualification passait par l’identification puis par l’édition critique 
de sources qui permettaient de sortir de l’oubli des pans entiers du passé des mondes islamisés.
Il est manifeste que le travail de qualification opéré par Dozy se prolongea par la suite. C’est 

ainsi que dans l’avant-propos à sa traduction en castillan de cette même chronique (1969), le 

20.  Je remercie Olivier Devillers pour ces précieuses indications qui permettent de retracer l’histoire sinueuse 
de cette citation.

mehdi  ghouirgate 159

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


célèbre historien et arabisant espagnol Ambrosio Huici Miranda (1880‑1973) reprend en grande 
partie la position de Dozy, en estimant inutile l’inclusion de poèmes. Aux yeux de Dozy et de 
ses suiveurs, l’intérêt principal du texte résidait dans la narration d’événements factuels, compte 
tenu du fait que cela permettait de retracer les grands jalons de cette histoire méconnue. Ainsi, 
la nature de l’intérêt porté au Mann justifia l’amputation des poèmes laudatifs. Ce faisant, 
Huici Miranda utilisa la même citation latine que son illustre prédécesseur. Ce qui confirme 
l’influence durable exercée par Dozy, inventeur de la terminologie « Espagne musulmane », sur 
les générations successives d’arabisants et historiens espagnols :

Son défaut le plus grave se trouve dans son adulation courtisane qui l’amena à exalter les mérites 
de Yūsuf I dont il fit l’éloge tout en minimisant ses échecs. […] Le style de notre auteur est clair et 
fluide, bien que dans sa glorification servile il eut recours à la verbeuse adulation qui caractérisait les 
lettres officielles et surtout les qaṣīda‑s qui sont au nombre de vingt‑deux. Même si je les ai étudiées 
et traduites, j’ai renoncé à les inclure dans cette édition en castillan, car elle est principalement 
destinée aux non‑arabisants. Or ces poèmes ne comportent aucune information historique digne 
d’être notée. Et tout particulièrement leur valeur littéraire et leur attractivité poétique disparaissent 
avec la traduction et ne sont plus que « verba et voces praetereaque 21 ».

En désaccord avec cette manière d’appréhender les sources favorables aux Almohades 
en général et Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt en particulier, l’historien soudanais ʿIzz al‑Dīn Mūsā prit 
le contrepied de cette doxa. Et, effectivement, dans une monographie de référence dédiée 
aux institutions et aux structures almohades, publiée en 1973, cet historien fait valoir que les 
vers contenus dans al‑Mann bi‑l‑Imāma ne diluaient pas le propos et n’étaient pas de nature 
à obscurcir les événements narrés, nonobstant la place prépondérante de la prose rimée et 
rythmée (saǧʿ) 22. Bien au contraire, c’est l’intérêt manifesté dans le monde arabe pour l’étude 
de l’adab qui conduisit, en 1994, l’historien marocain Ahmed Azzaoui 23 à citer de larges extraits 
d’al‑Mann bi‑l‑Imāma dans sa monographie consacrée aux lettres de la chancellerie almohade.

21.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, al-Mann bi-l-Imāma, p. 7.
22.  Mūsā 1991, p. 16.
23.  A. Azzaoui (éd.), Rasā’il muwaḥḥidiyya, maǧmūʿa ǧadīda, Kénitra, 1995.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…160

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Lettres dans la numérotation  
d’A. Azzaoui

Sujets Pages de l’édition 
d’A. Tazi

9 Lettre annonçant la prise d’al‑Mahdiyya et la 
conquête de l’Ifrīqiya au gouverneur de Séville 
[le futur calife Abū Yaʿqūb].

121‑125

12 Succès almohade se soldant par la défaite 
d’Ibn Mardanīš et la prise de sa capitale Murcie.

201‑207

13 Sur les modalités d’application de la peine de mort. 225‑229

14 Lettre destinée à Grenade au sujet de la réduction 
de la révolte des Ġumāra.

233‑244

15 Lettre destinée à Grenade au sujet de la réduction 
de la révolte des Ġumāra.

244

16 Lettre de réponse du calife à propos de 
l’éloignement des troupes d’Ibn Mardanīš.

246

17 Échanges entre Séville et Grenade d’un 
côté et le calife Yūsuf de l’autre à propos du 
renouvellement du serment d’allégeance et la 
prise du titre honorifique de prince des croyants.

259‑261

18 Ibid.

19 Ibid.

20 Ibid.

21 Le calife annonce sa venue en al‑Andalus pour 
lutter contre Ibn Mardanīš et ses alliés chrétiens.

272‑274

22 Deux lettres du calife et de son frère au 
gouverneur de Grenade à propos de leurs succès 
sur les forces de Geraldo sem Pavor.

275‑277

23

24 Lettre destinée aux gouverneurs d’al‑Andalus 
avertissant de l’arrivée d’une avant‑garde en 
attendant la traversée du calife.

292‑295

26 Lettre émise par le gouverneur de Cordoue 
à destination du gouverneur de Grenade 
l’avertissant de la soumission d’Ibn Hamšuk.

304‑305

  Les 14 lettres almohades citées par Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt.

C’est la présence substantielle dans al‑Mann bi‑l‑Imāma de la prose et des vers composés 
par les serviteurs des Almohades qui faisait, dans une optique arabe contemporaine, tout son 
intérêt. Et, effectivement, la prose et les vers contenus dans cette source étaient susceptibles 
d’attirer l’attention des intellectuels évoluant dans le cadre d’un monde arabe à la recherche d’un 
âge d’or où la langue arabe était supposée avoir été magnifiée. Dans cette optique, le fait que la 

mehdi  ghouirgate 161

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


chronique d’Ibn Ṣāhīb al‑Ṣalāt soit composée, en grande partie, de lettres de chancellerie au style 
recherché pouvait intéresser un lectorat principalement arabe. À elles seules, les lettres incluses 
dans al‑Mann bi‑l‑Imāma donnent un aperçu d’une réalité qui gêna probablement nombre 
d’orientalisants, à savoir que l’économie du récit de cette chronique ne ressemble à aucune 
autre. Dorénavant, on pouvait dans le monde arabe faire abstraction du caractère partisan des 
lettres de la chancellerie almohade, lesquelles exaltaient pourtant le Mahdī Ibn Tūmart dont 
le message était vu comme hétérodoxe, pour porter la focale sur le style. En cela, il s’agit d’une 
rupture, car ce n’était plus, comme au xixe siècle, les ouvrages philosophiques ou historiques 
qui monopolisaient l’attention. Il n’en demeure pas moins que le caractère original du titre 
retarda d’autant l’édition critique.

	 Le problème posé par le titre aux orientalistes

Comme il était d’usage au xixe siècle pour les traductions, le titre à rallonges de l’ouvrage 
d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt fut totalement transformé de la langue source à la langue cible en réduisant 
d’autant sa longueur. Seule la traduction en français de l’ouvrage attribué à al‑Zarkašī resta 
fidèle à l’original arabe Tārīḫ al-dawlatayn. La logique inhérente à la traduction voulait que l’on 
interprète le titre de telle façon qu’il puisse susciter l’intérêt du lectorat visé. Le cas échéant le 
titre interprété plus que traduit devait aussi faire écho aux classiques gréco‑romains du genre, 
d’où le choix qui fut fait parfois d’adopter des titres comportant les termes « prolégomènes » ou 
« annales ». Dozy fit part dans sa préface du Dictionnaire détaillé des noms des vêtements arabes 
de sa propension à utiliser le latin pour traduire l’arabe de l’époque médiévale, démarche 
également partagée par nombre de ses collègues arabisants. Il était conscient que cela posait 
question, car cela risquait d’établir un filtre déformant supplémentaire dans la compréhension 
d’une époque et d’une civilisation lointaines :

Peut-être m’eût-il été plus facile d’écrire en latin, mais le sujet (la traduction des noms de vêtements 
dans les sources arabes médiévales) s’y opposait, car, en me servant de cette langue, j’aurais dû 
expliquer des mots arabes par des termes empruntés à l’antiquité romaine, dont le véritable sens 
ne nous est pas toujours connu aujourd’hui 24.

Au xixe siècle, la démarche d’Auguste Beaumier (1823‑1876), qui consistait à conserver une 
partie du titre arabe originel en l’associant à un titre français, demeura isolée. C’est ce que fit 
cet auteur avec l’ouvrage d’Ibn Abī Zarʿ : Roudh el‑kartas : Histoire des souverains du Maghreb 
et annales de la ville de Fès 25. En cela, il se démarque de son contemporain William MacGuckin 
de Slane (1801‑1878) qui était alors en train de traduire Ibn Ḫaldūn 26. Il est possible que cette 
démarche singulière de Beaumier soit à relier au fait qu’il fut lui‑même consul à Mogador, où 

24.  Dozy 1845, préface p. 8.
25.  Ibn Abou Zar, Roudh el-kartas. 
26.  Irwin 2018, p. 32.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…162

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


il resta en poste plus de dix ans. C’est cette expérience au plus proche des réalités du terrain 
qui présida au choix de maintenir dans la traduction française une certaine forme de proximité 
vis‑à‑vis du titre originel. Beaumier se distinguait ainsi de ses contemporains arabisants qui 
n’avaient qu’une connaissance académique et livresque de leur sujet d’étude.
Mû par le souci de rester fidèle à l’esprit du texte, Évariste Lévi‑Provençal (1894‑1956) 

prolongea la manière initiée par Beaumier mêlant dans le titre simultanément deux langues. 
Quitte ce faisant à donner, comme en arabe médiéval, un titre à rallonges comme il le fit 
à l’occasion de la publication de l’édition critique : La péninsule Ibérique au Moyen Âge 
d’après al‑Rawḍ al‑Miʿṭār fī aḫbār al‑aqṭār d’Ibn ʿAbd al‑Munʿim al‑Ḥimyarī 27. En revanche, 
Ambrosio Huici Miranda prit sur lui de conserver le titre arabe dans sa forme originelle tout 
en le contractant, comme il le fit avec ses traductions d’al‑Mann bi‑l‑Imāma et d’al‑Bayān 
al‑muġrib et des al‑Ḥulal al‑mawšiyya. Il fit néanmoins deux exceptions : il donna simultanément 
le titre arabe de l’ouvrage d’al‑Marrākušī et sa traduction castillane, Lo admirable en el resumen 
de las noticias del Maġrib 28, le propos étant peut‑être de coller davantage à l’esprit du texte 
que trahissait quelque peu le titre d’Histoire des Almohades que lui avait donné au préalable 
R. Dozy. De même, il rendit le titre de Kitāb aṭ‑ṭabīḫ par Cocina hispano‑magrebí durante la 
época almohade : según un manuscrito anónimo del siglo xiii, sans doute pour toucher un plus 
ample lectorat.

Auteurs Noms d’origine Noms donnés 
par les traducteurs 

en français

Nom du traducteur 
et date de parution 

de la traduction

Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt 
(m. fin du xiie siècle)

al‑Mann bi‑l‑Imāma 
ʿalā l‑mustaḍʿafīn bi‑an 
ǧaʿala‑hum Allāh aʾimma 
wa ǧaʿala‑hum al‑wāriṯīn 
wa ẓuhūr al‑imām 
al‑Mahdī bi‑l‑muwaḥḥidīn 

ʿalā al‑mulaṯṯamīn

Histoire des Almohades 

(traduction partielle)
Reinhart Dozy, 1881

ʿAbd al‑Wāḥid 
al‑Marrākušī 
(m. apr. 1224)

al‑Muʿǧib fī talḫīṣ aḫbār 
al‑Maġrib

L’Histoire des Almohades 
d’après ʿAbd el‑Wāhʾid 
Merrakechî

Edmond Fagnan, 1893

Ibn ʿAbd Rabbih 
(attr. à)

Kitāb al‑Istibṣār fī ʿaǧā’ib 
al‑amṣār

L’Afrique septentrionale 
au xiie siècle

Edmond Fagnan, 1900

Ibn Tūmart (attr. à) Aʿazz ma yuṭlab Le Livre de Mohammed 
ibn Toumert

Ignac Goldziher, 1903 29

27.  Al-Ḥimyarī, La péninsule Ibérique au Moyen Âge. 
28.  Al-Marrākušī, al-Muʿǧib fī talḫīṣ.
29.  Il ne s’agit pas d’une traduction mais de l’étude introductive à l’édition critique du texte arabe.

mehdi  ghouirgate 163

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Auteurs Noms d’origine Noms donnés 
par les traducteurs 

en français

Nom du traducteur 
et date de parution 

de la traduction

Ibn al‑Aṯīr al‑Kāmil fī al-tārīḫ Annales du Maghreb 
et de l’Espagne 
(traduction partielle)

Edmond Fagnan, 1898

Ibn Ḫaldūn 
(m. 1406)

Kitāb al‑ʿIbar wa diwān 
al‑mubtadā’ wa‑l‑ḫabar 
fī ayyām al‑ʿarab 
wa‑l‑ʿaǧam wa‑l‑barbar 
wa man ʿāṣara‑hum min 
ḏawī al‑sultān al‑akbar

Histoire des Berbères 
(traduction partielle)

William MacGuckin 
de Slane, 1852

Ibn Abī Zarʿ 
(m. 1312)

al-Anīs al‑muṭrib bi‑rawḍ 
al‑qirṭās fī aḫbār mulūk 
al‑Maġrib wa tārīḫ 
madīnat Fās

Roudh el‑kartas : Histoire 
des souverains du 
Maghreb et annales de la 
ville de Fès

Auguste Beaumier, 1860

al-Zarkašī Tārīḫ al‑dawlatayn 
al‑muwaḥḥidiyya 
wa‑l‑ḥafsiyya

Chronique des Almohades 
et des Hafsides

Edmond Fagnan, 1895

  Liste des ouvrages ayant traité des Almohades avec leurs titres originaux et leurs traductions.

Il est certain que la structure particulière d’al‑Mann bi‑l‑Imāma, composé pour plus d’un 
tiers de qaṣīda‑s et de lettres de chancellerie, a pu décourager les orientalistes, y compris les 
plus chevronnés ; pourtant le caractère singulier de cette chronique ne passa pas inaperçu au 
xixe siècle, moment où elle fut identifiée. Le premier, Dozy, prétendit avoir retranscrit la 
majeure partie de l’unicum d’Oxford sans que, toutefois, ce manuscrit ne fasse l’objet d’une 
publication 30.
Le célèbre orientaliste hollandais n’est pas alors le seul à s’intéresser à Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt, un 

peu plus tard, c’est également le cas de l’historien et arabisant italien Michele Amari (1806‑1889). 
En témoigne le travail qu’il avait entrepris en recensant toutes les sources arabes susceptibles 
d’éclairer le passé musulman de la Sicile, Biblioteca arabo‑sicula 31 (1880). C’est probablement sur 
les instances de R. Dozy qu’il fut attiré par ce manuscrit qui évoquait la victoire des Almohades 
sur les Normands et la prise de Mahdia, en 1160 ; cet épisode représentant un des épisodes clés 
de l’histoire de la Sicile musulmane qu’il avait à cœur d’écrire. C’est en vertu de cet intérêt qu’il 
fit quelques précisions sur Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt en donnant d’importantes informations d’ordre 
biographique, tout en précisant que concernant cet auteur rien n’était sûr 32.

30.  R. Dozy, The History of the Almohades, preceded by a Sketch of the History of Spain from the Times of the 
Conquest till the Reign of Yúsof ibn-Téshufín, and of the History of the Almoravides, Leyde, 1847, introduction 
p. 10.
31.  Amari 1880, p. 327-328.
32.  Amari 1880, p. 328.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…164

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Familier des sources arabes sous leur forme manuscrite, Amari fut frappé par le titre de 
la chronique. Face à cette singularité, il éprouva le besoin, plus que de traduire, d’interpréter 
le titre, ce qu’il ne fit pas pour la plupart des titres des autres sources dont il s’était occupé : 
Chronique du don du pontificat à ceux qui n’ont pas cru avant que Dieu ne les ait élevés [au degré de] 
pontifes : et voici, Dieu en a fait des héritiers [de la souveraineté] 33. Tout comme Léon l’Africain 
(m. après 1550) l’avait fait avant lui en italien, Amari rendit imām par pontife, tout en laissant 
en suspens les raisons du choix du titre. La décennie suivante, un jeune arabisant espagnol, 
Fransisco Pons Boigues (1861‑1899) fut lui aussi interpellé par le titre de cette chronique. Dans 
son ouvrage de recension, Los historiadores y geógrafos arábigo‑españoles (1893), il donna sa propre 
interprétation du titre tout en affirmant qu’il s’inspirait de la démarche de Amari 34. On ne sait 
quels furent les facteurs le conduisant à se référer à cette paternité supposée, mais il semble 
que l’arabisant espagnol fut bien l’auteur de la première tentative d’interprétation du titre :

L’explication de cet étrange titre c’est Amari qui la fournit. D’après le droit public musulman, la 
dignité ecclésiastique suprême, l’imāmat, ne pouvait qu’échoir à un Arabe de la tribu des Qurayš. 
C’est ainsi que nombreux furent ceux qui, vers le milieu du xiie siècle, avaient usurpé, les provinces 
califales, tant en Orient qu’en Occident, ils ne portaient que les titres de sultan et d’émir, etc. 
De la sorte, le caudillo (chef militaire) des Almoravides se fit appeler Émir des musulmans. Mais 
la gent berbère ne s’en contenta pas, elle renia la suprématie des Arabes. C’est ce que proclama 
un réformateur inspiré en tant que chef de la secte des Almohades ou Unitaires. De ce fait, le 
chroniqueur voulut l’encenser, comme le dit Amari, dans le titre même 35.

Désormais, le titre ne cessa plus vraiment d’éveiller l’intérêt des arabisants. À la fin du 
xixe siècle, Pons Boigues œuvra dans le sens d’une réhabilitation de cette source, pourtant 
ouvertement partisane, en trouvant son style élégant, avec plein de détails intéressants qui en 
faisaient « une des meilleures chroniques sur les Almohades 36 ». Toujours selon lui, c’est cette 
qualité qui conduisit Ibn Abī Zarʿ (m. 1315), Ibn al‑Ḫaṭīb (m. 1374), Ibn Ḫaldūn (m. 1406) et 
l’auteur des al‑Ḥulal al‑mawšiyya 37 à le citer et al‑Maqqarī (m. 1632) à en compiler quelques 
extraits 38.

F. Pons Boigues acheva sa notice en mentionnant ce qu’avait précisé précédemment le premier 
agrégé d’arabe d’Espagne, Pascual de Gayangos (1808‑1897), sur le nom Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt, dont 
il avait étudié le manuscrit in situ à Oxford. En fin de compte, c’était aussi un moyen de se 
référer au père fondateur des études orientalistes en Espagne et pour F. Pons Boigues c’était 
donner à la source al‑Mann bi‑l‑Imāma sa valeur de source majeure relative à al-Andalus. 

33.  Amari 1880, p. 327. Cronica della concessione del pontificando a coloro che non eran creduti da tanto che 
Iddio li innalzasse [al grado di] pontifici : ed ecco che Iddio li ha fatti eredi [della sovranità]. 
34.  Pons Boigues 1972, p. 246.
35.  Pons Boigues 1972, p. 246.
36.  Pons Boigues 1972, p. 246.
37.  Aujourd’hui identifié à Ibn ʿAbd Rabbih. 
38.  Pons Boigues 1972, p. 246.

mehdi  ghouirgate 165

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


En effet, P. de Gayangos avait rencontré Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt dans Nafḥ aṭ‑ṭīb dont il avait 
assuré l’édition critique partielle, dès les années 1840‑1843, sous le titre The History of the 
Mohammedan Dynasties in Spain 39. Dans un premier temps, l’invocation de cette autorité 
tutélaire de l’orientalisme espagnol ne s’avéra d’aucun secours, car la chronique d’Ibn Ṣāḥib 
al-Ṣalāt resta inédite encore plus d’un demi‑siècle.
Il fallut attendre l’article que Maribel Fierro consacra, en 2003, au titre de la chronique 

d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt pour que celui-ci soit replacé dans son environnement almohade originel, 
lequel avait pourtant joué un rôle déterminant 40. Toujours dans cette optique, M. Fierro a 
procédé de même avec l’œuvre du célèbre philosophe Ibn Ṭufayl, entendu que jusque‑là : 
« la Risālat Ḥayy b. Yaqẓān a rarement été analysée dans le contexte almohade dans lequel 
elle a été écrite, bien qu’il s’agisse de l’une des premières œuvres rédigées sous le règne des 
Almohades 41. » Le caractère éminemment singulier et partisan du titre de la chronique 
d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt contribua, en grande partie, à ce que les orientalistes délaissent le travail 
d’édition et de traduction de cette source. Les arabisants européens éprouvaient un net penchant 
pour les sources plus susceptibles d’être intégrées au roman national espagnol, à commencer 
par les sources célébrant la gloire des Omeyyades de Cordoue, telles que le Nafḥ al‑ṭīb. C’est 
en somme l’essor pris par le nationalisme arabe au sortir de la Seconde Guerre mondiale qui 
détermina l’édition critique d’al‑Mann bi‑l‑Imāma.

	 L’édition critique établie par Abdelhadi Tazi : 
le fruit d’un travail de longue haleine

C’est peu après l’indépendance que finalement un intellectuel marocain animé par son idéal 
nationaliste, Abdelhadi Tazi (1921‑2015) annota et établit le texte d’al‑Mann bi‑l‑Imāma alors 
qu’il était ambassadeur du Maroc en Irak en 1964. Tout au long de sa longue vie, A. Tazi allia 
à sa carrière administrative et diplomatique un travail d’érudition touchant à des domaines très 
variés. Il est l’auteur, entre autres, d’études portant sur l’exégèse coranique, sur l’histoire de 
la diplomatie marocaine, sur les mariages à Fès, sur Ibn Ḫaldūn, sur le Koweït, sur les lettres 
de chancellerie, sur la femme dans l’histoire de l’Occident musulman. De même, il s’attaqua 
à l’édition de trois textes arabes qui étaient restés inédits.

En ce sens, il agissait à l’instar de ses contemporains qui avaient marqué les études orientalistes, 
tels Jacques Berque (1910‑1995) ou Charles Pellat (1914‑1992) qui s’intéressèrent pêle-mêle à la 
linguistique, à la religion, à la littérature, à l’anthropologie et à l’histoire du Maghreb et plus 
généralement du monde arabe. Sur cette visée globalisante des savants qualifiés d’orientalistes, 
l’universitaire américain d’origine palestinienne Edward Saïd (1935‑2003) avance l’hypothèse que 

39.  Al-Maqqarī, The History of the Mohammedan Dynasties in Spain, P. de Gayangos (éd., trad.), Londres, 
1840-1843.
40.  Fierro 2003.
41.  Fierro 2003 ; M. Fierro, « Ibn Ṭufayl’s Ḥayy ibn Yaqẓān: an Almohad Reading », Islam and Christian-Muslim 
Relations 31, 2020, p. 385-405, p. 387. 

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…166

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


« l’orientaliste regarde l’Orient de haut, avec l’intention de saisir dans sa totalité le panorama 
qui s’étale sous ses yeux : culture, religion, esprit, histoire 42 ».

L’ambition qui anima A. Tazi tout au long de sa vie était mue par la volonté de reprendre 
à son compte cette vision totalisante qui exerçait un indéniable attrait sur les intellectuels 
arabes de sa génération. Bien qu’écrivant principalement en arabe, il reprenait à son compte 
les catégories de pensée forgées sous la colonisation et tout particulièrement celles qui avaient 
été inventées dans le cadre de l’Institut des hautes études marocaines. C’est ainsi qu’il fit usage, 
entre autres, du concept d’Occident musulman lequel était devenu en Espagne, au Maroc et dans 
le reste du monde arabe complètement paradigmatique à l’initiative d’Évariste Lévi‑Provençal 
qui réussit à l’imposer à tous.

La grande maîtrise de la langue arabe d’A. Tazi, en plus de celles du français et de l’anglais, 
l’aida dans son entreprise, tout comme elle l’incita à rechercher une certaine forme d’érudition 
dans le sillon de ses prédécesseurs européens. Or le Maroc, longtemps relativement isolé, est 
loin d’avoir été le premier des pays arabes à subir le choc de la modernité. Le modèle d’un pays 
arabe qui voulut résister à « l’inexorable Occident » en utilisant ses propres armes vint d’Orient et 
tout particulièrement d’Égypte. En la matière, Ḥusayn Mūʾnis (1911‑1996) fut indubitablement 
l’un des maîtres d’A. Tazi. Cet intellectuel égyptien s’inscrivait dans la continuité des penseurs 
de la Nahḍa, en lien direct avec Taha Hussein (1889‑1973) qui fut à l’initiative de la création 
du Centre égyptien d’études islamiques de Madrid, en 1950, projet qu’il contribua à piloter.

L’université égyptienne fut la première à créer un département dévolu aux études historiques 
dès les années 1920. C’est dans ce contexte que le premier H. Mūʾnis s’intéressa au Maghreb 
et à l’Andalus, à travers son mémoire de magistère soutenu, en 1937, sur « La conquête des 
Arabes du Maghreb » (Fatḥ al‑ʿArab li‑l‑Maġrib). La publication de son mémoire au sortir 
de la Seconde Guerre mondiale 43 s’inscrivit dans un contexte favorable à la réception de ces 
thématiques, dans la mesure où cette thématique était abordée en arabe, depuis la capitale du 
nationalisme arabe, Le Caire. En ce sens, la publication de cet ouvrage marqua un tournant car 
elle symbolisait la primauté égyptienne en la matière 44. Tout en reprenant les études réalisées 
dans les différentes langues européennes, les publications afférentes à la littérature et à l’histoire 
des Arabes, et rédigées en arabe, se présentaient comme la récupération d’une histoire dont 
les Arabes avaient été en grande partie spoliés. Tel était le propos de la Nahḍa. C’est à cette 
fin que les intellectuels égyptiens et syro-libanais adaptèrent, tout en se le réappropriant, le 
concept de turāṯ, traduction du français « patrimoine ».
À travers la diffusion du turāṯ, l’un des objectifs majeurs de ce courant de pensée dit de la 

« Renaissance » était de redonner leurs lettres de noblesse à la production écrite et à la culture 
arabes auprès des « Arabes ». Pour ce faire, il était indispensable de sélectionner des œuvres et 

42.  E. Saïd, L’Orientalisme, C. Malamoud (trad.), Paris, 1978, p. 268.
43.  H. Mūʾnis, Fatḥ al-ʿArab li-l-Maġrib, Le Caire, 1947.
44.  L. Ben Miled, « Les études académiques arabes en histoire concernant “les relations Maghreb–Machreq” 
au Moyen Âge », in A Handbook of Modern Arabic Historical Scholarship on the Ancient and Medieval Periods, 
Leyde, 2021, p. 573-594, p. 575.

mehdi  ghouirgate 167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de les imprimer, souvent en les tirant de l’oubli où le manque d’intérêt du lectorat arabophone 
les avait fait tomber. On chercha dans le monde arabe à incriminer l’occupation ottomane, voire 
la domination européenne sur le monde. Ce travail de revalorisation du « patrimoine arabe » 
se proposait ainsi de fournir une base culturelle permettant aux jeunes nations arabes issues 
des indépendances de se construire, à partir d’un socle culturel solidifié et largement unifié, 
depuis une double matrice syro‑libanaise et égyptienne. Cela passait par une démarche qui visait 
simultanément à la maîtrise de la culture européenne, surtout française, et à l’appropriation 
d’œuvres médiévales jugées dignes d’être incorporées à un panthéon « arabe » en construction. 
Mūʾnis est l’un de ceux qui s’attachèrent à cette tâche depuis le Centre égyptien d’études 
islamiques de Madrid qui venait juste d’ouvrir ses portes.

Depuis cette base proche du Maghreb sans être la France, il entreprit de remettre à l’honneur, 
dans un Maghreb en pleine effervescence nationaliste, le passé d’al‑Andalus qui avait bénéficié 
des faveurs du public européen depuis l’époque romantique 45. Ce travail rencontra un écho 
favorable auprès de lettrés maghrébins, majoritairement très jeunes, dont faisait justement partie 
A. Tazi. Ceux‑ci réservèrent un accueil enthousiaste aux travaux réalisés sous le patronage du 
Centre d’autant plus qu’ils étaient traversés par un idéal nationaliste d’émancipation vis‑à‑vis 
d’une France omniprésente politiquement et culturellement. Or cette démarche leur permettait 
de se réapproprier une histoire, une culture qu’ils considéraient comme étant les leurs dans la 
mesure où elles étaient perçues comme « authentiquement » arabes et islamiques.

Si l’action du Centre égyptien d’études islamiques de Madrid parvint à capter l’attention 
des jeunes lettrés marocains, c’est parce que la nation patronne de cet institut s’était érigée, 
depuis le règne du roi Fouad (r. 1922‑1936), en cœur battant du nationalisme arabe. En effet 
le pouvoir égyptien disposait des premiers médias panarabes comme la Voix des Arabes 
(ṣawt al‑ʿarab) ainsi que d’une élite intellectuelle servant de modèle au reste du monde arabe 
en voie de constitution. Jusqu’à un certain point, la politique culturelle égyptienne constituait 
un palliatif des manques de son armée, le tout masquant de graves faiblesses intrinsèques dans 
la construction d’un État moderne. Ce caractère résolument panarabe que prit la majorité de 
l’intelligentsia égyptienne dans les années 1940‑1950 qui conduisit quelques‑uns de ses membres 
éminents à s’intéresser, pour la première fois, à l’histoire de l’Occident musulman, d’abord à 
l’Andalus puis par ricochet au Maghreb. Les Égyptiens trouvèrent alors parmi les élites du 
Maghreb un écho favorable. Depuis les années 1930, l’Égypte était perçue comme un modèle 
alternatif à la France chez les élites maghrébines, c’était un sentiment qui commençait à les 
unir. Dès 1936, Henri Laoust (1905‑1983) décrivit en des termes saisissants les contours de ce 
sentiment panarabe en voie de gestation :

Les centres urbains de l’Afrique du Nord, où subsiste une minorité instruite que groupent 
spontanément ses conditions mêmes de vie, sont naturellement les plus atteints par l’idéologie 
égyptienne où la classe dirigeante trouve la formule politique de ses aspirations. Il est devenu 
un « truisme » de répéter que la Tunisie regarde vers l’Orient ; et la Charte la plus extrémiste des 

45.  Eldem 2021.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…168

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


revendications de la Régence, « la Tunisie martyre », trahit une flagrante sympathie pour l’Égypte. 
En Algérie, une série d’articles du Bulletin de l’Afrique française que l’on doit pour la plupart à 
M. Desparment ont attiré l’attention sur la Renaissance arabe ; et M. Pérès, à ce même Congrès, 
a montré la répercussion, sur l’opinion algérienne instruite, du modernisme égyptien. Au Maroc 
enfin, les jeunes s’intéressent avec sympathie aux efforts de la nation égyptienne et il serait aisé 
de découvrir dans le Cahier de revendications marocaines de 1934, un courant d’idées orientales 
qui viennent fondre avec un nationalisme spécifiquement marocain une idéologie socialisante 46.

Le projet de publication de la seule chronique conservée d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāṭ se présentait 
comme un projet non abouti, bien qu’annoncé depuis R. Dozy. Il fallut en fait une conjonction 
alliant l’érudition orientaliste issue du xixe siècle et la reprise/adaptation de cette tradition 
dans les pays arabes pour que le projet voie le jour. L’élément déclencheur vint d’un homme, 
A. Tazi, tout entier travaillé par l’idée de constituer un patrimoine de classiques arabes, socle sur 
lequel on pourrait bâtir les nouvelles nations issues des indépendances. En guise de préambule, 
cet intellectuel marocain explique que le projet d’établir le texte d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāṭ aurait 
été le fruit de ses lectures des orientalistes espagnols qu’il aurait lus par le truchement des 
traductions arabes du Centre égyptien d’études islamiques de Madrid 47.
En premier lieu, il évoque la valeur de l’ouvrage d’Ángel González Palencia (1889‑1949), 

Historia de la literatura arábigo‑española 48 (1928) qui mentionne l’importance d’al‑Mann 
bi‑l‑Imāma en tant que document permettant une meilleure compréhension de l’histoire et 
de la littérature d’al‑Andalus. Á. González Palencia ne faisait que reprendre largement les 
propos de son devancier F. Pons Boigues. À ce moment, Ḥ. Mūʾnis venait justement de faire 
paraître la traduction en arabe Historia de la literatura arábigo‑española en 1955 49, renommée 
pour l’occasion Histoire de la pensée islamique (Tārīḫ al‑fikr al‑islāmī) le rendant de la sorte 
bien plus attrayant aux yeux du public lettré arabe. L’Histoire de la pensée islamique était ainsi 
présentée comme une somme susceptible de constituer une introduction pour qui s’intéressait 
au passé arabe d’une terre d’Islam située en Europe : al‑Andalus.

Or, depuis le xixe siècle, c’est l’histoire des idées qui avait dans un premier temps attiré 
l’attention des sommités intellectuelles européennes, à commencer par Ernest Renan dont les 
leçons données au Collège de France sur Averroès et l’Averroïsme furent publiées en 1852. Les 
élites « arabes » s’inscrivirent dans cette droite lignée. C’est par exemple à Paris que T. Hussein 
découvrit Ibn Ḫaldūn par le biais de la traduction française du baron de Slane 50. Dans ce 
contexte, le succès rencontré par Tārīḫ al‑fikr al‑islāmī ne se démentit jamais, notamment 
grâce à la qualité de la traduction proposée par Mūʾnis. Cet ouvrage a fait l’objet de multiples 

46.  Laoust 1936, p. 71.
47.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, al-Mann bi-l-Imāma, p. 30.
48.  González Palencia 1945.
49.  González Palencia 2011. 
50.  Hussein 1918.

mehdi  ghouirgate 169

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rééditions, dont la dernière date de 2011, ce qui prouve, si besoin était, que la traduction de 
Mūʾnis est devenue une référence incontournable pour le lectorat arabophone.
Cet intérêt contraste avec l’oubli dans lequel est tombé l’ouvrage de González Palencia en 

Europe et tout particulièrement en Espagne. Le projet annoncé par Mūʾnis dans l’introduction 
de sa traduction avait, et il a toujours, les chances de remporter l’assentiment, si ce n’est 
l’enthousiasme d’un public galvanisé par le projet nationaliste de rattraper un supposé retard 
historique et culturel vis‑à‑vis de l’Occident. Mūʾnis inscrivait cette traduction dans un projet 
plus global qui ambitionnait de restituer sa grandeur à la civilisation « arabe » d’al‑Andalus 
qui constituait, à ses yeux, un précédent de grandeur dont devrait s’inspirer le monde arabe 
contemporain pour mieux aller de l’avant 51.
Selon A. Tazi, c’est la remarque de González Palencia, dans la traduction arabe qu’en 

fit Mūʾnis, sur l’importance d’al‑Mann bi‑l‑Imāma qui lui donna l’idée d’en réaliser l’édition 
critique. Dans un deuxième temps, les contacts répétés avec les orientalistes européens, 
Emilio García Gómez (1905‑1995) et Hamilton Alexander Rosskeen Gibb (1895‑1971), 
l’auraient encouragé à mener à bien ce projet. Le paradoxe de l’existence d’un manuscrit dont 
la communauté scientifique avait affirmé l’importance sans toutefois pouvoir en assurer l’édition 
critique intégrale du manuscrit aiguisa l’envie du jeune A. Tazi d’accomplir ce qu’aucune de 
ces vénérables autorités n’avait su ou pu réaliser. Sa bonne connaissance du français lui permit 
de rester en contact avec les orientalistes espagnols, alors que sa maîtrise de l’anglais, très rare 
à l’époque dans le milieu des lettrés nationalistes marocains, lui ouvrit les portes d’Oxford et 
de l’unicum qui y était conservé.
Enfin il accorde une importance toute particulière à Huici Miranda. Ce dernier était alors 

le doyen des études portant sur l’Occident musulman et il passait depuis le décès soudain 
de Lévi‑Provençal en 1956 pour le spécialiste mondial des Almohades. Pour mieux asseoir 
sa légitimité dans ce domaine, A. Tazi traduisit en arabe depuis le français un extrait de sa 
correspondance avec Huici Miranda qui saluait l’initiative prise par le jeune chercheur marocain, 
laquelle avait ce mérite de « remplir un grand vide 52 », lui permettant d’amender la somme qu’il 
venait tout juste de publier l’Historia política del Imperio almohade 53 (1956).

Il faut remarquer qu’A. Tazi correspondait en français avec ses homologues espagnols 
dans la continuité de la tradition orientaliste qui avait vu la France dominer culturellement 
l’Europe. Cette nation avait contribué à l’émergence d’un champ spécifique de la recherche, 
l’histoire d’al-Andalus et du Maghreb, notamment en attirant à elle des chercheurs européens 
tels que R. Dozy ou le baron de Slane qui rédigèrent leurs ouvrages plutôt en français ; de plus, 
la langue de l’Encyclopédie de l’Islam était le français, l’anglais et l’allemand. Dozy exprime 
cette quasi‑injonction faite à la communauté des orientalistes de maîtriser le français : « J’ose 
espérer qu’on me pardonnera quelques fautes de français qu’il est presque impossible à un 

51.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, al-Mann bi-l-Imāma, introduction de la traduction castillane, p. 7-9.
52.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, al-Mann bi-l-Imāma, p. 30.
53.  Huici Miranda 1956.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…170

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


étranger d’éviter. 54 » À ce titre, A. Tazi se sentait très à l’aise dans un milieu dont il maîtrisait 
parfaitement les langues et les codes. L’édition critique procédait donc d’une volonté de 
« récupération » d’un fragment de l’histoire de l’Occident musulman qui avait attiré l’attention 
des érudits européens depuis la première moitié du xixe siècle.

Cette contribution essentielle à l’histoire des Almohades permet d’appréhender la composition 
des ouvrages rédigés par des contemporains et des serviteurs de cette dynastie. Au-delà du 
désintérêt pour l’inclusion de vers manifesté par Dozy et Huici Miranda, l’édition d’al‑Mann 
bi‑l‑Imāma met en lumière la place centrale occupée par la poésie sous ses différentes formes 
dans les ouvrages favorables aux Almohades. Au contraire de ce qui prévalait en Europe, le fait 
que cette chronique se présentait également comme une anthologie littéraire représentait dans 
le monde arabe un attrait supplémentaire. La publication d’al‑Mann bi‑l‑Imāma permettait 
l’incorporation de cette source à un processus de patrimonialisation qui était à l’œuvre dans le 
monde arabe, la littérature imbriquée dans l’histoire y tenant une place prépondérante. Du reste, 
cette chronique très favorable aux Almohades fut publiée, successivement, dans deux capitales 
arabes du Moyen‑Orient : à Beyrouth, en 1964 ; à Bagdad, en 1979, puis à nouveau, à Beyrouth, 
en 1986. Cette politique éditoriale menée par la maison d’édition basée simultanément à 
Beyrouth et à Tunis, Dār al‑ġarb al‑islāmī, assurait une diffusion maximale parmi les élites 
lettrées arabes du Maghreb et du Machreq.

Une fois accomplie l’édition critique d’al‑Mann bi‑l‑Imāma et en plus de son métier de 
diplomate, A. Tazi continua à œuvrer avec une grande cohérence dans le sens d’un travail 
d’érudition, lequel comprenait un volet politique et diplomatique. À partir des années 1970, le 
travail d’érudition qu’il entreprit se proposait, en arabe, de souligner l’ancienneté des relations 
culturelles et diplomatiques unissant le Maghreb et le Machreq. Face à une Égypte largement 
hégémonique sur la scène arabe contemporaine, Tazi se faisait fort de démontrer qu’il n’en 
avait pas toujours été ainsi. Le Moyen Âge et tout particulièrement les époques almohade et 
mérinide offraient des perspectives à ces relations en mettant en exergue le fait que les pouvoirs 
de l’Orient islamique avaient jadis éprouvé le besoin de nouer des relations diplomatiques avec 
les dynasties maghrébines. Cette nécessité était motivée par le fait qu’elles étaient considérées 
par les pouvoirs installés en Orient comme de grandes puissances, dans la mesure où elles 
avaient su exercer une certaine forme de prépondérance sur la Méditerranée occidentale, voire 
sur l’Atlantique 55.

C’est à dessein que Tazi consacra un article à l’ambassade dépêchée par le tout puissant 
souverain de l’Orient, Saladin (r. 1169‑1193), au calife almohade al‑Manṣūr (r. 1184‑1199). La 
possession d’une flotte de guerre capable de concurrencer les cités‑États italiennes plaçait le 
souverain du Maghreb et d’al‑Andalus en position de force. En définitive, al‑Manṣūr opposa 
une fin de non-recevoir au plénipotentiaire syrien étant donné que celui-ci avait refusé de lui 

54.  Dozy 1845, préface, p. 8.
55.  A. Tazi, « Bilād al-Šām fī l-watāʾiq al-diblumāsiyya al-maġribiyya », in Muʾtamar bilād al-Šam, Actes du 
1er congrès d’histoire du Levant, Amman, 1974, p. 431-488.

mehdi  ghouirgate 171

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


reconnaître son titre de Prince des croyants 56. Subséquemment, Saladin n’avait pu obtenir le 
concours de la flotte almohade et n’avait pu annihiler les Croisés. En tant que diplomate et 
érudit, Tazi avait tendance à considérer que cet incident constituait tout autant un précédent 
qu’une mise en garde. La non‑reconnaissance de la pleine légitimité des pouvoirs maghrébins 
par leurs homologues orientaux avait entraîné de graves répercussions. C’est ainsi que l’on 
devait percevoir cet événement et en tirer bonne note. C’est du moins ce que Tazi avait pour 
dessein de faire accroire.

Loin d’innover, A. Tazi agissait à l’instar de la première génération de nationalistes marocains. 
Ces derniers dûment impressionnés et influencés par la Nahḍa, en tant qu’expression politico-
culturelle d’un modernisme arabe, avaient cherché à faire valoir auprès des intellectuels égyptiens, 
syriens et irakiens le fait que le Maghreb était une entité qui pouvait se prévaloir d’une histoire au 
moins aussi glorieuse que le Machreq. C’est ce qu’atteste la Revue Maghreb (Maǧallat al‑Maġrib) 
à travers l’un de ses collaborateurs Saïd Hajji Harthi (1912-1942) qui fut l’un des fondateurs 
de la presse marocaine 57. Il signa un papier sur « le Maghreb tel qu’il est perçu par le Machreq 
(al‑Maġrib kamā yarā‑hu al‑Mašriq) 58 ». Dans le même numéro, l’un de ses camarades et futur 
membre du premier gouvernement marocain après l’indépendance, Mohamed Ghali El Fasi 
(1908‑1991), consacra un article à « Ibn Baṭṭūṭa et à son voyage (Ibn Baṭṭūṭa wa riḥlat‑uhu) 59 ».
Déjà la visée était de s’adresser, en arabe, au lectorat du Machreq afin de signifier l’ancienneté 

des relations unissant le Maghreb à l’Orient. Afin d’étayer le propos, Ghali El Fasi fit débuter son 
article par une citation d’Ibn Ḫaldūn à partir de l’édition du Caire 60. Du point de vue d’A. Tazi, 
l’œuvre accomplie par cette génération était auréolée par sa capacité à avoir contrecarré le 
Dahir berbère de 1930 et d’avoir posé, dès les années 1930, un jalon essentiel dans la lutte menant 
à l’indépendance. De ce fait, l’action des membres de cette génération était considérée par 
A. Tazi comme digne d’être imitée et dépassée.

À un moment où il était acté que l’Arabie Saoudite avait remplacé une Égypte en proie 
à une crise profonde après 1970, A. Tazi ambitionnait de mettre en exergue la contribution 
des sources maghrébines à l’histoire du Moyen‑Orient dans la mesure où elles permettaient 
de mieux connaître La Mecque. C’était, par ailleurs, un moyen d’affirmer l’ancienneté des 
relations unissant le Maghreb à la péninsule Arabique. Ce que venait rappeler le fait que, 
depuis le Moyen Âge, des lettrés maghrébins avaient laissé de saisissantes descriptions des 
Lieux saints de l’islam 61 ou encore du Hadramawt 62. Toujours animé par la volonté de concilier 
sa carrière de diplomate et d’historien, A. Tazi s’intéressa également au Šām tel que perçu 

56.  A. Tazi, « Sifārat Ṣalāḥ ad-Dīn wa Yaʿqūb al-Manṣūr al-muwaḥḥidī », al-Akādimiyya 11, 1994, p. 105-131.
57.  G. Denglos, La revue Maghreb (1932-1936). Une publication franco-marocaine engagée, Paris, 2016.
58.  S. Hajji Harthi, « al-Maġrib kamā yarā-hu al-Mašriq », Maǧallat al-Maġrib, 1934, p. 4-10. 
59.  M. El Fasi, « Ibn Baṭṭūṭa wa riḥlat-uhu », Maǧallat al-Maġrib, 1934, p. 13-16. 
60.  M. El Fasi, « Ibn Baṭṭūṭa wa riḥlat-uhu », Maǧallat al-Maġrib, 1934, p. 13-16.
61.  A. Tazi, Riḥlatu l-riḥalāt : Makka fī mi’ati riḥla maġribiyya wa riḥla, Londres, 2005.
62.  A. Tazi, « Riḥla Maġribiyya ilā Ḥaḍramawt ʿām 865/1460 », al-Mawrid 21, 1, 1992, p. 19-40.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…172

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dans les archives maghrébines 63. Il le fit à un moment où depuis l’ascension au pouvoir de 
Hafez el‑Assad, en 1970, la Syrie comptait comme l’une des premières puissances régionales 
au Moyen‑Orient. Une fois de plus, il était bienvenu de donner des perspectives au monde 
contemporain et de rappeler fort opportunément que le Maghreb avait été de « tout temps » 
partie prenante de cette histoire. Et que d’aucune manière il n’était fondé à traiter cette entité 
avec dédain.
Enfin, A. Tazi eut à cœur d’invoquer la mémoire d’un illustre Maghrébin, Ibn Ḫaldūn, qui 

bien avant lui avait été, tour à tour, ambassadeur et homme de lettres. Ce faisant, le diplomate 
marocain eut tendance à exagérer le rôle joué par Ibn Ḫaldūn en tant que plénipotentiaire 64. 
Bien entendu, les études réalisées par ses soins ne se limitèrent pas à l’époque médiévale, 
puisqu’il s’intéressa notamment aux relations entretenues par les États-Unis avec le Maroc ou 
avec l’Iran. En fin de compte, il synthétisa ses études dans une somme parue, en arabe, sous le 
titre de Tārīḫ al-Maġrib al‑diblumāsī (Histoire de la diplomatie marocaine), ouvrage qu’il n’acheva 
définitivement qu’en 2009 et qui comporte sous sa forme définitive pas moins de trois volumes.

En somme, l’histoire d’al-Mann bi‑l‑Imāma, de sa réception et de l’itinéraire sinueux de sa 
conservation et de sa publication, constitue un condensé, à la fois, de l’histoire du Maghreb, de 
l’orientalisme et du nationalisme arabe. Cette chronique, considérée comme trop favorable aux 
Almohades, fit probablement les frais, à l’époque moderne, d’une malikisation qui condamnait 
les ouvrages rédigés par les thuriféraires de la dynastie berbère. Cette condamnation sans appel 
allait de pair avec le déclin de la culture écrite au Maghreb des xve et xvie siècles qui vit se 
perdre un nombre significatif d’ouvrages rédigés, précédemment, le plus souvent en al‑Andalus. 
Ce n’est qu’à l’époque saadienne qu’eut lieu un regain d’intérêt pour les ouvrages rédigés sous 
les Empires berbères. Par la suite, grâce à l’acquisition effectuée par Golius, le manuscrit 
d’al‑Mann bi‑l‑Imāma fut transporté en Europe avant d’être transféré en Angleterre vers 1700. 
Au xixe siècle, bien que précocement identifié par Dozy, cette chronique ne fit l’objet d’aucune 
édition critique et ne fut pas non plus traduite en français ou en latin.

C’est la volonté de doter le Maroc et le monde arabe d’une nouvelle source à même 
d’enraciner cette nation nouvellement indépendante dans un passé perçu comme glorieux 
qui amena un lettré et diplomate marocain, A. Tazi, à en assurer une édition critique en 1964. 
Depuis, elle est considérée comme une source aussi originale qu’incontournable pour qui 
s’intéresse à l’histoire d’al‑Andalus et du Maghreb. Il est cependant regrettable que l’analyse 
codicologique et paléographique du manuscrit se fasse attendre. Une telle initiative pourrait, 
en effet, nous en apprendre davantage sur ce document singulier qui se rapporte à un passé 
qui ne cesse de fasciner.

63.  A. Tazi, « Bilād al-Šām fī l-watā’iq al-diblumāsiyya al-maġribiyya », Muʾtamar bilād al-Šam, Actes du 
1er congrès d’histoire du Levant, Amman, 1974, p. 431-488.
64.  A. Tazi, « Ḥawla ifādat Ibn Ḫaldūn ʿan al-ʿalāqāt al-duwaliyya li-bilad al-Maġrib », al-Taqafa 77, 1983, 
p. 27-35.

mehdi  ghouirgate 173

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Sources

al-BayḎaq (attr. à), Aḫbār al‑Mahdī Ibn Tūmart
al-Bayḏaq (attr. à), Aḫbār al‑Mahdī Ibn Tūmart, 
ʿA. Ibn Manṣūr (éd.), Rabat, 1971.

Documents inédits d’histoire almohade
Documents inédits d’histoire almohade, Fragments 
manuscrits du legajo du fonds arabe de l’Escorial, 
E. Lévi‑Provençal (éd., trad.), Paris, 1928.

al-ḤaǦarī, Nāṣir al-dīn
al-Ḥaǧarī, Nāṣir al-dīn ʿalā qawm l‑kāfirīn, Tétouan, 
rééd. 2019.

al-Ḥimyarī, La péninsule Ibérique au Moyen Âge
al-Ḥimyarī, La péninsule Ibérique au Moyen 
Âge d’après le al‑Rawḍ al‑Miʿṭār fī aḫbār 
al‑Aqṭār d’Ibn ʿAbd al‑Munʿim al‑Ḥimyarī, 
E. Lévi‑Provençal (éd., trad.), Leyde, 1938.

Ibn Abou Zar, Roudh el-kartas 
Ibn Abou Zar, Roudh el-kartas : Histoire des 
souverains du Maghreb et annales de la ville de Fès, 
A. Beaumier (éd., trad.), Paris, 1860.

Ibn ṢāḤib al-Ṣalāt, al‑Mann bi‑l‑Imāma
Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, al-Mann bi‑l‑Imāma, 
A. Huici Miranda (éd., trad. en castillan), Valence, 
1969.

Ibn ṢāḤib al-Ṣalāt, Taʾrīḫ al‑Mann bi‑l‑Imāma
Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, Taʾrīḫ al-Mann bi‑l‑Imāma, 
ʿA. al‑Tāzī (éd.), Beyrouth, 1987.

al-Maqqarī, Nafḥ al-Ṭīb
al-Maqqarī, Nafḥ al-Ṭīb min ġuṣn al‑Andalus 
al‑raṭīb, I. ʿAbbās (éd.), Beyrouth, 1988, 8 vol.

al-Marrākušī, al-Muʿǧib fī talḫīṣ
al-Marrākušī, al-Muʿǧib fī talḫīṣ ajbār al‑Maġrib, 
Lo admirable en el resumen de las noticias del Maġrib, 
A. Huici Miranda (éd., trad. en espagnol), Tétouan, 
1953.

al-Nuwayrī, De l’histoire de la Sicile
al-Nuwayrī, De l’histoire de la Sicile par le Novayrī, 
J.J. A. Caussin de Perceval (éd., trad.), Paris, 1802.

	 Études

Amari 1880
M. Amari, Biblioteca arabe‑sicula, Rome, Turin, 
1880.

Caillé 1963
J. Caillé, « Ambassades et missions marocaines 
aux Pays‑Bas à l’époque des sultans saadiens », 
Hespéris‑Tamuda 4, fasc. 1‑2, 1963, p. 5‑67.

De Goeje 1869-1871
M. J. De Goeje, Fragmenta historicorum Arabicorum, 
Leyde, 1869‑1871.

Dozy 1845
R. Dozy, Dictionnaire détaillé des noms des 
vêtements arabes, Amsterdam, 1845.

Dozy 1881
R. Dozy, Recherches sur l’histoire et la littérature de 
l’Espagne pendant le Moyen Âge, Paris, Leyde, 1881.

Eldem 2021
E. Eldem, L’Alhambra. À la Croisée des histoires, 
Paris, 2021.

Fierro 2003
M. Fierro, « El título de la crónica almohade 
de Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt », al‑Qantara 24, 2003, 
p. 291‑293.

Gillepsie 2003
R. Gillepsie, Scholar Bishop: the Recollections and 
Diary of Narcissus Marsh, Cork, 2003.

González Palencia 1945
Á. González Palencia, Historia de la literatura 
arábigo‑española, Barcelone, 1945 (1re éd. 1928).

González Palencia 2011
Á. González Palencia, Tārīḫ al‑fikr al‑islāmī, 
H. Mūʾnis (trad. en arabe), Le Caire, 2011 
(1re éd. 1955).

Huici Miranda 1956
A. Huici Miranda, Historia politica del Imperio 
almohade, Tperio, 1956.

Hussein 1918
T. Hussein, La philosophie sociale d’Ibn Khaldoun, 
Paris, 1918.

sunt  verba  et  voces  praetereaque  nihil…174

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Irwin 2018
R. Irwin, Ibn Khaldun. An Intellectual Biography, 
Princeton, 2018.

Laoust 1936
H. Laoust, « L’évolution de l’Égypte 
contemporaine », Entretiens sur l’évolution des pays 
de civilisation arabe, Paris, 1936, p. 68‑94.

Martinez-Gros 2009
G. Martinez-Gros, « De Reinhart Dozy 
à Évariste Lévi‑Provençal ou de l’ère des 
révolutions à celle de l’islamologie », dans 
M. Marin (éd.), al‑Andalus/España. 
Historiografias en contraste, Madrid, 2009, p. 55‑61.

Mūsā 1991
ʿI. Mūsā, al-Muwaḥḥidūn fī-l-Maġrib al-islāmī, 
tanẓīmat‑uhum wa nuẓumu‑hā, Beyrouth, 1991 
(1re éd. 1973).

Pons Boigues 1972
F. Pons Boigues, Los historiadores y geógrafos 
arábigo-españoles, Amsterdam, 1972 (1re éd. 1898).

Vrolijk, van Leeuwen 2014
A. Vrolijk, R. van Leeuwen, Arabic Studies in 
the Netherlands, Leyde, 2014.

mehdi  ghouirgate 175

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 153-176    Mehdi Ghouirgate
Sunt verba et voces praetereaque nihil ou la restitution d’une chronique almohade oubliée al‑Mann bi‑l‑Imāma
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

