
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 57 (2023), p. 177-250

Jean-Charles Ducène, Florence Somer

Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de
Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan, Ambrosienne C. 86)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  5 7   −   2023

•   résumé
 Le Kitāb Ṭirāz al-dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr, rédigé à partir d’un modèle iranien par 

l’astronome yéménite Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle), donne à connaître 
des prédictions astrologiques attribuées à un sage persan préislamique, Ǧāmāsp. Ce texte 
témoigne cependant de la poursuite et de l’adaptation de ce genre à l’époque musulmane et 
en particulier au viie/xiiie siècle, période durant laquelle les sociétés proche-orientales sont 
politiquement bouleversées. En outre, ce traité démontre aussi la prégnance de l’astrologie 
historique selon une opérationnalité iranienne – les conjonctions planétaires – dans la pensée 
de l’époque et singulièrement au Yémen rasūlide, pour justifier les événements politiques et 
religieux passés ainsi que prévoir ceux à venir. Dans ce cas particulier, la prédiction apporte 
une légitimité astrologique à l’accession au pouvoir du sultan rasūlide al‑Muẓaffar Yūsuf 
(m. 694/1295), par ailleurs dédicataire du traité.

Mots-clés : astrologie, prédiction, Ǧāmāsp, Yémen, Rasūlides

(Milan, Ambrosienne C. 86)

Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp 
dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī 

(viie/xiiie siècle)

Jean-Charles Ducène*, Florence Somer**

 *  Jean-Charles Ducène, EPHE/PSL, Jean-Charles.ducene@ephe.sorbonne.fr 
 **  Florence Somer, Université Galatasaray, chercheuse associée IFEA, Istanbul, fsomer@gsu.edu.tr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
	 The Kitāb Ṭirāz al-dahr fī asrār al-ḫalq wa-l-amr attributed to Ǧāmāsp 

in the Redaction of Muḥammad ibn Abī Bakr al-Fārisī (viie/xiiie century) 
(Milan, Ambrosian C. 86)

The Kitāb Ṭirāz al-dahr fī asrār al-ḫalq wa-l-amr, based on an Iranian model, is written by 
the Yemeni astronomer Muḥammad ibn Abū Bakr al‑Fārisī (7th/13th century) and contains 
astrological predictions attributed to a pre‑Islamic Persian sage, Ǧāmāsp. This text, however, 
testifies to the continuation and adaptation of this genre in the Muslim period and in particular 
in the 7th/13th century, a period in which Near Eastern societies were politically upended. 
Moreover, this treatise also demonstrates the prevalence of historical astrology according to an 
Iranian methodology—planetary conjunctions—in the thought of the time and particularly in 
the Rasūlid Yaman, to justify past political and religious events as well as to predict those to 
come. In this particular case, the prediction provides astrological legitimacy for the accession 
to power of the Rasūlid Sultan al‑Muẓaffar Yūsuf (d. 694/1295), who is also the dedicatee of 
the treaty.

Keywords: astrology, prediction, Ǧāmāsp, Yaman, Rasūlids

ملخص. 

كتاب طراز الدهر في أسرار الخلق والأمر لجاماسب بنسخة بدرالدين محمد بن أبي بكر الفارسي )ق٧هـ/١٣م( 	 

)C. 86 ميلانو–امبروزيانا( 		

يعد كتاب طراز الدهر في أسرار الخلق والأمر بقلم الف�لكي اليمني محمد بن أبي بكر الفارسي )القرن السابع الهجري/

يراني، يكشف عن تنبؤات ف�لكية منسوبة إلى الحكيم الفارسي الذس  الثالث عشر الميلادي( والمستوحى من نموذج إ

عاش ما قبل الإسلام، جاماسب. ومع ذلك، يشهد هذا النص على استمرار هذا النوع وتكيفه خلال العصر الإسلامي، 

وخاصة في القرن السابع الهجري/الثالث عشر الميلادي، وهي الفترة التي كانت فيها مجتمعات الشرق الأوسط تشهد 

يرانية– إ عملية  وفق  التاريخي  التنجيم  علم  انتشار  أيضًا  النص  هذا  يوضح  ذلك،  إلى  بالإضافة  سياسية.  اضطرابات 

والدينية  السياسية  الأحداث  لتبرير  الدولة الرسولية،  عصر  في  اليمن  في  وخاصة  العصر  فكر  اقترانات ا�لكواكب–في 

الرسولي  السلطان  وصول  على  ف�لكية  شرعية  التنبؤ  يضفي  بالذات،  الحالة  هذه  في  سيأتي.  بما  التنبؤ  وكذلك  الماضية 

المظفر يوسف )ت ٦٩٤هـ/١٢٩٥م( إلى السلطة، وهو أيضًا من كُرس له النص.

الكلمات المفتاحية: تنجيم، تنبؤ، جاماسب، اليمن، الدولة الرسولية

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…178

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La bibliothèque de l’Ambrosienne possède un traité d’astrologie apocalyptique rédigé  
	 en arabe par un astronome yéménite, al‑Fārisī (viie/xiiie siècle), qui attribue 
	 ce texte à un sage iranien légendaire, Ǧāmāsp. Ce texte inédit témoigne de l’importance 

de l’astrologie au Yémen rasūlide et notamment de l’apparition de l’astrologie historique et 
apocalyptique. En outre, cette rédaction en particulier peut être rapprochée d’une version 
en persan (Paris, IRHT, fonds Molé Aḥkam‑i Ǧāmāsp) et d’une autre en arabe (Paris, Bnf, 
arabe 2487, ff. 39r‑55v, écrite en 679/1281), dont les mises par écrit sont chronologiquement 
proches et qui partagent la même structure narrative, les mêmes conjonctions astrales annonçant 
les mêmes événements, de sorte d’ailleurs que les textes se complètent mutuellement. Bien que 
les relations directes entre ces textes soient encore obscures, de manière plus générale ces versions 
apparentées mais distinctes illustrent un phénomène de réécriture d’un texte dans un contexte 
particulier où sa rédaction trouve alors des inflexions spécifiques. Le but de cette publication 
est de donner à connaître la version yéménite de ce triptyque 1.

	 Biographie de Muḥammad ibn Abū Bakr al‑Fārisī

L’auteur de ce texte se nomme au premier folio al‑Faqīh al‑Kāmil Badr al‑Dīn Muḥammad 
ibn Abī Bakr al‑Fārisī, à identifier à Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī 2, astronome actif au 
Yémen au viie/xiiie siècle. Il naît à Aden à une date inconnue et meurt au Yémen en 676/1277. Il est 
au service du sultan rasūlide al‑Muẓaffar Yūsuf (r. 647‑694/1249‑1295). Al‑Ǧanadī 3 (m. 732/1332) 
est le premier à lui consacrer une notice. On y apprend qu’Abū ʿAbd Allāh Muḥammad 
ibn Abī Bakr ibn Muḥammad ibn Abī Bakr Ḥusayn ibn ʿAlī al‑Taymī al‑Fārisī provenait 
d’une famille originaire du Fārs comme l’indique sa nisba et plus particulièrement de la ville 
de Dārābǧird. Son père s’était d’abord établi à La Mecque avant de s’installer à Aden, où 
Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī a vu le jour. Il mourut en 676/1277 en un lieu non précisé. 
Plus tard, Ḫazraǧī 4 (m. 812/1410) reprend les informations d’al‑Ǧanadī. Enfin, Abū Maḫrama 5 
au xvie siècle complique le tableau en dédoublant par erreur les personnages : il mentionne 
ainsi un Muḥammad ibn Abī Bakr ibn Muḥammad ibn Ḥasan ibn ʿAlī al‑Taymī al‑Fārisī, né 
à Aden en 682/1283‑1284, versé en astronomie grâce à son père et un Muḥammad ibn Ḥasan 
ibn ʿAlī al‑Taymī al‑Fārisī. Selon al‑Ǧanadī, la famille du savant provenait de Dārābǧird 
(et non Dārǧirḏ) 6, au Fārs, où se trouvait le siège du pouvoir perse. Elle avait servi dans 
l’administration. Son père, Sirāǧ al‑Dīn Ḥasan ibn ʿAlī, avait quitté la Perse pour La Mecque 
où il resta seize ans, puis il s’établit à Aden, où son fils, le faqīh en question vit le jour et y fut 

1.  Ce texte fut l’objet de notre séminaire en 2021 à l’École pratique des hautes études, que tous les auditeurs 
soient remerciés de leur participation, ainsi que Motia Zouihal.
2.  King 1983, p. 23 ; Hockey, Trimble, Williams 2007, p. 358-359.
3.  Al-Ǧanadī, al-Sulūk fī ṭabaqāt, p. 429. 
4.  Al-Ḫazraǧī, History of the Resuli Dynasty, Part I, p. 204 ; al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-luʾluʾwiyya I, p. 178.
5.  Abū Maḫrama, Taʾrīḫ ṯaġr ʿAdan, p. 206, 209.
6.  La majorité des notices médiévales donne la forme corrompue Dārǧirḏ, toponyme qui n’existe pas, 
à l’inverse de Dārābǧird, voir Yāqūt, Muʿǧam II, p. 478.

jean-charles  ducène , florence  somer 179

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


formé. Sirāǧ al‑Dīn avait également fondé une madrasa dans le souk d’Aden 7. Muḥammad 
ibn Abī Bakr étudia la logique et les fondements du droit avec Abū Ṭāhir al‑Zakī al‑Baylaqānī 
al‑Faqīh 8 ; la langue avec al‑Ṣaġānī ; la médecine, la musique et l’astronomie (‘ilm al‑falak) avec 
al‑Šarīf Abī Faḍl. Al‑Ǧanadī rapporte également qu’il fut célèbre en cette dernière matière. Il 
laissa de nombreux ouvrages notamment en médecine. Lui‑même eut un fils du nom d’Abū Bakr 
al‑Faḫr qui vit le jour en muḥarram 656/janvier 1258. Il lui succéda comme cadi mais fut aussi 
connu comme mathématicien, à l’instar de son père.

L’œuvre 9 astronomique de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī se partage en ouvrages 
d’astronomie mathématique, d’astronomie populaire et d’astrologie. Dans la première catégorie, 
on trouve al‑Zīǧ al‑mumtaḥan al‑muẓaffarī 10 explicitement dédicacé au sultan al‑Muẓaffar. 
Les tables sont calculées pour le 16 ṣafar 660/10 janvier 1262 et sans doute pour Aden, 
selon les coordonnées citées. Il y mentionne ou critique 28 autres zīǧ, ce qui montre 
l’ampleur de la documentation à laquelle il avait accès. Relevons parmi celles-ci les tables 
de ʿAlī ibn ʿAbd al‑Karīm al‑Širwānī al‑Fahhād 11 (xiie siècle), qui date une conjonction de 
Saturne et Jupiter le 14 ṣafar 562/10 décembre 1166. Un peu comme une introduction théorique 
au zīǧ, il composa le Kitāb Maʿāriǧ al-fikr al‑wahīǧ fī ḥall muškilāt al‑zīǧ 12 […], inédit. La 
Tuḥfat al‑rāġib wa‑turfat al‑ṭālib fī taysīr al‑nayyirayn wa‑arakāt al‑kawākib, quant à elle, est un 
traité d’astronomie populaire 13. Il y développe en particulier l’orientation de la qibla en ayant 
recours à certains astérismes dont les mouvements sont vus par rapport à la Kaʿba, telle que 
mise en lumière par David King 14 et Petra Schmidl. Enfin, l’astrologie est représentée par la 
Nihāyat al‑idrāk fī asrār ʿulūm al‑aflāk 15 (Le Caire, Dār al‑kutub, mīqāt 191), probablement 
écrite en 1262. L’ouvrage est divisé en trois parties : les deux premières traitent de l’élection 
(iḫtiyārāt) et la troisième des 12 maisons astrologiques. Il n’y développe cependant pas les théories 
astrologiques qui soutiennent les prédictions dont il est ici question. Dans l’introduction, il 
se réfère à trois autres ouvrages qu’il a composés plus tôt : un traité sur les cadrans solaires 
(al‑Risāla al‑ẓilliyya ou Risāla al‑ẓill al‑mabsūṭ), un traité sur un instrument destiné à calculer 
les éclipses lunaires (al‑Risāla al‑Muẓaffariyya bi‑l‑āla al‑musammāt bi‑l‑ṣafīḥa al‑ǧawzahariyya) 
et un ouvrage de théorie musicale.

7.  Vallet 2010, p. 321.
8.  Abū Maḫrama, Taʾrīḫ ṯaġr ʿAdan, p. 80-83 ; Ducène 2013, p. 45.
9.  Brockelmann 2016, I, p. 547 ; Supp., I, p. 902 [GAL, I, 625 ; Suppl. I, p. 866-867] ; Hockey, Trimble, 
Williams 2007, p. 358-359 ; Rosenfeld, Ihsanoğlu 2003, p. 219-220.
10.  Lee 1822 ; Langermann, Kunitzsch 2003 ; Varisco, Smith 1998, p. 214, 306-307. 
11.  Rosenfeld, Ihsanoğlu 2003, p. 175.
12.  King 1986a, p. 132 ; King 1986b, p. 112, trois copies sont au Caire.
13.  Schmidl 2007, I, p. 18-28 : biographie, p. 307-359, édition de sa Tuḥfat al-rāġib wa-turfat al-ṭālib fī taysīr 
al-nayyirayn wa-ḥarakāt al-kawākib.
14.  King 1999, p. 53, 59, note.
15.  King 1986a, p. 132 ; King 1986b, p. 745, six manuscrits en sont conservés au Dār al-kutub, mais plusieurs 
colophons allèguent que l’œuvre a été terminée en 606/1209.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…180

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Son œuvre éclaire un développement inattendu de l’astronomie et de l’astrologie au Yémen. 
En effet, antérieurement à l’époque rasūlide, les savants yéménites ne semblent pas s’être 
particulièrement intéressés à ces domaines, hormis la notable exception d’al-Ḥasan al-Hamdānī 
(m. 334/945‑946) qui cite des passages du Tétrabiblos de Ptolémée dans la Ṣifat ǧazīrat al‑ʿArab 16 
et qui aurait composé des Zīǧ, ainsi qu’un traité, Sarāʾir al‑ḥikma, sur les mouvements du ciel. 
Le Zīǧ est aujourd’hui perdu et l’ouvrage d’astrologie mathématique uniquement conservé 
sur un manuscrit fragmentaire. David King 17 remarque également une influence des Zīǧ 
d’Ibn Yūnus sur les tables astronomiques yéménites ultérieures, ce qui peut laisser penser à 
une influence de l’astronomie égyptienne à l’époque ṣulayḥide, peut‑être par l’intermédiaire 
d’al‑Tuǧībī, astronome d’origine andalouse.

Cette situation change au milieu du xiiie siècle avec l’installation des Rasūlides et 
l’unification du pays sous le deuxième sultan, justement al‑Malik al‑Muẓaffar Yūsuf  Ibn ʿUmar 
(619/1222‑694/1295). Il hérite en 647/1249 d’un pouvoir affaibli au moment du meurtre de son 
père, mais il parvient par la diplomatie et par la force à unifier le Yémen durant son long règne 
de quarante‑six ans. Dès 649/1251, il demande et reçoit l’investiture du calife al‑Mustaʿṣim 
en tant que sultan 18, ce qui conforte sa légitimité pour parler d’égal à égal avec les souverains 
périphériques 19. La prospérité de l’État est assurée par une imposition des ressources agricoles 
et une taxation des produits de transit 20. Plus particulièrement, on assiste à un développement 
des sciences tant islamiques que profanes – médecine, agriculture, botanique, astronomie. 
À côté de l’utilité pour l’État d’une gestion rationalisée de ses ressources et dépenses, ainsi que 
de l’intérêt personnel réel de certains sultans pour les matières scientifiques, cette inclination 
aux savoirs, à sa collecte et à sa perpétuation relève aussi de la légitimation du pouvoir 21. 
D’ailleurs, l’un des sultans rasūlides, al‑Malik al‑Afḍal (m. 778/1377) compose un Miroir des 
princes qui est à la fois « un manuel du prince idéal et un traité de ses droits et devoirs » dans 
lequel il apparaît que le souverain devrait théoriquement acquérir des sciences rationnelles 
dont l’astronomie (ʿilm al‑nuǧūm) 22. En effet, les sultans fondent des mosquées ainsi que des 
madrasas – la madrasa Muẓaffariyya est celle de Taʿizz 23 – et font venir des savants de l’étranger. 
Par exemple, al‑Muẓaffar invite des médecins expérimentés d’Égypte 24. Et ce même sultan 
est connu aussi comme savant en sciences islamiques n’hésitant pas à envoyer un émissaire à 
Hérat pour avoir un manuscrit correct du Tafsīr de Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī (543‑606/1149‑1209) 
dont les exemplaires au Yémen ou apportés d’Égypte étaient par endroit déficients 25. L’intérêt 

16.  Al-Hamdānī, Ṣifat ǧazīrat al-ʿArab, p. 65-79 ; King 1983, p. 7, 20.
17.  King 1983, p. 5, 11.
18.  Al-Ḫazraǧī, History of the Resuli Dynasty, Part I, p. 99-100 ; al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya I, p. 96-97.
19.  Vallet 2019, p. 582-583.
20.  Varisco 1994.
21.  Vallet 2012 ; 2015.
22.  Traini 2005, p. 228, 272, 332.
23.  Finster 1988, p. 256.
24.  Al-Ḫazraǧī, History of the Resuli Dynasty, Part II, p. 277-278 ; al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya I, p. 234.
25.  Al-Ḫazraǧī, History of the Resuli Dynasty, Part II, p. 278 ; al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya I, p. 234.

jean-charles  ducène , florence  somer 181

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


pour la science des étoiles grandit, à la fois grâce à des savants engagés par le pouvoir mais aussi 
grâce aux sultans qui eux‑mêmes sont de réels astronomes ou prêtent foi à l’astrologie 26. Ainsi, 
Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī rédige pour al‑Muẓaffar Yūsuf ibn ʿUmar notamment le 
Zīǧ muẓaffarī, mais les deux fils de ce dernier, le sultan al‑Malik al‑Ašraf ʿUmar ibn Yūsuf 
(r. 694‑696/1295‑1296) et le sultan al‑Muʾayyad Dāʾūd (r. 696-721/1296‑1322) furent 
eux‑mêmes astronomes. Al‑Ašraf a laissé un astrolabe 27, daté de 690/1291, aujourd’hui conservé 
au Metropolitan Museum et il est l’auteur d’un ouvrage de magie astrale, la Tabṣira fī ‘ilm 
al‑nuǧūm 28, alors que son frère est notamment l’auteur d’un traité sur l’astrolabe 29 compilé 
vers 680/1281. En outre a été conservé un plateau portant les représentations des douze signes 
du zodiaque et les personnifications des sept planètes 30, expressément réalisé pour le sultan 
al‑Mu’ayyad Dā’ūd ibn Yūsuf. Comme le texte dont il est question dans cette étude relève de 
l’astrologie, on doit souligner que cette matière n’était pas une « science morte » ou livresque 
au Yémen rasūlide, nous en voulons pour preuve, notamment, que sous le règne du sultan 
al‑Muẓaffar Yūsuf, des astrologues des Banū Ḥanzala prédirent en 677/1278 la victoire à 
Sinǧar 31. Au même moment, les Mongols 32 montrent un intérêt structurel pour l’astronomie 
en général et l’astrologie en particulier. D’une manière générale, le manque d’intérêt relatif dans 
l’historiographie moderne pour les manifestations du questionnement astrologique dans l’Orient 
médiéval provient sans doute du caractère peu « sérieux » et rationnel attribué à l’astrologie à 
l’époque moderne, alors qu’il en était tout autrement en Orient médiéval où le partage entre les 
sciences rationnelles et les sciences occultes était plus lâche. En effet, l’utilisation constante des 
influences astrales pour comprendre les épidémies, les catastrophes ou les invasions ravageuses, 
comme sa présence dans l’historiographie 33 le prouvent.

	 Le corpus des textes arabes attribués à Ǧāmāsp : origine et nature

	 Ǧāmāsp 34 : origine et identité du personnage

Le sage zoroastrien Ǧāmāsp est une figure bien connue, présente dans toute la littérature 
persane depuis le texte de l’Avesta jusqu’au récit du Šāhnāmeh de Ferdowsī ou dans la littérature 
parsie du xvie au xviie siècle, issue de la théorie ešrāqī d’inspiration zoroastrienne inventée par 

26.  D’une manière générale, l’importance de l’astrologie en Islam médiéval mériterait d’être mieux cernée, 
à l’exemple de l’étude d’Abbès Zouache (2019).
27.  King 1985 ; 1987-1988, p. 268-269 ; 1988, p. 281, 304.
28.  Varisco 1995.
29.  Varisco, Smith 1998, p. 278-292 ; King 1983, p. 33.
30.  Carboni 1997, p. 14-15.
31.  Yaḥyā ibn al-Ḥuṣayn, Ġāyat al-amānī I, p. 455, cité par Varisco (1995, p. 34).
32.  Yang 2019.
33.  Rosenthal 1960, p. 110-113.
34.  Ullmann 1972, p. 295-296 ; Blochet 1911, p. 278-282 ; Pingree 1997, p. 43, ce manuscrit n’a pas été 
copié en Égypte en 1497 comme le soutient l’auteur mais bien à Ǧazīrat ibn ʿUmar en 1281 ; Sezgin, 1978, 
GAS, VII, 88 ; Kennedy 1992, p. 34. 

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…182

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Āẓar Kayvān 35 dans les Desātīr (« Modèles », « Règles ») ou le Dabistān‑ī madhāhib (« École des 
religions »). Son rôle de sage conseiller, vizir et visionnaire y est mis en avant et il est par essence 
celui qui connaît les secrets de toutes les sphères célestes 36.

Il n’y a pas de consensus sur l’étymologie du nom. Le dernier membre-āspa se réfère au 
cheval, mais tandis que ǧām pourrait à la fois signifier « conduire » selon Ilya Gershevitch ou 
« brider » selon Martin Schwartz 37. Plus récemment, Jean Kellens propose de traduire Ǧāmāsp 
comme « celui qui possède des chevaux déshydratés ». Il s’agirait alors d’un nom apotropaïque 
que l’on pourrait rendre sous la forme de « puisses-tu ne jamais avoir de chevaux déshydratés » 38.

L’émergence de la figure de Ǧāmāsp en tant qu’astrologue est le fruit d’un développement 
à travers les littératures et les siècles. La figure historique de Ǧāmāsp s’est construite entre les 
différentes strates linguistiques où le personnage apparaît tour à tour comme un officiel à la cour 
de Vištasp puis comme un prêtre, ensuite comme un mage qui prend la suite de Zoroastre. Il 
devient ensuite bidaxš où l’art de la magie lui vient de la religion. Le lien entre le personnage de 
Ǧāmāsp et la connaissance des étoiles serait une ultime phase de développement de cette figure 
et ferait le lien entre la littérature sassanide dont s’inspire le Šahnāmēh et le monde abbasside.

Dans le Yašt 5.68, il sacrifie à la déesse Arǝdvī Sūrā Anāhītā alors qu’il reçoit le don de 
percevoir l’approche d’une armée de démons armés 39. Ǧāmāsp est alors le prêtre zoroastrien, 
celui qui possède la vision de l’invisible, à savoir les démons. Dans la tradition sassanide et la 
littérature exégétique, le Zand, Ǧāmāsp prend la place de Zoroastre à sa mort et devient le 
mage des mages, le mōbaḏān mowbaḏ. La tradition zoroastrienne, qui projette les fonctions 
de la cour sassanide dans l’interprétation des séquences avestiques, fait de Ǧāmāsp un grand 
mage eut égard à son implication dans les performances rituelles dans la littérature avestique.

La littérature pehlevie, notamment le Dēnkard IV étudié par Samra Azarnouche, mentionne 
la jouissance, par une certaine classe supérieure du clergé sassanide, d’un accès privilégié au 
monde invisible grâce au don de mēnōg‑wēnišnīh ou vision du monde spirituel immatériel 40.

35.  Corbin, « Āzar Kayvān », EncIr, 1987, p. 183-187.
36.  Agostini 2014, p. 28.
37.  Malendra 2008, p. 456-457. Néanmoins, certains auteurs lui donnent un sens autre : « Celui qui mène 
des chevaux lumineux, splendides ou conduits », voir Justi 1895, p. 379 : Zamaspes, ou p. 109 : Jāmāspa. 
38.  Voir Kellens 2022, vol. 9. Nous remercions Samra Azarnouche pour nous avoir fait prendre connaissance 
de cette interprétation.
39.  Lecoq (trad.) 2016, p. 368.
40.  Extrait du Dēnkard IV.22 : « Nous avons appelé, appelons (et appellerons ci-après) « mowbeds d’Ohrmazd » 
ceux dont la vision mēnōgienne a été manifestée parmi nous. Nous leur avons demandé, leur demandons 
(et leur demanderons ci-après) la solution complète aux interrogations, selon les deux procédures : la vision 
mēnōgienne et aussi le tableau de l’aspect du monde gētīgien », Azarnouche, Ramble 2020, p. 347-348.

jean-charles  ducène , florence  somer 183

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…184

Fig. 1.  Al-Fārisī, Ṭirāz al-dahr, Milan, Ambrosienne, manuscrit C. 86, f. 101v.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-charles  ducène , florence  somer 185

Fig. 2.  Al-Fārisī, Ṭirāz al-dahr, Milan, Ambrosienne, manuscrit C. 86, f. 102r.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


On retrouve également Ǧāmāsp dans l’anthologie de Zadspram (Wizīdagīhā 
ī Zādspram 17, 18, 19), Wizīrkard ī dēnīg 41 et dans deux récits zoroastriens mettant en scène 
le dialogue entre Ǧāmāsp et le roi Vištāsp : l’Ayādgār ī Zarērān et l’Ayādgār ī Ǧāmāspīg où il 
est qualifié de « bidaxš », soit étymologiquement « celui qui gouverne en second » d’où son titre 
de « vizir » dans la littérature persane. Dans l’Ayādgār ī Zarērān – ainsi que dans son parallèle 
du Šāhnāmeh –, il prédit la bataille avec Arǧāsp et continue à prodiguer ses conseils à Goštāsp, 
le premier roi zoroastrien, dont il reste le vizir, le voyant et le modèle de zoroastrien juste par 
excellence. Le chapitre 47 de la revāyāt pehlevie qui narre la conversion de Goštāsp s’apparente 
à la tradition avestique et montre la supériorité de Goštāsp sur les autres rois anciens qui n’ont 
pas fait leur la religion zoroastrienne 42. La conséquence en est la prévalence de Ǧāmāsp sur 
tous les représentants du monde des divinités qui forment avec leur roi une unité terrestre et 
céleste, politique et religieuse (dīn wa‑dawla), indissociable dans le modèle issu de l’Iran ancien 
et qui sera repris par les califes abbassides.

Dans cette strate textuelle, Ǧāmāsp conserve son don de vision et devient le premier conseiller 
du roi, mais il n’est pas encore, pour autant, décrit en tant qu’astrologue. Ses pouvoirs visionnaires 
sont développés au chapitre 13 de l’Ayādgār ī Ǧāmāspīg.

L’omniscience dont il fait preuve est liée à la consommation de liquide, que ce soit de l’eau 
(Zand ī Wahman Yasn 3:6) ou du vin dans le Zarātušt nāmeh. Son don de voyance trouve son 
origine dans le parfum qu’il inhale, selon les récits du Zarātušt nāmeh et du Wizīrkard ī Dēnīg. 
Cette littérature emprunte à la fois au Denkard VII (parfois mal compris) et à une tradition 
plus tardive qui serait, comme Marijan Molé le pense, issue de la circulation des textes dans 
un milieu islamisé où la langue d’écriture serait du persan déguisé en pehlevi 43.

La figure du vizir visionnaire nommé Ǧāmāsp se perpétue dans la littérature épique et il 
apparaît également dans le Bahmān nāmeh 44, l’épopée du petit-fils du roi Goštāsp. La continuité 
de la littérature mythique liée à Ǧāmāsp entre la tradition zoroastrienne et la tradition 
islamique se fait par le truchement de deux traditions textuelles, parfois confondues. Toutes 
deux regroupent un certain nombre de textes que l’on peut considérer comme des corpus. 
Ces écrits mettant en scène Goštāsp, le premier roi zoroastrien et son ministre visionnaire 
Ǧāmāsp, regorgent des conseils de tempérance, de droiture et mettent en exergue à la fois la 
mortalité inéluctable du roi et la permanence de la renommée des souverains zoroastriens 
justes. Toutes deux traitent également d’un sujet central dans la littérature zoroastrienne : 
l’apocalyptique, mais le traitement de cette notion et ses conséquences les rendent singulièrement 
différents, ce qui n’a pourtant pas empêché les compilateurs d’en faire l’amalgame. Cette 
confusion trouve en partie sa source dans les prérogatives à la fois visionnaires-apocalyptiques 
et astronomico-astrologiques allouées à Ǧāmāsp, mais qu’il convient de distinguer. Parmi ces 

41.  Gignoux, « Miracles i. In Ancient Iranian Tradition », EncIr, 2015, en ligne.
42.  Molé 1967, p. 239.
43.  Molé 1967, p. 9.
44.  Zutphen 2014, p. 213-214.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…186

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


corpus, prend place l’Ayādgār ī Ǧāmāspig (« Le mémorial de Ǧāmāsp ») 45 connu aussi sous le 
nom de Ǧāmāspi ou Ǧāmāsp nāmāg qui nous est parvenu en pehlevi, pāzand, gujarati et persan 46 
et qui développe un contenu strictement zoroastrien. Il s’agit d’un dialogue apocalyptique 
entre le roi Goštāsp et le sage Ǧāmāsp qui traite de l’origine de l’humanité et des grandes 
figures mythiques, de prédictions à propos de l’avenir du monde et de ses coutumes, de la 
cosmogonie et de l’eschatologie selon une évolution de la tradition zoroastrienne. À côté de 
cette tradition et dans sa continuité partielle se trouvent les Aḥkām i Ǧāmāsp (« Les prédictions 
de Ǧāmāsp ») aussi appelés Kitāb ḥākim Ǧāmāsp qui nous intéressent ici. Ils apportent une 
réponse astrologique aux questions cosmogoniques, téléologiques et eschatologiques du roi 
Goštāsp.

Un nouvel avatar de Jāmāsp prend le rôle d’astrologue à un moment donné dans la tradition 
post-sassanide où il sort, par la même occasion, du cadre purement zoroastrien. L’utilisation 
de l’histoire astrologique à des fins politiques par les astrologues de la cour abbasside pourrait 
coïncider avec la transformation de Ǧāmāsp en astrologue et la mise en place d’une tradition 
astrologico-apocalyptique construite à l’est de l’Iran pour ensuite migrer vers d’autres contrées 
et temporalités aussi diverses que celle du Yémen rasūlide.

	 Résurgence du personnage en arabe

Dans la littérature arabe, c’est également pour ses dons divinatoires que Ǧāmāsp est reconnu. 
Al‑Ṭabarī narre une tradition selon laquelle Zoroastre est un israélite qui connaît l’hébreu et 
le persan et rencontre Ǧāmāsp le Sage à Balḫ 47. Cette association témoigne certainement d’un 
syncrétisme irano‑juif qui associe le roi de Perse Ǧamšīd et Enoch‑Idrīs qui lui livre ce qui est 
dit dans la science des étoiles en lui permettant de faire un miroir de rubis dans lequel il verrait 
l’avenir. À la même époque, al-Masʿūdī présente Ǧāmāsp comme le successeur de Zoroastre 
et le premier mōbad 48. C’est sans doute Abū Manṣūr ʿAbd al‑Malik b. Muḥammad Ismāʿīl 
al‑Ṯaʿālibī qui est le plus disert concernant Ǧāmāsp dans son Taʾrīḫ ġurar al‑siyar où il rapporte 
que Ǧāmāsp fut le successeur de Zoroastre à la tête des mōbad alors qu’il fut tué et mutilé par 
un nommé Ibn Ḫurdādhbeh à l’âge de 67 ans 49. Alors que Goštāsp se préparait à attaquer 
Arǧāsp le Turc, il eut un entretien avec Ǧāmāsp, son vizir, qui excellait dans la science de la 
divination et des prédictions fondées sur les observations astrales. Lui, dont l’interprétation 
des signes astrologiques était infaillible, n’hésita pas à mettre sa vie en danger pour annoncer 
une révélation catastrophique qui aurait pu pousser le roi à le faire exécuter. Il répondit au roi 
que lui et une partie des siens allaient périr mais qu’il y aurait une issue heureuse.

45.  Agostini 2014.
46.  Sheffield 2015, p. 535 ; Benveniste 1932, p. 337-380. Pour une analyse de la différence entre ces deux traditions 
textuelles, voir Somer (2020).
47.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ I, p. 329-330.
48.  Al-Masʿūdī, Les Prairies d’or I, p. 204.
49.  Al-Ṯaʿālibī, Histoire des rois des Perses, p. 262.

jean-charles  ducène , florence  somer 187

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


De manière générale Ǧāmāsp est vu comme un sage préislamique, devin et conseiller de 
l’un ou l’autre roi iranien préislamique comme Lohrāsab 50 ou Bištāsf 51. Ibn al‑Nadīm 52, dans 
une citation d’Abū Sahl ibn Nawbaḫt, le mentionne à côté de Zoroastre comme sage qui aurait 
mis en garde leur peuple contre les agissements d’Alexandre et comme auteur alchimiste, car 
manifestement la sagesse de Ǧāmāsp a été étendue par la tradition hors du savoir astrologique 
divinatoire vers une autre science occulte, l’alchimie 53, ce qui ne nous concerne pas ici. Le 
même bibliographe l’associe dans la foulée à Hermès et Platon.

En arabe, un texte divinatoire mis sous l’autorité de Ǧāmāsp est mentionné par al‑Bīrūnī 54 
qui en attribue l’écriture à un certain Abū ʿAbd Allāh al‑ʿAdī (sic) dans le contexte de la prise 
de pouvoir par les Qarmates. Ce qui est confirmé par Abū Manṣūr al‑Baġdādī (m. 429/1037) 
dans son al‑Farq bayna al‑firaq 55, livre sur les sectes, qui donne la biographie de l’auteur : 
Abū ʿAbd Allāh al‑ʿArdī/al‑ʿUrdī, astrologue (al‑munaǧǧim) de son état. Néanmoins, la 
longue citation qu’en donne al-Baġdādī ne se retrouve pas dans notre texte et se focalise plus 
sur les événements qui entourent l’émergence des Qarmates. La réappropriation de la figure 
oraculaire de Ǧāmāsp tant par les ismaéliens fatimides que les Qarmates se comprend toutefois 
par leur interprétation 56 déterminatrice de la conjonction de Saturne et de Jupiter, qui est un 
élément structurant de l’astrologie iranienne, mis en exergue dans la tradition ǧāmāspienne. 
Cela était d’autant plus facile que les Qarmates à Baḥrayn avaient des liens avec un courant 
millénariste iranien 57.

Plus tard, en contexte sunnite, Abū Ḥāmid al-Ġazālī (m. 555/1111) fait référence aux dons 
divinatoires de notre sage zoroastrien dans son al‑Tibr al‑masbūk fī naṣīḥat al‑mulūk – où il se 
réfère souvent au Naṣīhat al‑mulūk – en ces termes dans la traduction par Bagley : « After him 
(Kay Qubād) was Ǧāmāsp the Sage, who possessed knowledge of the stars and made correct predictions 
about them ; his reign lasted 1 year and 6 months. 58 » Manifestement, le personnage de Ǧāmāsp 
est assimilé au frère du roi sassanide Qubād (m. 531) alors qu’il convient de faire la distinction 
entre le sage zoroastrien et le roi sassanide homonyme.

Par la suite, un passage d’un texte portant le titre d’Aḥkām Ǧāmāsb al‑ḥākim est cité par 
le savant chiite Ibn Ṭāwūs 59 (m. 664/1266) dans ses Malāḥim wa‑l‑fitan à partir d’une copie 
défectueuse réalisée en 556/1161 par un certain Muḥammad ibn Muḥammad ibn Muḥammad 
ibn ‘Abd al‑Raḥmān al‑Anmāṭī. Ibn Ṭāwūs précise que c’est un texte traduit en arabe du persan. 
La comparaison de ce passage avec les versions arabes conservées (Paris, Bnf, arabe 2487, ff. 39r‑55v 

50.  Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ I, p. 329-330 ; al-Šaharzūrī, Nuzhat al-arwāḥ, p. 63, 68.
51.  Al-Ṯaʿālibī, Histoire des rois des Perses, p. 263-268, 286-291.
52.  Ibn al-Nadīm, Fihrist, p. 574, 849, 853.
53.  Sezgin, 1978, GAS, IV, p. 59-60 et GAS VII, p. 86-88.
54.  Al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nations, p. 196.
55.  al-Baġdādī, al-Farq, p. 172-173.
56.  Madelung 1959, p. 80 ; Pingree, Madelung 1977 ; Marquet 1988, p. 124-125.
57.  Marquet 1977.
58.  Bagley 1964, p. 53.
59.  Kohlberg 1992, p. 102-103.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…188

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et Milan, Ambrosienne, C. 86) ne confirme pas l’identité de ces textes. Ibn Ṭāwūs mentionne 
également qu’Ibn Šahrāšūb (488/1095 – m. 588/1192) cite Ǧāmāsp dans ses Manāqib à travers 
les mots d’Abū Maʿšar parlant des prédictions de Ǧāmāsp et de Zoroastre, plus de mille ans 
avant l’arrivée du Prophète. Par ailleurs, Ibn Ṭāwūs dans son Faraǧ al‑mahmūm fī taʾrīḫ ʿ ulamā  ʾ
al‑nuǧūm 60, défense de l’astrologie et des astrologues, fait rapidement allusion à Ǧāmāsp mais 
par l’intermédiaire du Kitāb al‑tibr al‑masbūk fī naṣīḥat al‑mulūk d’al-Ġazālī déjà cité.

Dans le même siècle, al-Qazwīnī (m. 682/1283) mentionne le Kitāb aḥkām Ǧāmāsb par 
deux fois dans ses Āṯār al‑bilād 61 précisant qu’il n’avait pas son égal dans le jugement selon les 
conjonctions et la prédiction des événements à venir (ḥakam ʿ alā al‑qarānāt wa‑aḫbār bi‑l‑ḥawādiṯ 
allātī taḥduṯu). Il ajoute cependant que le Kitāb aḥkām Ǧāmāsb est en persan (bi‑l‑ʿaǧamiyya). 
Ce qui démontre qu’à côté de la tradition arabe, la tradition persane continuait d’exister.

	 Catégorie des textes divinatoires eschatologiques

À l’intérieur de la littérature arabe, le texte de Ǧāmāsp dont il est question ici appartient 
au genre de la prophétie divinatoire à portée historique et eschatologique avec une sanction 
astrologique 62. C’est-à-dire qu’un auteur anonyme met en scène un sage qui, à une époque 
antérieure, est questionné et annonce l’histoire à venir. L’oracle peut évidemment déjà être 
mis dans la bouche du devin qui vaticine alors à la première personne. Dans l’aire sassanide, 
plusieurs conseillers royaux sont connus pour avoir laissé ce genre de conseil : Hurmuzdāfrīd à 
propos de l’émergence des Arabes et du déclin sassanide, Buzurgmihr pour Ḫusraw Anūširwān 
ou Ulyūs pour Ḫusraw Parvīs 63.

Ce genre, dont chaque témoin révèle des spécificités historiques propres, est à la croisée 
de la littérature historique astrologique, de la littérature eschatologique (Kitāb al‑fitan) et 
de la littérature apocalyptique (Malāḥim) 64, courant apocalyptique d’abord en relation avec 
l’annonce de l’avènement du Mahdī, puis tourné vers les prédictions concernant la destinée de 
différentes dynasties. La littérature historique astrologique 65 apparaît à l’époque abbasside en 
« conjonction » avec le discours officiel qui justifie la prise de pouvoir de la nouvelle dynastie, 
puisqu’elle est en quelque sorte déterminée par les astres, au retour d’un cycle qui avait vu 
apparaître des dynasties iraniennes antérieures. Son moteur est la justification, la détermination 
astrale d’événements politiques mondains. Quant à la littérature astrologique prophétique, 
il s’agit de textes attribués à un prophète, à Muḥammad lui‑même, à un ʿAlide (ǧafr) ou 
à un savant. Les cas les plus répandus sont ceux attribués à Daniel 66 (Malḥamat Dāniyāl). 

60.  Ibn Ṭāwūs, Faraǧ al-mahmūm, p. 176 ; nous préparons une traduction de l’ouvrage ; Saliba 1992, p. 52.
61.  Al-Qazwīnī, Āṯār al-bilād, p. 234 et 572.
62.  Abel 1954.
63.  Kennedy 1962, p. 32.
64.  Fahd, « Malḥama », EI2, 1991, p. 231.
65.  Borrut 2014. La théorie s’appuie sur la philosophie naturelle aristotélicienne, en s’opposant à une histoire 
téléologique. 
66.  Cook 2002, p. 55-96.

jean-charles  ducène , florence  somer 189

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Leur trame reste identique : l’histoire événementielle est reprise jusqu’à la période de l’auteur 
anonyme puis continuée dans une perspective eschatologique. C’est une apocalypse historique 
dans laquelle l’auteur fait alterner événements historiques et bouleversements moraux 67, sous 
forme de cycles avec comme personnages principaux des souverains, des prophètes ou de 
prétendus prophètes. L’aspect moral est caractérisé par la mise en place de régimes musulmans 
qui établissent la justice, mais cela dégénère au bout d’un certain temps avec l’apparition de 
tyrans, dont les actions sont empreintes d’orgueil, de destruction et qui persécutent les tenants 
de la religion juste.

Le choix des événements historiques prédits comme vaticinia ex eventu peut révéler les 
orientations religieuses ou philosophiques de l’auteur. Cependant, le genre permet également 
qu’à côté d’événements historiques, il y en ait de purement fictifs, pseudo-historiques car ils 
participent à la construction du discours apocalyptique. C’est pourquoi, inversement, des 
événements fondateurs, pourtant bien connus des chroniqueurs, sont omis (cf. infra).

Les textes attribués à Ǧāmāsp relèvent de ce genre mais ils se caractérisent par le recours à 
l’astrologie et en particulier aux conjonctions de Saturne et Jupiter, pour justifier les événements 
historiques et les prodromes. La structure astrologique est ici déterminante car elle justifie en 
quelque sorte les événements évoqués puisque les conjonctions les auraient provoqués, comme 
l’explique l’auteur. Cependant, chaque rédacteur retravaille, étend, réarrange les éléments 
textuels de base qu’il a à sa disposition de sorte que chaque texte devient unique. D’un point 
de vue narratif, un récit-cadre avec un narrateur anonyme installe les protagonistes – Ǧāmāsp 
et son souverain – et raconte en quelles circonstances le souverain questionne Ǧāmāsp sur son 
devenir. Alors, le narrateur passe la parole à Ǧāmāsp en rapportant en style direct le discours 
de celui‑ci. Le savant donne alors une description cosmographique plus ou moins détaillée 
des sphères célestes, puis énumère les conjonctions et les événements qu’elles ont déterminés. 
Cependant, le récit devient intemporel car alors que Ǧāmāsp s’exprime après le déluge, tous 
les événements ne sont indiqués que par les conjonctions, sans notion d’antériorité ou de 
postériorité par rapport au moment de la narration. À côté de faits historiques, les événements 
fictifs participent du genre et de la construction du discours apocalyptique. La prédiction se 
termine par l’annonce du second déluge et se clôt par l’exhortation de Ǧāmāsp à son souverain 
d’avoir une vie droite, sans que le narrateur du récit‑cadre reprenne la parole.

Dans la tradition iranienne non musulmane, le caractère déterministe du propos s’accorde 
avec les prescriptions présentes dans certains passages de la littérature pehlevie qui investit 
le roi Goštāsp de l’idéal de la régence royale. Celui‑ci ne faiblira pas comme ce fut le cas de 
Ǧamšid car il est investi du rôle de guide divin du monde et il forme avec Ǧāmāsp l’incarnation 
de la loi et la religion selon la vision (dēn) zoroastrienne 68. Le prophète Zoroastre est, dans ces 
textes, investi de la capacité divinatoire pour conter le devenir du monde à Goštāsp, laquelle 
sera passée à Ǧāmāsp quand il aura quitté ce monde 69.

67.  Cook 1997, p. 37-69.
68.  Azarmouche, Ramble (2020) notamment pour la notion polysémique de dēn.
69.  Molé 1967, p. 236-237, 242. 

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…190

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 La version du manuscrit Paris, Bnf, arabe 2487, ff. 39r‑55v

Les deux versions arabes remontent au troisième quart du vie/xiiie siècle, mais hormis 
cette concomitance, leur mise par écrit se fait dans des contextes différents. La version de 
l’Ambrosienne est rédigée pour la cour rasūlide, alors que le Kitāb Ǧāmāsb fī aḥkām al‑qirānāt 
(Paris, Bnf, arabe 2487, ff. 39r‑55v) 70, est copié par un certain ʿAbd al‑Ṣamad ibn ʿAbd Allāh 
al‑Tiflīsī, le 6 ḏū l‑qaʿda 579/27 février 1281 à Ǧazīrat ibn ʿUmar. Comparé au texte de 
l’Ambrosienne, le texte de Paris suit un plan semblable mais n’est pas une seconde traduction 
du même texte iranien. Après le préambule d’usage, un narrateur anonyme date de 1300 
après le déluge l’apparition de Zoroastre, puis mentionne celle de Goštāsp, souverain qui eut 
Ǧāmāsp comme conseiller. Le narrateur met alors en scène Goštāsp interrogeant Ǧāmāsp, puis 
donne en discours direct la réponse de celui-ci, ce qui constitue le corps de la révélation. Elle 
est constituée de deux parties, une première très courte où sont décrites les 7 planètes, avec 
leurs caractéristiques astrologiques, et les objets qu’elles tiennent dans leurs multiples mains. 
Puis la deuxième partie développe à proprement parler le traité des conjonctions qui débute 
par celle qui présida à l’apparition de Zoroastre. Il donne ainsi 25 conjonctions associées à un 
événement politique et/ou religieux, lui‑même annoncé par d’autres signes précurseurs, soit 
d’autres bouleversements naturels ou politiques. Il finit par indiquer la conjonction qui présidera 
au second déluge et termine en annonçant sa date, selon ses calculs, 5445 ans en l’occurrence. 
Ǧāmāsp – dans le discours toujours rapporté par le narrateur anonyme – finit par exhorter 
son souverain à une vie juste et droite car seule la bonne réputation demeure.

	 Manuscrit de l’Ambrosienne (Fig. 1 et 2)

Le manuscrit C. 86 ou 342 71 est un maǧmūʾa ou recueil de 171 folios de 21 cm sur 15,5 cm, 
réunissant sept traités d’astrologie dont notamment (1) le Kitāb ʿ arḍ miftāḥ asrār al‑nuǧūm aussi 
appelé Kitāb Hirmis ʿ alā munqalab sinī l‑ʿālam (ff. 1‑100a), (3) le Ṭirāz al‑dahr qui nous occupe 
ici et (4) le Tafsīr du Kitāb al‑ṯamara li‑Baṭlīmūs d’Ibn al‑Dāyā (ff. 117b‑144a). Les différents 
ouvrages n’ont cependant pas été copiés par la même main. Les premier et quatrième traités ont 
été copiés en 1071/1660, mais les deuxième et troisième sont d’une autre main. Ce manuscrit 
appartient à la collection réunie par Giuseppe Caprotti (1869‑1919) commerçant italien, en 
poste au Yémen pendant 34 ans. Les manuscrits furent vendus et expédiés de Ṣanʿāʾ à Milan 
entre 1906 et 1909. L’origine yéménite du recueil est à souligner et ne fait aucun doute, la 
preuve en est que le septième traité du recueil (ff. 164-167a, 169‑171a) est un opuscule qui traite 
de la longitude de Ṣanʿāʾ et de tables astronomiques pour l’an 841/1487. Si la date ante quem 
de la rédaction de l’ouvrage est 675/1276‑1277, la marge du folio 114 donne à voir une note de 
lecture datée de ǧumāda II/1123/juillet 1711.

70.  De Slane 1883-1886, p. 441.
71.  Löfgren, Traini 1981, p. 166. Nous n’avons eu accès à l’ouvrage que par l’intermédiaire d’une copie 
photographique de sorte que nous ne pouvons rien dire du papier.

jean-charles  ducène , florence  somer 191

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ainsi le Ṭirāz al-dahr occupe 27 folios d’une écriture nasḫī relativement lisible quoiqu’un 
certain nombre de termes familiers ou de noms propres rares n’aient pas reçu de points 
diacritiques. Il est à souligner qu’un autre recueil de la même collection 72, le A 29 copié 
en 916/1510 donne à voir une autre copie du colophon de cet ouvrage.

On peut conclure que la période probable de copie du Ṭirāz se situe entre 675/1276‑1277 
et 916/1510.

	 Caractéristiques et contenu du texte yéménite

	 Muḥammad al-Fārisī : son rôle et ses interventions
La composition du texte est marquée par un prologue et une conclusion dus à 

Muḥammad al‑Fārisī, alors que le corps du texte est stylistiquement beaucoup plus simple, 
répétitif et stéréotypé. Dans son long préambule laudatif vis‑à‑vis du sultan, al‑Fārisī indique 
bien qu’il rédigea ce traité pour la bibliothèque (li‑ḫizāna) sultanienne, expression caractéristique 73 
d’une commande du pouvoir plus qu’une dédicace opportune d’un auteur. Le corps du texte 
est une histoire astrologique dont les mentions de conjonctions planétaires sont suivies par des 
narrations historiques ou fictives. Le narrateur en est Ǧāmāsp mais qui est introduit lui‑même par 
un narrateur omniscient dans une forme de récit-cadre. Avant d’entrer dans l’énumération des 
conjonctions et des prédictions, Ǧāmāsp en donne un récapitulatif programmatique. Le déroulé 
des conjonctions fait apparaître une série de personnages dont certains sont personnifiés par des 
caractéristiques somatiques – en accord avec la physiognomonie du temps –, et leur succession, 
quand ils sont identifiables, fait fi de la chronologie. Par ailleurs, Muḥammad al‑Fārisī prétend 
à deux reprises avoir traduit ce texte du pehlevi, à partir d’un manuscrit qui portait le texte en 
pehlevi avec une explicitation en persan (devons‑nous comprendre une traduction interlinéaire ?) 
qui était en possession de son père. À la mort de celui‑ci, il ne ménage pas ses efforts pour le 
retrouver. La question de l’existence d’un original persan restait en suspend, mais Florence Somer 74 
a rapproché de ce texte arabe une version persane intiluée Aḥkām‑i Ǧāmāsp, présente parmi les 
manuscrits inédits de Marijan Molé (1924‑1963) (Paris, IRHT, fonds Molé). La comparaison 
montre que les deux textes – celui de Molé et celui d’al‑Fārisī – proviennent d’un même 
texte antérieur. Ils ont le même déroulement narratif, ils évoquent les mêmes personnages 
historiques, ils présentent les mêmes horoscopes et partagent souvent la même phraséologie. 
Cependant, le texte d’al‑Fārisī est par endroit abrégé et stylistiquement plus répétitif, alors que 
dans le prologue il a un style plus emprunté, ce qui trahit la traduction du corps principal du 
texte. Par ailleurs, dans la mention des événements à venir, la mort d’al‑Qāʾim est prévue par 
al-Fārisī en 675/1276‑1277 ou 676/1276‑1277, ce qui laisse à penser que l’œuvre a été réalisée 
avant cette date, mais l’auteur meurt également en 676/1276‑1277 ! Al‑Fārisī intervient aussi 
directement à sept reprises dans le texte pour apporter un détail ou préciser une date. Ainsi, 

72.  Löfgren, Traini 1981, p. 17.
73.  Sayyid 2003, p. 14.
74.  Somer 2022.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…192

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


il ajoute une anecdote sur Mani ; il précise la méthode à appliquer pour calculer la date d’un 
événement à partir des conjonctions et en particulier le calcul de la durée de l’islam ; il livre 
une anecdote concernant la disparition d’al‑Muqanna’ et une autre concernant le beau‑fils de 
Faḫr al‑Dīn Rāzī (m. 606/1209). Il calcule finalement la date de la disparition d’al‑Qāʾim, celle 
de l’apparition du maître de la conjonction et de l’année du second déluge. Cette médiation 
d’al‑Fārisī est suggérée d’une manière plus subtile mais plus fondamentale dans le prologue, 
lorsque al‑Fārisī – astrologue – s’installe à côté de son souverain‑mécène al‑Muẓaffar qu’il 
encense, à l’instar de Ǧāmāsp qui demeure obséquieux devant Goštāsp.

Enfin, le dernier souverain mentionné par al-Fārisī qui précède les temps futurs de la 
prédiction et qui lui est donc contemporain est mentionné élogieusement : « Il verra le jour 
dans le deuxième climat, dans le territoire des Hāšimites, en un lieu extrêmement sacré, où 
des délégations viendront le voir. Il aura en taille le quart d’une taille normale, il sera blanc 
de teint, d’un beau visage, d’un long nez, avec les sourcils voûtés, il sera versé dans la science 
et la connaissance, supérieur en sagesse et en sciences, généreux avec sa population. Il élèvera 
leurs demeures, il fera montre de justice et ses actions seront bonnes. Il conquerra le pays et 
le gouvernera sans massacre ni peine. Il aura le dessus sur ses opposants. Il sera un vainqueur 
heureux dans toutes les situations et dans toutes les actions, quelle que soit la direction prise. 
Sa propagande s’établira dans le premier climat, dans sa terre natale et en Inde. » Or, cette 
évocation sibylline correspond exactement au sultan Rasūlide al‑Muẓaffar Yūsuf. En effet, il 
est né à La Mecque, nous avons vu qu’il était lui-même savant, constructeur, et les musulmans 
contemporains de l’Inde l’ont vu comme leur protecteur 75.

	 Hermès – Idrīs – Ǧāmāsp 
À l’entame du texte comme dans sa conclusion, al-Fārisī attribue la sagesse de Ǧāmāsp 

au fait qu’il l’aurait reçue d’Hermès Trismegiste, aussi appelé Idrīs. Or, dans la tradition 
musulmane, les deux personnages sont souvent identifiés l’un à l’autre 76. Et remarquons que 
l’on retrouve un traité astrologique attribué à Hermès tant dans le ms de l’Ambrosienne 
(ff. 1‑100b) que dans celui de Paris (Bnf, arabe 2487, ff. 32v‑38r). La plus ancienne association 
dans un texte arabe entre Hermès le Sage (al‑ḥakīm) et l’astrologie remonte à Théodore 
Abū Qurra 77 (fl. ca 805‑829), spécifiquement pour construire l’image d’un prophète versé en 
matière de connaissance des planètes, du zodiaque et de leur influence. L’action accordée à 
la lumière des astres dans le déterminisme astrologique peut également marquer l’influence 
diffuse de l’hermétisme.

75.  Al-Fāsī, al-ʿIqd al-ṯamīn VII, p. 489 ; Vallet 2007. Nous remercions Éric Vallet d’avoir attiré notre 
attention sur cette identification.
76.  Al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nation, p. 188.
77.  Van Bladel 2009, p. 85-86.

jean-charles  ducène , florence  somer 193

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Cosmologie : les neuf sphères et leur influence
Contrairement à la cosmologie médiévale traditionnelle, fidèle au modèle de Ptolémée, le 

monde supralunaire ne s’étage pas chez al‑Fārisī sur huit sphères mais neuf. Cette neuvième sphère 
pourrait provenir de l’interprétation astrologique de l’Ennéade 78 dans l’hermétisme, c’est‑à‑dire 
un groupe de neuf dieux finalement conceptualisé comme étant une ultime neuvième sphère, 
au‑delà des sphères des planètes et de celle des étoiles fixes sur laquelle le zodiaque est conçu. 
On retrouve ce concept incidemment dans la littérature astronomique philosophique, comme 
chez les Iḫwān al‑Ṣafāʾ 79 où cette neuvième sphère est appelée al‑falak al‑muḥīṭ, « la sphère 
englobante ». Remarquons que dans l’énumération cosmographique du prologue, Ǧāmāsp 
énumère les planètes depuis Saturne jusqu’à la Lune en leur donnant un numéro d’ordre 
inverse à celui des sphères planétaires. Ainsi la première planète – Saturne – se retrouve 
littéralement sur la septième sphère planétaire. L’influence de ces planètes sur le monde 
supralunaire s’effectue par la lumière et par les « contacts » des planètes dans le zodiaque. Mais 
à chaque conjonction reprise dans son texte, al-Fārisī a soin d’indiquer qu’elles n’ont lieu que 
grâce à la volonté divine qui les décrète, les planètes n’étant finalement que ses instruments, 
l’omnipotence de Dieu est préservée.

	 Eschatologie et figures apocalyptiques : al‑Qāʾim, le Mahdī et le second déluge
Rappelons que l’eschatologie musulmane qu’elle soit sunnite ou chiite énonce une série 

d’étapes dans cette approche de l’Heure du jugement sans qu’il y ait cependant consensus sur 
l’ordre et l’identité des intervenants parmi les signes annonciateurs. Auront lieu tout d’abord les 
prodromes ou signes précurseurs (ašrāṭ), puis viendra l’anéantissement (fanāʾ) lorsque retentira 
le son de la Trompe dans laquelle soufflera l’ange Isrāfīl. L’étape suivante sera la résurrection 
(qiyāma) lorsque retentira le second coup de trompe, enfin aura lieu le rassemblement (ḥašr) par 
Dieu des hommes, anges et djinns dans l’attente du Jugement (yawm al‑dīn ou yawm al‑ḥisāb). 
Ce sont bien les éléments du prodrome, par leur aspect plus dramatique, qui suscitèrent 
l’émergence de diverses traditions 80 selon les courants de pensée. Ainsi, parmi les signes de 
l’annonce de l’Heure, il y a l’arrivée du mahdī, guide ultime de la communauté, qui la mènera 
dans la voie droite. C’est lui ou Jésus qui écrasera le maître des forces du mal en la personne 
de l’Antichrist ou Daǧǧāl. Il établira alors un règne de justice qui préparera l’anéantissement 
et la résurrection. Pour certains, le mahdī ne sera autre que Muḥammad ; pour la majorité des 
sunnites, il s’agira plutôt de Jésus devenu pleinement musulman ; en revanche pour les chiites, 
il s’agirait de ʿAlī ou plus généralement du dernier imam caché, revenu comme « maître du 
Temps » (wālī al‑Zamān). Or, si cette prophétie de Ǧāmāsp aboutit bien in fine à la résurrection, 
elle brouille la perspective en multipliant les acteurs qui a priori devraient s’exclure. Ainsi, à 
l’approche des fins dernières et après le passage des Mongols, al-Fārisī en se différenciant 
de Ǧāmāsp, prédit la mort d’al‑Qāʾim. Revenant aux prédictions, il annonce l’apparition du 

78.  Motte 1995, p. 97-102 ; Mahé 1978, p. 37-40 ; 2007, p. 940.
79.  Ragep, Mimura (éd.) 2015, ar. p. 10.
80.  Gardet 1967, p. 224, 262-263.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…194

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


maître de la conjonction, puis du mahdī de la descendance de Fāṭima 81, puis de l’Antichrist 
qui sera anéanti par un certain ʿAbd Allāh et non le mahdī, puis se succéderont finalement 
cinq souverains avant l’anéantissement final qui prend la forme ici d’un second déluge 82. Celui‑ci 
est aussi mentionné dans le texte de Paris (Bnf, arabe 2487, f. 54r) et la version iranienne de 
Molé (Aḥkām‑i Ǧāmāsp, p. 65). Ce concept apparaît dans l’histoire astrologique par l’emprunt 
de l’année-monde à l’astrologie indienne 83 où le cycle connaît un déluge à son entame et se clôt 
par un second événement, littéralement « cataclysmique », comme l’assume l’étymon grec du 
terme français, « inondation ». Le second déluge n’est pas la conclusion finale de l’histoire car 
il est suivi par le Jugement dernier et la résurrection, ce qui montre un syncrétisme assumé 
entre une tradition iranienne et la dogmatique musulmane. À l’époque islamique, le déluge 
final réapparaît dans l’astrologie historique arabe dès le Kitāb fī l‑qirānāt wa‑l‑adyān wa‑l‑milal 
de Māšāʾ Allāh 84, en 194/810.

Une telle finalité apocalyptique est héritière d’un concept cyclique propre à l’astrologie 
grecque qui commence et se termine au moment où toutes les planètes se rassemblent en 
conjonction au point zéro de l’écliptique. Le même mythe astral veut que les événements du 
monde soient également régis par les conjonctions de deux ou plusieurs planètes, lesquelles, 
selon leur nature et leur emplacement dans les maisons zodiacales, fastes ou néfastes, influencent 
la période terrestre sous leur égide. Un rassemblement planétaire augurant la fin prophétique 
du monde est cité par Ibn al‑Qifṭī dans une histoire sur la prédiction d’Abū‑l-Faḍl al‑Ḫāzimī 
d’un cataclysme qui aurait dû se produire à la fin du mois de ǧumādā II de l’année 582 de 
l’hégire (16 septembre 1186) où toutes les planètes se sont trouvées à 20 degrés dans le signe 
de la Balance 85.

Ce patchwork doctrinal laisserait penser que le rédacteur premier n’a pas voulu s’inscrire 
dans un courant islamique clairement défini, mais a cherché à être acceptable par la majorité 
d’entre eux.

	 Éléments historiques retenus
En tenant compte des sous-titres, on obtient un total de 39 séquences événementielles, 

présidées par une conjonction spécifique. On en compte 16 qui précèdent l’avènement du 
prophète Muḥammad, celle‑ci étant la dix‑septième, s’ensuivent 15 jusqu’à la période de 
l’auteur, postérieure d’une génération aux invasions mongoles. Il en reste ainsi 8 qui relèvent, à 
proprement parler, des prédictions. Parmi les éléments « historiques » textuellement dénommés, 

81.  Cette ascendance pour le mahdī est présente dans les traditions sunnites sans être dominante ni faire 
autorité, contrairement aux traditions chiites, Gardet 1967, p. 467-468.
82.  Segovia 2015, p. 106 ; il y a un développement de l’auteur où il fait un parallèle entre Noé et Muḥammad 
dans lequel ce dernier aurait eu tendance à s’identifier au premier, du coup, quand Muḥammad met en garde 
contre le cataclysme à venir, il aurait eu en tête un nouveau déluge. 
83.  Kennedy 1962, p. 23-46.
84.  Pingree 2005, p. 96.
85.  Ibn al-Qifṭī, Taʾrīḫ al-ḥukamāʾ, p. 426. L’auteur ajoute que comme ce jour-là rien ne se passa, les 
astrologues devinrent la risée de la population et des poètes les brocardèrent.

jean-charles  ducène , florence  somer 195

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


on dénombre tout d’abord huit prophètes d’époque préislamique, à savoir Noé, Abraham, Moïse, 
Alexandre, le Christ (al‑Masīḥ) – non ʿĪsā ibn Maryam –, Mani, et « le Seigneur des envoyés 
et le Sceau des prophètes », soit Muḥammad pas autrement énoncé. Au sein de cette série, 
Bahrām [Ier], Mazdaq et Bahrām [VI] sont mentionnés comme souverains, Mazdaq perdant ici 
son caractère de réformateur religieux. Pour l’époque islamique, à l’exception de Marwān [II], 
aucun calife n’est textuellement cité et les Omeyyades sont d’abord évoqués sous l’appellation 
péjorative de « mangeurs de foies » (Akālat al‑akbād) alors que le nombre de quatorze souverains 
leur est attribué – ce qui est exact. Alors que dans les apocalypses courantes, les dynasties 
honnies sont dénommées de manière obvie ou déguisée 86, l’expression de « mangeurs de foies » 
remonte à l’épithète donnée à Hind bint ʿUtba, la mère du futur calife Muʿāwiyya, qui, à la 
bataille d’Uḥud, lorsque Ḥamza ibn Abī l‑Muṭṭalib fut renversé par un coup de lance fatal, le 
mutila et mangea son foie 87. Cet acte qui lui vaudra le surnom de « mangeuse de foies » est vu 
comme une coutume barbare insultante envers la partie la plus précieuse du corps humain 88. 
Cependant, son extension péjorative pour désigner les Omeyyades dans leur ensemble ne se 
retrouve nullement chez les chroniqueurs arabes mais proviendrait ici de l’original persan, la 
formulation équivalente étant « jigar‑ḫwarān » (جگرخواران). Cette péjoration des Omeyyades ne 
s’accompagne pas d’un éloge des Abbassides car ceux‑ci n’apparaissent pour ainsi dire qu’en toile 
de fond. On relève la mention du surnom de al‑saffāk, « Celui qui verse le sang », (f.110) pour 
le souverain qui inaugure une dynastie grâce à Abū Muslim, soit une allusion voilée au nom de 
règne du premier des Abbassides, al-Saffāḥ, le « Sanguinaire ». Bizarrement, ce sont plutôt les 
agitateurs religieux, les hérésiarques et les dissidents qui ont l’heur d’être cités : Abū Muslim, 
al‑Burquʿī, al‑Muqannaʿ, ʿAmr ibn Layṯ (le fondateur des Saffārides), puis Abū Manṣūr 
Sebüktikin (le fondateur des Ġaznavides), son successeur Maḥmūd et finalement les Mongols 
vilipendés. Le choix des agitateurs politico-religieux se comprend puisque les conjonctions 
déterminent expressément des bouleversements religieux mais ceux retenus témoignent d’un 
tropisme singulièrement iranien et myope face aux réels courants politico-religieux qui agitèrent 
le monde musulman. Les Būyides, les Fāṭimides, les Qarmates sont passés sous silence, rien 
n’est dit des croisades ou de l’arrivée restauratrice des Seldjoukides et des Ayyoubides. Quant au 
Maghreb, il est bien évoqué deux fois mais sans détail. Dans le cas des prétendus prophètes, on 
peut souligner que ceux ici retenus – Mazdak, Mani, al‑Burquʿī, al‑Muqannaʿ – se retrouvent 
dans les listes ou chapitres d’ouvrages consacrés à cette problématique dans le domaine iranien, 
comme le Siyāsat Nāmeh 89 de Niẓām al‑Mulk et les Āṯār al‑bāqiya d’al‑Bīrūnī 90. Tout ceci 
conforte le centre de gravité iranien de la version originale du texte mais n’explique pas les 
choix historiques de l’auteur. Et la plupart de ces personnages – hérétiques ou politiques – 
sont marqués par un défaut, une tare physique, comme cela était le cas dans la littérature 

86.  Cook 1997, p. 49-50.
87.  Al-Yaʿqūbī, Taʾrīḫ II, p. 48 ; Buhl, « Hind bint ʿUtba », EI2, 1967, p. 471 ; El Cheikh 2015, p. 17-37.
88.  Robinson, « Kabid », EI2, 1974, p. 341-348.
89.  Niẓām al-Mulk, Traité de gouvernement, p. 327, 332 ; De Smet 2021, p. 298-304. 
90.  Al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nation, p. 186-198.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…196

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


hérésiologique 91 au point où l’on peut se demander si cette littérature n’a pas servi de fond pour 
alimenter ce genre spécifique, en la dégageant d’une perspective dogmatique. Les « hérétiques » 
sont récupérés comme personnages historiques mais pas systématiquement dénoncés comme 
imposteurs. Ajoutons enfin que deux des personnages annoncés ont des yeux bleus, caractères 
négatifs associés à l’immoralité et de mauvais augure 92.

Les horoscopes historiques qui narrent la marche du monde à partir des conjonctions 
des planètes, principalement celles de Saturne et Jupiter, sont un héritage sassanide iranien 
autant que le mythe du temps cyclique qui se clôt par un cataclysme, ce qui a été mis en 
exergue par Kennedy 93. La référence à Ǧāmāsp, le vizir visionnaire du roi mythique Goštāsp 
et son rôle dans des textes apocalyptiques sont également un topos littéraire zoroastrien qui a 
particulièrement été développé dans la littérature pehlevie. Par ailleurs, l’existence de chroniques 
mêlant du matériel historique et mythique appartient également à l’héritage sassanide qui 
associe régulièrement un roi et son sage vizir depuis l’époque d’Ardašīr 94, le fils de Pabak 
jusqu’au roi Yazdaǧird, fils de Šahryār. Le fait que ces prédictions attribuées à Ǧāmāsp aient 
été utilisées par des astronomes de différentes tendances religieuses musulmanes (sunnites, 
ismaéliennes) sur base d’un substrat zoroastrien prouve qu’il était adapté pour motiver des 
revendications politico-religieuses indépendamment de la pensée religieuse qui l’utilisait. La 
conjonction astrale dédoublait la légitimité de la prétention politique. Dans le temps long 
qu’il nous est donné à connaître, chaque auteur modèle sa propre trame et choisit d’appuyer 
certains éléments et d’en omettre d’autres. Par ailleurs, les transferts de savoirs iraniens vers 
le Yémen au viie/xiiie siècle sont déjà attestés : nous l’avons vu avec al‑Baylaqānī, l’un des 
maîtres d’al‑Fārisī et plus singulièrement nous l’avons démontré à propos d’une table de 
coordonnées géographiques 95. Avec cette version d’al‑Fārisī, on a l’adaptation d’un savoir 
iranien dans un cadre islamique et yéménite. L’aspect yéménite est ici crucial mais en partie 
crypté. Il est d’abord factuel par l’identité de l’auteur et du souverain auquel l’ouvrage est 
destiné, mais il devient éclatant et pourvoit le texte d’un sens final quand on comprend que 
le principal souverain subsistant face aux Mongols d’après cette prédiction n’est autre que le 
sultan Yūsuf al‑Muẓaffar lui‑même ! Al‑Fārisī réinterprète un texte ancien en l’actualisant 
pour donner une légitimité supplémentaire aux Rasūlides. Leur pouvoir est alors en phase 
ascendante et il n’a aucun rival à proximité, bien au contraire, il est reconnu au‑delà du Yémen. 
Al‑Fārisī donne aussi une image bien sombre des Mongols mais leur menace est passée et le 
Yémen n’a jamais été leur objectif. Cette manière de nouer les événements passés, un souverain 
présent victorieux et la science des astres semble être privilégiée quand le savant est proche 
du prince. Ainsi, le sultan mamelouk Baybars 96 n’était‑il pas dans certaines inscriptions ṣāḥib 

91.  De Smet 2021, p. 295.
92.  Richardson 2014.
93.  Kennedy 1963, p. 315-327.
94.  Il s’agit d’un mythe fondateur sassanide qui n’a pourtant aucune assise historique, Cereti, « Kār-nāmag 
ī Ardašīr ī Pābagān », EncIr, 2011, p. 585-588. 
95.  Ducène 2013, p. 42-45.
96.  Eddé 2012.

jean-charles  ducène , florence  somer 197

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al‑qirān « maître de la conjonction », de 1265 à 1269, tant qu’il fut proche du cheikh al‑Ḫaḍir 
al‑Mihrānī ? Al‑Fārisī, l’astrologue, se limite‑t‑il ici à confirmer que les étoiles ont prévu l’arrivée 
providentielle du souverain et la portée bénéfique de son règne ? Sans doute pas, car le texte 
se clôt sur une exhortation morale à destination du prince – ici le sultan al-Muẓaffar – à une 
conduite juste et équitable envers ses sujets, comme l’Histoire le retiendra selon les derniers 
conseils de Ǧāmāsp, le sage astrologue pilier de la justesse du pouvoir royal.

	 Texte arabe

كتاب طراز الدهر في أسرار الخلق والأمر في الأحكام الجاماسبية علـى القرانات العلوية

وتتلوه كتاب طراز الدهر في أسرار الخلق والأمر في الأحكام الجاماسبية 9  عـلى القراناًت العلوية وما يدلّ عليه من 

محمدّ  الدين  بدر  الكامل  الفقيه  ونقله  الفاضل جاماسب  الحكيم  استخراج  والدول من  الملوك  وانتقال  والملل  النبوات 

بن ابي بكر الفارسي إلى اللغة العربية من الفارسية رحمه اللهّ تعالى.

بسم اللهّ الخالق الأكبر حرّ من لكلّ خائف لا طاقة لمخلوق مع اللهّ عزّ وجلّ وصلى اللهّ على محمدّ سيدّنا وأهله وصحبه 

وسلمّه تسليماً كثيراً.

للهّ يخرج غرائب الأنوار من  اللهّ على محمدّ سيدّنا على آله وصحبه وسلام. الحمد  اللهّ الرحمن الرحيم وصلى  ]102[ بسم 

موج 9  غيوب البحار ويظهر عجائب الأسرار باختلاف الليل والنهار. خلق الأرض وأخرجها من العدم إلى الوجود من 

غير مدّة ولا مادة ولا إفتقار وخلق الفلك الدوار وركب فيها ا�لكوكب السياّر ليقضى في العالم السفلى باتصّالات الأنوار 

ما هو كائن وما هوات إلى }يوَم تبُلىَ السرََائرُِ{ 9  لا اله إلا هو يعلم ما في السموات وما في الأرض وكلّ شيئ عنده 

بمقدار نحمده على ما أفاض علينا من عالم الأنوار ونشكره على ما أسبغ 10  علينا من النعم في الستر والأظهار والصلاة 

على خير من إرتضاه وأشرف من إصطفاه محُمدّ النبي المختار صلى اللهّ عليه وعلى آله وصحبه وعترته المصطفين الأخيار 

ما يحرك فلك ودواّر وأشرق كوكب وسار يقول الفقيه إلى اللهّ تعالى محمدّ بن ابي بكر الفارسي اماّ بعد فإنّ اللهّ تعالى 

له الحمد والثناء والشكر والنعماء لماّ أفاض عليّ من أنوار فضله وشرفني ووفقني بخدمة المقام الأعظم شاهنشاه المعظّم 

مالك رقاب الأمم سلطان الدولة القاهرة وصاحب البراهين الظاهرة المؤيدّ باللهّ المفوض أمره إلى اللهّ مولانا ومالكنا 

السلطان السيدّ الأجلّ العالم العامل العادل الفاضل الكامل المؤيدّ المظفرّ المنصور الملك المظفرّ 10  شمس الدنيا والدين 

سلطان الإسلام في العالمين جامع فضائل العرب والعجم مالك مشرف الفضيلتين السيف والقلم خابر جلال الزينتين 

ابي المنصور يوسف ابن عمر خليل  المنشور  المسرور والعلم  العلم  الملوك والسلاطين ذي  الدين سيدّ  العلم والعمل نصرة 

97.  Ms : الحاماسىه.
98.  Ms : ىحج.
99.  Coran LXXXVI, 9. 
100.  Ms : اسبع.
101.  Ajouté en marge lors d’une collation.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…198

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


بالتجديد في كلّ وقت وأوان  الدهور والأزمان متابدة  باقية بين 10   البنيان  ثابته  اللهّ قواعد م�لكه  أمير المؤمنين جعل 

ولا زالت كلّ راية باسمه يعقد خافقيها وكلّ صفيحة لنصره تجرد بارقيها ممتثلة أو أمره ومراسيمه منكشفة بأنوار عدله 

ظُلم ]ظ102[ الدهر ومظالمه وأدام له النصر والتمكين وحلهّ الملك فيه وفي عقبة إلى يوم الدين وانيّ لم أزل من تشرفت 

وأستخرج جواهر  العجيبة  الحقيقة  أسرارها  عن  وأكشف  العربية  العلوم  على  أبحث  بعرفة كرمه  وإستمسكت  بخدمته 

أن احظى  ما يحبّ من خدمته وإعتماداً على  أظهاراّ  السلطانية  الخزائن  به  لاتّحف  الذهب  الطلب وأستنبط معادن 

بحضرته انهّ لماّ كان حياة الوالد كان عند الأحكام الجاماسبية وكان ضنيناً بها وهو قول الحكيم العظيم جاماسب الذي 

براهيم  إستخرج قواعد العلوم والحكمة لمن يظهر بعده جيلاً بعد جيل وأمةّ بعد أمةّ وكان في عصر قريب من زمان إ

الخليل عليه السلام ولم يتقدمه في الوجود من الحكماء سوى 10  شيث ابن آدم عليهما السلام المسمّى بساديمون وبعده 

هجرة  الحكماء  أقدم  فهو  علومه  أسرار  ومن  كلامه  من  العلم  وإستفاد  الهرامسة  بهرمس  المسمّى  عليه السلام  إدريس 

في  في فكري وإرتسم  اللهّ ووقع  الهمنى  اللهّ تعالى ورضوانه  الوالد رحمه  إنتقل  لماّ  ثم  فأحمدهم حكمة  وأعظمهم مرتبة 

فيه  ما  وأياّم أحلّ  أعوام وأشهر  فيه  عليه فطالعت  الأسرار وأعتمد  فيه من  ما  لأعلم  اليه  وأنظر  بالبحث عنه  ذكري 

من مرموز الكلام لاتّحقق ما أودع فيه من أسرار الأحكام فاستخِرت اللهّ سبحانه وتعالى وأخذت في شأنه وأظهار 

ما فيه وإستخرجت جواهره من مخابيه ووجدته مرموزاً باللسان الفهلوي ومقرونا بالمعاني الفارسي وأعانني اللهّ سعادة 

من حكمت الأحكام وبوصف صفته وكريم عنصره وشريف أروقته فاستخرجته وترجمته من اللسان الفهلوي المتن إلى 

اللسان العربي المبين وسميتها الأحكام الجاماسبية في أسرار حركات الأبواب العلوية لتكون إسمها مطابقاَ لمعناها ووسمها 

المناهج ورفعني إلى  اللهّ تعالى على ما الهمني إلى أوضع  على فحواها وإختصت 10  بها برسم خزائن كتبه فشكرتُ  دالاًّ 

الحمد والثناء على ما  الحمد أهل  للهّ أهل  فالحمد  المكتوم  الأمر  المكنون وأوضحت  السرّ  المعارج بأن أظهرت هذا  أعلى 

خصّني به من العناية والاغتناء لماّ كشف لي من مرموز هذا الأحكام ]103[ وأظهر لي فيه غاية المرام مسُتمداً في 

ذلك كلهّ من مشارق أنوار ومسُتضيئاً بأنوار سعده من عالم أسراره المؤيدّ بالعناية الإلاهية والحمد بالمعاد الربانية الذي 

حكم له بالملاء الأعلى انهّ من الائمةّ الذين يهدون بالحقّ وبه يعدلون جعله اللهّ من الائمة العالمين العادلين وجعله كلهّ 

في عقبة إلى يوم الدين.

نقله  العربية  اللغة  إلى  الفارسية  البهلوية  اللغة  من  المنقول  جاماسب 10   الفيلسوف  الفاضل  الحكيم  قول  معني  بتداء  إ

علىّ  أفاض  اللهّ تعالى  إن  الفيلسوف جاماسب بن كركح  الفاضل  الحكيم  قال  محمدّ بن ابي بكر الفارسي  اللهّ  إلى  القفير 

من أنوار أسراره وجعلني من المحبيّن لدولة السلطان في زماني وهو شاه جهان دار السلطان المعظم شاهنشاه الأعظم 

أنظر في أسرار  بأن  أمرني  الأنام من خزائن فضله  أيضًا عدله وأفاض على  العالم  الذي أحيا  كوشاسپ لهرساپ 10  

العلوم الحكمية الذي فضلني اللهّ بها على كبير من خلقه وأكرمني بأن أصنع 10  الحقّ في مسُتحقهّ بما تفيضه الأسرار 

102.  Ms : بيقا.
103.  Lecture corrigée dans la marge, dans le texte سور.
104.  Ms : اختصيت.
105.  Ms : حاماست.
106.  Ms : كرساس ىهرات.
107.  Autre lecture possible : اضع

jean-charles  ducène , florence  somer 199

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الربانية والحكم الإلاهية ما يظهر في العالم العنصري والاسطُقش السفلى من أثار الحركات الف�لكية وأنوار الاتصّالات 

ا�لكونية من الحوادث والتغيرات 10  بما تكون وبما هو آت من إختلاف الملك وإنتقال الدول وإلى من ينتقل الملك 

ووجهتُ  طاعته  أمر  وامتثلتُ  الساعة  قيام  إلى  بعد جيل  قرن جيلاّ  بعد  قرناً  وغيرهم  عقبه 10   إلى  بعده  ملك  من 

ما  بعده  ثم ذكر  وتركيبها  ا�لكواكب  وطبائع  وترتيبها  الأفلاك  أحوال  بذكر  أولّاً  فنبدأ  الإستطاعة  قدر  على  فيه  النظر 

يظهر لنا من دلائل الحركات الف�لكية والقراناًت ا�لكوكبية من التغير والحوادث في العالم السفلى وزمان كلّ حادث 

الماء  في  الأرض  غمور 11   وقت  إلى  به  وانتهيتُ  عليه السلام  نوح  زمان  في  الواقع  الطوفان  من  بالقول  فبدأتُ  قال 

مرّة ثانية كما بدأها اولّ مرّة وهو خراب العالم التي هى الطومة 11  ا�لكبرى والقيامة العظمى وذكرتُ ما يظهر من الرسل 

الـذين هم أصحاب الشرائع من الملل ومن الملوك الذين هم قواعد ]103ظ[ الملك والدول ومن الخوارج المبدلين للدين 

إلى الإختصار في المقال إعتناء للناظر فيه من الضجر  والعمل وأهملتُ ذكر حكم ما سواهم بعد أن نبهتُ عليهم ميلاً 

واظهاره  إستخراجه  في  زمان  بعد  زّمان  وفي  قوم  بعد  قوماً  تتراً  بعدي  يأتون  الذين  العلماء  إلى  الحكم  واحلتُ  والملل 

إذا أرادوا الوقوف على أسراره بما تتضيه النصية 11  الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية وذكرتُ ما يظهر في الآفاق من 

الترك وطائفة من  الغرائب 11  في الأقاليم السبعة ما يختصّ بأرض الفرس وأرض  العالم من  العجائب وما يجري في 

يستحقهّ فيجهل  لا  عليه من  ليلا يقف  العرب وجعلتهُ من مرموز  الهند وجزيرة  الروم وأرض  أرض الشام وأرض 

مقداره أو يتحقق من لا يستوجبه فيكشف أسراره الربوبية المكتومة التي ليست لكلّ أحد معلومة وأعلم فإنمّا ذكرت 

وبينت من الأحكام هو من العلم الذي هو يذكره من أسرار إدريس عليه الصلاة والسلام.

القول على الأفلاك ومراتبها

اللهّ السموات  قال الحكيم الفاضل الجامسب عن قول إدريس عليه الصلاة والسلام المسمّى هرمس الهرامسة خلق 

وخلق  عليها  تدور  لها  شاملة  والسموات  ترَوَنهَاَ{ 11   عمَدٍَ  }بغِيَرِ  ثابتة  الدائرة  في  كالمركز  وسطها  في  فيها  وجعله  السبع 

نظام  يتمّ  وبهما  بعدها  القمر  ثم  العقد  وواسطة  الأعظم  النير  وهي 11   أعظمها  الشمس  وجعل  السبعة  ا�لكواكب 

الثامن محيطًا على الأفلاك السبعة وهو فلك البروج  المتحركة 11  وخلق الفلك  الباقية وهى  العالم ثم الخمسة ا�لكواكب 

الإثنى عشر وفيه ا�لكواكب الثابتة وخلق الفلك التاسع محيطًا على الكلّ يحيط جميع ما فيه ضمنه من الأفلاك حركة 

تسير من المشرق إلى المغرب ليعلم حركة 11  طلوع ا�لكواكب ويتميزّ به المشارق من المغارب وأجري ا�لكواكب السبع 

في البروج الإثنى عشر ليظهر حركاتها وإتصّالاتها في العالم السفلى ما تقتضيه أسرار الربوبية والحكم الإلهية وجعل لكلّ 

108.  Ms : التعبيرات.
109.  Ms : عقبها.
110.  Ms : عمور.
111.  Ms : الطامة.
112.  Ms : الىصىه.
113.  Ms : العراب.
114.  Coran XXXI, 10.
115.  Ms : هو.
116.  Ms : المحىره.
117.  Ms : تحركة.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…200

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


كوكب من ا�لكواكب السبعة فلكًا من الأفلاك السبعة فأولّها كيوان وهو ]104[ زحُل في الفلك السابع الذي هو 

أعلى الأفلاك السبعة وهو نحس ذكر نهاري طبعه البرودة واليبوسة وا�لكوكب الثاني زراوشُ وهو المشتري في الفلك 

السادس وهو سعد ذكر نهاري طبيعته الحرارة والرطوبة وا�لكوكب الثالث بهرام وهو المريّخ في الفلك الخامس نحس 

ذكر ليلي طبعة الحرارة واليبوسة والرابع خور شيد وهو الشمس في الفلك الرابع وهى 11  النير الأعظم ولها القوة التامة 

سعد مع السعود نحس مع النحوس ذكر نهاري طبعها الحرارة واليبوسة وا�لكوكب الخامس ناهيد وهى الزهُرة في الفلك 

والثالث سعد انثى ليلية طبعها البرودة والرطوبة المعتدلة ويستمدّ القوة من الشمس وا�لكوكب السادس وهو عطارد 

في الفلك الثاني سعد مع السعود نحس مع النحوس ممتزج ذكر نهاري ويستمدّ القوة من الشمس وا�لكوكب السابع 

ماه وهو القمر في فلك الأولّ وهو الذي ثلثا سعد انثى ليلي طبعة البرودة والرطوبه ويستمدّ القوة والنور من الشمس 

ومخرجه من القوة إلى الفعل ويتحركّ حركة سريعة تتصّل الجميع ا�لكواكب ولا يتصّل به شئ من ا�لكواكب وبسبب 

هى  التي  الخمسة  وانظاره  اتصّالاته  بسبب  الأنوار  امتزاج  فيتحصل  ببعض  بعضها  ا�لكواكب  أنوار  اختلط  بها  إتصّاله 

المقارنة والتسديسان والتثليثان والتربيعان والمقابلة فيحدث بسبب ذلك الحوادث اليومية ويظهر التغير والتبدل في كلّ 

حركته  لسريعة  الأعلية  الأحكام  في  القول  أكثر  على  الاعتماد  وليس  السفلى  العالم  هو  الذي  عالمنا  في  وساعة  لحظة 

القول في الأفلاك فلنذكرالان ما هو مراد  اتصّالاته فإذا قدموا عناّ من  ا�لكواكب بسبب  أنوار  وإنقلابه 11  وإمتزاج 

السلطان الأعظم امتثالاً لاوامره وإجابة لطلبته واستعنتُ بمن له القوة والقدرة.

بتداء القول في الأحكام إ

القول في طوفان نوح

وهما زحل  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت  لماّ 

أيضًا في  المائيةّ ]104ظ[ وهو برج السرطان والشمس معهما في البرج والزهرة وعطارد مقترنان  المثلثّة  والمشتري في 

الماء وغمور الأرض وتصير بحراً وأحداً وفناء 12  الخليقة ولم  أيضًا دلّ على ظهور  القران برج السرطان  البرج وطالع 

ينج في تلك الجهات غير نوح عليه السلام واصحاب السفينة واللهّ أعلم.

براهيم الخليل عليه السلام القول في ظهور إ

إذا مضى من الطوفان أربعة وخمسون قراناً الا نصف عشر قران إقتضت المشيئة الإلاهيةّ بدلائل الحركات الف�لكية 

والإتصّالات ا�لكوكبية ظهور شخص بأرض فلسطين وجدنا طالعه برُج الدلو في عشرين درجة وأربع دقائق صاحب 

وخمس وخمسين دقيقة  خمسة وعشرين درجة  في  السرطان  في  المشتري  مع  وهو زحل  الطالع  المريّخ وصاحب  الوجه 

خمس وعشرون درجة  في  الحمل  في  الشمس  ووجدنا  خمس عشرة درجة  في  الشمس  بيت  في  الأسد  في  والزهرة 

ثلاث درج  في  بالجوزاء  وعطارد  وأربع وخمسين دقيقة  ثلاث عشرة درجة  في  بالعقرب  والمريّخ  وأربع دقائق 

118.  Ms : هو.
119.  Ms : انتقالابته.
120.  Ms : وتفنا.

jean-charles  ducène , florence  somer 201

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


وملتّه  دينه  تماّم  وعلى  ثبوته  على  دلّ  وخمس وعشرين دقيقة  خمس درج  في  بالمزان  والقمر  دقيقة  وأربع وخمسون 

على  ويظفر  الأصنام  وتكسير  دينه  لمخالف  قوته  العالم وظهور  أكثر جهات  إلى  مدّته ووصول دعوته  وشريعته وطول 

}جَبَّارٍ عنَِيدٍ{ 12  في زمانه واللّه أعلم.

القول على ظهور موسى عليه السلام

الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشئية  تقضي  قران  وربع  أربع وعشرون قران  عليه السلام  براهيم  إ ميلاد  من  مضى  إذا 

الف�لكية عند قران ا�لكوكبين العلوين وهما زحُل والمشتري في المثلثّة النارية وهو برج الأسد بيت الشمس وهو القران 

الطالع  في  والشمس  القوس  برج  القران  طالع 12   ووجدنا  النارية  المثلثّة  في  العلويتين  ا�لكوكبين  إجتماع  من  السابع 

والمريّخ بالعقرب وزحل مع المشتري بالأسد والقمر بالعقرب والزهرة بالميزان وعطارد بالجدي دلّ على ظهور شخص في 

الإقليم الثالث وصفته طويل القامة أشقر اللحية وفي لسانه عقدة وذلك �لكون عطارد ]105[ الذي هو كوكب النطق 

والكلام والفصاحة كان في أصل مولده في تربيع المريّخ فهو دليل على ثقل في اللسان وتعرف بالأحمر الراعي بدعوة النبوة 

والرسالة وتبلغ دعوته إلى الإقليم الرابع والخامس وشئ من الإقليم السادس ويظهر الدين القوي والمعجزات العجيبة 

والبراهين الغريبة الخارقة للعادة ويتبعه من قومه اتنى عشر فرقة كلّ فرقة منهم في جمع 12  عظيم ويظفر على جبار عنيد 

في زمانه مخالف لدينه فيه�لكه اللهّ على يده ويتقدم عند ظهور علامات الاولّ يكون الملك لأمرأة من نسل كيان وهم 

ثم  الخوذايان 12   لهم  يقال  منها  الاولّ  أربعة اصناف  على  تنقسم  الفرس  ملوك  لانّ  الفرس  ملوك  الصنف الثاني من 

الصنف الثاني يقال لهم كيان ثم الصنف الثالث يقال لهم الاشغان 12  ثم الصنف الرابع يقال لهم الساسانية. والعلامة 

الثانية ظهور شخص من أرض الروم يستولى على أرض فارس وتأخذ الملك من نسل كيان والعلامة الثالثة غور ماء 

النهر المسمّى لاح ويظهر ماء ملح وتخرب بسبب ذلك مدن وقرى كثيرة ولم يبق حيوان يسكن فيها فعند ظهور هذه 

العلامة دلّ على ظهوره عليه السلام ويبقي مدّه شريعته خمسة وثلاثين دوره ل�لكوكب واللهّ أعلم.

القول على ظهور الاسكندر

إذا مضى من ميلاد موسى عليه السلام أحد وسبعون قراناً ونصف قران إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات 

الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية ظهور شخص من أرض الشام وجدنا طالعه برج السرطان والقمر في الطالع وزحل 

بالحوت والمشتري والزهرة بالجوزاء أو عطارد وقع المريّخ بالثور ويكون مولده في أرض موسى عليه السلام قريب من 

البحر المالح ومنشؤه 12  في أرض الروم وابوه من نسل كيان وهم الصنف الثاني من ملوك الفرس وأمتّه رومية. دلّ 

بيوت  ويخرب  ملوكها  ويقهر  السبعة  الأقاليم  عـلى  يستولى  هذه صفته  الف�لكية ظهور شخص شاب  الحركات  بدلائل 

121.  Coran XI, 59 ; XIV, 15.
122.  Ms : الطالع.
123.  Ms : جميع.
124.  Ms : الحداهان.
125.  Ms : الاسعان.
126.  Ms : منشاؤه.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…202

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


نيران المجوس ويسير في البلاد من مطلع الشمس إلى مغربها وحيثما سار يطلب ]105ظ[ ان يكون له بها أثر وعلامة 

برفع  أهلها  ويكرم  الحكماء  ويحبّ  الأنهار  المشهورة عشر مدن ويجري  المدن  ويبني من  بها  يذكر  وغيرها  العمارات  من 

اقدارهم ومنزلتهم ثم يموت غريباً واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملوك بعده

 ثم ينتقل الملك إلى شخص من غير قرابته إسمه اسكان وصفته أنهّ رجل طويل القامة أسمر اللون مقرون الحاجبين في 

يده علامة ويكون ميله إلى دين المجوس وطريقة الملوك الماضية ويعمر بيوت النيران للمجوس ويخرب الكنائس ويظهر 

الظلم والحرب وينتقل الملك بعده إلى نسله وهم خمسة وعشرون رجلاً يم�لكون على التعاقب ويكونون على طريقة أبيهم 

في الظلم وكلّ وأحد منهم يظهر الظلم في زمانه بخلاف الأخر واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك أخر

ا�لكوكبين  قران  إنتقال  الف�لكية عند  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت  قراناً  إذا مضى من ذلك ستة عشر 

العلوين إلى المثلثّة الترابية وهو برج السنبلة وطالع القران برج الحمل والشمس في بيتها في برُج الأسد وعطارد بالأسد 

ايضًا والزهرة بالجوزاء أو زحل والمشتري بالسنبلة دلّ على ظهور شخص شاب من نسل ساسان وهم الصنف الرابع 

من ملوك الفرس يستولي على الملك ويكون عالماً متحملا للمكار 12  يظهر دين المجوس ويقويه ويعيد جميع ما كانوا عليه 

من المراسم والعوائد من قديم الدهر ويكون مدُّة م�لكه ثلاثة ادوار وثلثا من دورات ا�لكواكب واللّه أعلم.

القول على ظهور ملك أخر

اللحية  الوجه كبير  اللون حسن  أبيض  القامة  إلى شخص طويل  الملك  يصير  وثلُث  قرانات  ثلاث  إذا مضى من ذلك 

ا�لكذب حتىّ لا يقدر أحد  العدل ويفعل ال�خير ويظهر في زمانه الصدق ويقل  الاسم في وجهه علامة يظهر  حسن 

أن يظهر ا�لكذب ويحيي دين المجوس ويظهره ويجدّد بيوت النيران ويعدّ سدنتها ويكرم علماءها ثم يعود الملك إلى نسل 

كيان وهم الصنف الثاني من ملوك الفرس واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك أخر

في  العلويتين  ا�لكوكين  قران  عند  النجومية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت   ]106[

المثلثّة الترابيةّ وهو برج الثور 12  وطالع القران بالجوزاء والمريّخ بالحوت وعطارد والقمر والشمس بالسرطان والمشتري 

ويقهر  الملك  على  يستولي  برص  وفي جسمه  الواحدة  اليد  مفلوح  اللون  أسود  أصل  له  على شخص  دلّ  بالثور  وزحل 

الملوك ويكون على الباطل يغير دين موسى عليه السلام وما كانوا عليه ويغلب على أهل ملتّه زمانه ويستولي على أرض 

الفرس وتكون مدُّة عمره قران ونصف 12  وعلامة هلاكه عند دخول الشمس في الحوت والزهرة أيضًا في الحوت في 

127.  Ms : للمكاره.
128.  Add. : طالع.
129.  Ms : قراناً وصفا.

jean-charles  ducène , florence  somer 203

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


برج شرفها فهو دليل على هلاكه 13  ويفرق جمعه ولا يبقي لهم أثر �لكون برج القران بيت الزهرة وكانت الزهرة في 

مقابلة بيتها في بيت الاعداء دليل على هلاكه وهلاك نسله حتى لم يبق منهم أحد وينتقل الملك من بعده إلى أربعة نفر 

يم�لكون شخصًا عقيب شخص ويكونون على طريقته وسيرته ولا يدوم م�لكهم واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك أخر

برج  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  عند  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت   

إلى  الناس  البحر من موضع يسمّى اسقوف يدعوا  برج الجدي دلّ على ظهور م�لكين ساحل  القران  القوس وطالع 

نفسه ويكون مقتولاً عند أهل زمانه ويكون من نسل الملقب بطويل الأذان واللهّ أعلم.

القول على ظهور عيسى عليه السلام

بتداء ملك الاسكندرية ثمانية عشر قراناً ونصف قران وظهرت هذه العلامات المذكورة كان إمارات  إذا مضى من إ

بلخ ويخرب  مدينة  على  ويستولي  الهند يخرج  الثانية ظهور ملك من  الطوائف  ملوك  إلى  الملك  انتقال  الأولى  ظهورة 

بيت النار للمجوس الذي فيها وهو من بيوت متعبداتهم فإذا ظهرت هذه الدلائل دلّ على مولده وظهوره وصفته انه 

يكون مدورّ الوجه خفيف العأرضين لباسه البياض ]له[ العصى ويكون سائحاً في البلاد يدّعى النبوةّ ويظهر البراهين 

الغريبة ]106ظ[ والمعجزات العجيبة العظيمة الخارقة للعادة في صغره وفي كبره الذي لا يقدر الخلق على الاتيان بمثله 

ويقوي دعوته في الجهات ويجيبون دعوته رغبته منهم ويتبعه جمع عظيم من أرض الروم وحيثما توجه من الجهات 

يدخلون الناس في دينه ويعمر الكنائس وتأمر بضرب النواقيس ويظهر دين النصرانية ويكون تاركًا للذّات الدنيا وطيباً 

فيها و�لكونه في طالع مولده له حظّ عظيم وقوةّ عظيمة من الشمس الذي هو النير الأعظم وهي سبب نشر الحيوان 

وحياتها يظهر منها أحيا الموتي وتكون مدّة عمره قراناً واحداً ونصف وربُع قران وتبقى قوةّ دعوته ودينه أربعة وثلاتين 

المشيئة  تقتضى  ثم  قوتين عند ظهوره  والمشتري كانا  العلويتين زحل  ا�لكوكبين  ا�لكواكب �لكون  دورة من دورات 

المريّخ دلّ على ان من امته  الطالع مع  السادس من  البيت  الإلاهية عند دخول الشمس في بيت زحل وزحل في 

موسى عليه السلام وهم اليهود يجتمعون عليه على خافة نهر يسُمّى وأصل ويقولون اناّ صلبناه ثم يظهر دينه بعده ويبلغ 

دينه إلى أرض الفرس ويعمر بعده كنائس كثيرة ويخرب بيوت عبادات ما سواهم ويقع التخليط في دين المجوس من 

النصاري الاانه لايخرب بيوت نيرانهم ويقع بينهم وبين الفرس الحرب العظيم ويقتل من الجماعتين مقتلة عظيمة ويخرج 

وتكون  الميزان  برُج  السنة  تلك  طالع  يكون  بأن  ذلك  وعلامة  ملوكها  وياسر  فياخذها  الفرس  أرض  إلى  الملك  منهم 

الزهرة صاحب الطالع وعطارد والشمس بالميزان ويكون المريّخ في بيت العذراء راجعاً وزحل والقمر بالدلو. دلّ على 

ان جنود الروم يستولون على أرض الفرُس ويقهرون ملوكهم إلى أن يخرج ا�لكواكبين النحوس وتحلّ الشمس برُج 

الحمل فحينئذ يخرج ملك من ملوك الفرس من نسل الملوك يستولي على بلاد الروم ويهلك جماعة كثيرة من الروم وعند 

قران ا�لكوكبين العلويين في برج الميزان يهلك جمع كثير من أعدايه ويستولي على جزيرة العرب ويهلك فيها خلق كثير 

ويقهر ملوك الأرض ويظهر في أيامه عجائب كثيرة في الإقليم الرابع والإقليم ]107[ الخامس واللهّ أعلم.

130.  Ms : هلاكهم.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…204

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


القول على ظهور شخص يسُمّى ماني ادّعى النبوة

 إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلويتين في برج المريّخ 

وهو برج العقرب والشمس بالجدي والمشتري وزحل بالعرقب وطالع القران برج السرطان دلّ على ظهور شخص إسمه 

ماني يدعّى النبوة ويدعوا الخلق إلى دينه وتبلغ دعوته إلى أقصى بلاد الصين ويغيرّ دين موسى ودين عيسى ويتشكّل 

بصورة مختلفة وأشكال عجيبة وبغير جماعة لما ظهر لهم من الغرائب ويتبعه جميع كثير ثم أنهّ يخفي نفسه يعلم عنده ولم 

يظهر بعد هذا ويبقى جمع عظيم على دينه يسمون بالمانية ويبقى مدّة دعوته كثيراً وهو ثلاثة وخمسون دورة من دورة 13  

ا�لكواكب على جماعة من نسل الفرسين 13  وهم خمسة وعشرون رجلاً يستولون على الملك على التعاقب وكلّ حامد 

منهم يظهر من المراسم خلاف ما أظهره الأخر واللهّ أعلم.

فقول الفقير إلى اللهّ تعالى محمدّ بن ابي بكر الفارسي سمعت عن ابوي بأن هذا ماني كان صنعته النقش بحيث يعجز 

الناقشون ان يأتوا بمثله و مماّ ظهر لهم من الغرائب انه بشر واله توران قطعة 13  من حرير طوله عشرون ذراعاً وأكثر 

فخطّ عليه خطًا مستقيماً بقلم النقش وهو قلم شعر من اولّ الثوب إلى أخره خطًا واحداً ثم أمر بأن فسل ذلك الخيط 

من سرعة الثوب الذي وقع تحت ذلك الخطً فسل الخيط فانقدم ذلك الخطّ من الثوب لصحّة يده ومعجر صنعته 

وهذا مماّ يعجز جميع الخلق عن ان تأتوا بمثله واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك في الإقليم الخامس

برج  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  عند  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

الجوزاء بيت عطارد وطالع القران ببرج الثور وصاحب الطالع بيت الزهرة تحت الشعاع في برج الحمل والمريّخ بالميزان 

في مقابلتها والقمر مقان عطارد في الحوت دلّ على ظهور شخص في الإقليم الخامس يخرج ويستولي على الملك ويسنّ 

الصين  أقصى  إلى  دعوته  ويبلغ  العظيمة  الدعوى  ويدعي  العرب  ]107ظ[  جزيرة  على  بنفسه  ويستولي  الحسنة  السُنةّ 

ويظهر في زمانه شخص فيظهر التغيرات ا�لكبيرة وعلامات ظهوره زوال الملك من يد هذا الملك ثم تعود اليه من غير 

مشقة ولا تعب واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك وملوك بعده وخوارج

بيت  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  عند  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

ناحية  على ظهور شخص من  بالقوس دلّ  بالجدي وعطارد  والمريّخ  بالدلو  والشمس  الحمل  في  والزهرة  والقمر  عطارد 

الهند ويكون على دين البراهمة نسل اهيكاران 13  يعني الجدار من 13  يملك البلاد ثم يظهر شخص من ملوك الفرس إسمه 

بهرام فيه�لكه ويفرق جمعه يظهر من بعده خمسة ملوك تكون كلّ واحد منهم على طريقة غير طريقة الأخر ويضعف 

131.  Ms : دورت.
132.  Ms : العرىىن.
133.  Ms : قنعا.
134.  Ms : اهىكاران.
135.  Plusieurs lectures possibles : الحلو من/الحداد من/الحدا ومن.

jean-charles  ducène , florence  somer 205

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الفرس  أعداؤهم ويظهر في أرض  النقصان ويكثر  في  الفرس ويكونون 13   الثاني من ملوك  الصنف  كيان وهم  نسل 

دين النصرانية ويضعف دين المجوسة ثم يظهر خوارج كثيرة الا أنه لا قوةّ لأحد منهم ولا يتمّ لهم أمر دين واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك في الإقليم الثاني

بيت  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  عند  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

مجهول  البحر  على ساحل  قوم  من  الثاني  الإقليم  في  على ظهور شخص  دلّ  بيت عطارد  في  والمريّخ  والشمس  الزهرة 

الأصل قوي القلب والجسم ضعيف الدين يدعو الناس إلى نفسه بالقوة والقهر تيبلغ دعوته إلى الإقليم الرابع والخامس 

إلى ساحل البحر ويعظم أمره وتكون مدّة عمره ثلاث قرانات غير عشرة اياّم ويكون موته في أرض البحرين عند 

جبل هناك وسبب موته انه تزلق رجل فرسه فيقع عن فرسه ويموت ويبقى مدُّة دعوته أربعة وثلاثين قراناً واللهّ أعلم.

القول على ملك في الإقليم الخامس

الميزان  برج  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

وهو المثلثّة الهوائية وطالع القران برج الحوت والشمس وعطارد في ]108[ الطالع والقمر في مقابلة الطالع والزهرة في 

بيتها والمريّخ بالجوزاء دلّ على ظهور ملك في الإقليم الخامس يسمّى مزدك 13  يجمع عظيم وقوةّ عظيمة يدعو الناس إلى 

نفسه ويقوي دين المجوس ويظهر أحوالهم وفي ذلك الزمان ينتقل الملك من نسل كيان الذين هم من الصنف الثاني 13  

من ملوك الفرُس إلى شخص لايستحقّ الملك وصفته اسمر اللون أحمر العين كبير الاذن ازج الحاجبين ثم يعود الملك 

اليهم باختيار من غير حرب ولا قتال ولامشقةّ إلى ملك فيهم يسمّى بهرام ويظهر العجائب ا�لكبيرة في الإقليم الرابع 

بالمريّخ يدلّ على ظهور شخص ضعيف الدين يدعو الناس إلى نفسه  والخامس ويكون القمر ينظر إلى عطارد ويتصّل 

له أمر ويكون مدُّة عمره قراناً واللهّ أعلم. فلا يتمّ 

القول على ظهور ملك عادل

الميزان  برج  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

وهو القران العاشر في المثلثّة الهوائية واذا مضى من طالع القران ستةّ عشر سنة دلّ على ظهور ملك عادل ينشر العدل 

في العالم وتتم امور الناس على مرادهم ويظهر في زمانه العدل والامان وفي زمانه ولد فيه المصطفى صلى الله عليه وسلم واللّه أعلم.

القول على ظهور سيد المرُسلين وخاتم النبين صلى الله عليه وسلم

الف�لكية  الحركات  بدلائل  المشيئةالإلاهية  إقتضت  قراناً  وعشرون  ستة  عليه السلام  المسيح  ميلاد  من  مضى  إذا 

والإتصّالات ا�لكوكبية قران ا�لكوكبين العلويتين زحل والمشتري وانتقا لهما من المثلثّة الهوائيةّ إلى المثلثّة المائيةّ وهو 

برج العقرب وطالع القران برج الميزان صاحب طالع القران الزهرة دلّ على ظهور القائم وهو خاتم النبينّ ومولده صلى الله عليه وسلم 

في سنة الثانية من القران وطالعه طالع القران وهو برج الميزان. دلتّ دلائل الحركات الف�لكيةّ والإتصّالات النجوميةّ 

136.  Ms : يكونوا.
137.  Ms : مودك.
138.  Ms : الىاىں.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…206

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


على ظهوره في جزيرة العرب في الإقليم الثاني يعرف بابن هاشم وصفته معتدل القامة حسن الوجه ازهر اللون فصيح 

البراهين  ويظهر  الأقاليم  السبعة  دعوته  وتبلغ  الحقّ  دين 13   إلى  الخلق  ]108ظ[  كافة  يدعو  علامة  كتفيه  في  الكلام 

الباهرة والمعجزات العظيمة الخارقة للعادة يعجز الخلق عن الاتيان بمثلها وأعظم معجزاته الفصاحة والسيف ويكون 

ميله إلى النساء �لكون الزهرة الطالع ولا يكون نسل من بعده من الذكور ويدخلون الناس في دعوته أفواجًا ويعظم 

أمره وتقوي حجتّه ويزيد في أمتّه في كلّ يوم ويلبس الغانم يترك التيجان ويغير جميع الملل والأديان ما كانوا عليه من 

دين المجوس وملةّ موسى وملةّ عيسى وعبادة الأصنام وغيرهم ويخرب بيوت النيران ويكسر الأصنام والأوثان ويغير 

مراسمهم ويقهر جميع ملوك الأرض ويغير جميع الدول وما كانوا عليه ويغير تواريخ المتقدّمين ويجعل التأريخ من ابتداء 

ظهوره وتكون مدّة عمره ثلاث قراناًت وسُدس قران ويقوي ملتّه ودعوته القوة البالغة إلى مدّه خمسة وثلاثين قراناً 

لا  الحيوان  ان  الثانية  سبب  غير  من  المجوس  نيران  جميع  إطفا  الاولى  علامات  خمس  ظهوره  قبل  العلامات  ومن 

يحمل ولا تضع سنة كاملة الثالثة يصير الملك إلى النساء والصبيان الصغار ولا تدوم الأخر منهم والرابعة ارتفاع الرحمة 

العلامات دلّ  فعند ظهور هذه  والفضّة  الذهب  والده لاجل  والولد  ولده  الوالد  يقتل  الخامسة  الارحام  بين  والصلة 

على ظهوره صلى الله عليه وسلم.

الملل  لمدّة  بالقراناًت  الأحكام  هذه  في  المدّة  هذه  ذكر  ما  بن ابي بكر الفارسي حيث  محمدّ  اللهّ تعالى  إلى  الفقير  يقول 

في  ما ذكر  وسلم  اللهّ  عمره صلى  مدّة  فتكون  سنة  الواحد عشرون  والقران  الأصغر  القران  لها  يعني  والأعمار  والدول 

الأحكام ثلاث قراناًت وسدسا فيكون ثلثة وستون سنة وثلُثا سنة ومدّة قوةّ هذا الدين على ما ذكر خمسة وثلاثون قراناً 

سبع مائة سنة ومماّ يؤيد هذا القول مماّ نقل إلى بعض المشايخ ممن اثق بنقله بانّ مدّة قوةّ هذا الدين ذكرها اللهّ تعالى في 

القران العظيم وهى من الأسرار المكثومة وذكرها ]109[ في أوائل السور التي هى الحروف بأن توجد الحرُوف الغيرة 

الحروف  هى  التي  السور  أوائل  وأخذت  ذلك  وامتحنت  الدين  هذا  قوةّ  مدُّة  هو  فمبلغها  بالأعداد  فتجمعها  المتكررّة 

وهي تسعة وعشرون سورة وجمعتُ الحرُوف الغيرة المتكررّة وهى أربعة عشر حرفاً وهى ا ل م ص ر ك ه ي ع ط 

س ح ق ن فجمعتُ حسابها فحصل ستمّائة وثلاثة وتسعون وهذا مماّ يوافق المدّة التي ذكرها ولا يعلم الغيب إلا اللهّ.

البيت  العافية وهو  بيت  في  الخامس من مولده  البيت  الميزان وكان صاحب  عليه السلام  لماّ كان طالع مولده  وقال 

الرابع من الطالع دلّ على خروج قوم من أصحابه بعده باغين يخرجون على قرابته وأولاده يظلمونهم ولا يسلمون الحقّ 

إلى مستحقهّ ويظهر بسبب ذلك الحرب والقتال والفتن واللهّ أعلم.

القول على ظهور خوارج وملوك بعده وغيرهم

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية قران ا�لكوكبين العلويتين في برج السرطان 

الطالع  الثامن من  البيت  في  والقمر  القمر  القران  برج  الزهرة وصاحب  القران  الميزان وصاحب طالع  القران  وطالع 

والشمس والزهرة في البيت الحادي عشر والمريّخ في السابع وعطارد في برج القران وذلك المضى قران وأحد ووقع 

لمن لا يستحقهّا ويظلمون  البيعة  يطلبون  باغين  بعده  قران من وفاته صلى الله عليه وسلم دلّ على خروج قوم من أصحابه عليه السلام 

من يستحقهّا من قرابته عليه السلام ومن ولده ويظهر بينهما الفتن والقتال ويهلك بين الفئتين جمع كثير ويكون رأس 

الفتنة فيهم شخص يعرف بأكّال الأكباد وطويل القامة أبيض اللون مقرون الحاجبين رطب الجسم وقد مضى من عمُره 

139.  Ms : الدين.

jean-charles  ducène , florence  somer 207

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


أكثره وهو أولّ من يحارب قرابته ويكون سبب قتل أولاده ويظهر الفتن والعداوة والبغضا ويظهر من نسله شخص 

ومستقرّ  الأكباد  الأكّال  قوم  من  رجلاً  عشر  أربعة  في  الملك  ويكون  ولده  قتل  ويكون سبب  زمانه  في  الفتن  يظهر 

م�لكهم في أولّ الإقليم الرابع ومدة م�لكهم ]109ظ[ أربع قراناًت ونصف ويظهر في ذلك الزمان في أرض الفرس 

أرض  ملك  ويصير  المجوس  دين  ويضعف  وطبرستان  خراسان  أرض  وخاصّة  والحرب  الفتن  عليه السلام  قومه  من 

الفرس إلى رجل منهم مفلوج الجسم ناقص الضلع ميلة في النساء ينقل على نهر اسىا ويخرج الملك من نسل خسروان 

وينقل الملك إلى العرب ويستولي العرب على أرضهم وتقهر ملوكهم ويفرق جمعهم واللهّ أعلم.

القول على ظهور شخص يسمى البرقعي وغيره بعده

القران  هذا  وطالع  الخامس  القران  في  يظهر  الترابية  المثلثّة  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  من  الرابع  القران  مضى  إذا 

ظهرية  الدلالة  إقتضت  بالجوزاء  والمريّخ  بالسنبلة  وعطارد  بالأسد  الزهرة  مع  والقمر  بالميزان  الشمس  ويكون  الجدي 

بالبرقع للعيب الذي فيه فيسمّى البرقعي يدعوا الناس إلى نفسه ويأخذ  شخص وعلامته في وجهه عيب ويسترّ وجهه 

ناحيه من الجهات ويهلك خلقاً كثيراً ثم يهلك نفسه ويتفرق جمعه وبيعته حتىّ لم يبقَ فيهم أحد ثم يظهر في هذا 14  

القران أيضًا شخصان من الخوارج يدعان لانفسهما أحدهما في الإقليم الرابع والخامس والأخر في أرض الهند ولماّ كان 

الطالع برُج الجدي تكون القوة للخارجي الذي في أرض الهند ويعظم أمره ثم يهلكان كلاهما على يد أولاد مهماني ثم 

الترك بجنود  أيضًا شخص من  القران  في  يظهر  ثم  ا�لكثير ويهلك  الفساد  في زمانه  الهند ويظهر  يظهر ملك من أرض 

وعسكر ويرى الأهوال والعذاب من أولاد من هاشم يعني الأشراف ثم يهلك في أرض سغد وهو من أعمال سمرقد.

نصيب  به  اقتضيت  ما  بعده  قرن  في  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت  ثم 

الفلك ظهور خمس وعشرين رجلاً لطلب الملك كلّ واحد منهم عقيب الأخر يستولون عـلى البلاد ويفعل كلّ واحد 

بالناظر في وقته يستخرج  لماّ تقدم في أولّ الأحكام  وسيراً فاضربنا على الحكم لكلّ واحد منهم  أفعالاً  منهم في زمانه 

الطالع لكلّ واحد منهم فيحكم بما يقتضي النصبة الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية ]110[ ولانا لا نذكر إلا ما كان عند 

انتقال الملك وتجدّد الدول واللهّ أعلم.

القول على ظهور داعي يسمى ابو مسلم

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلويين في المثلثّة النارية 

بالميزان منصرف من الاحتراق والمريّخ بالأسد  وهو برج القوس وطالع القران الجوزاء وصاحبه عطارد مع الشمس 

الملوك يظهر في الإقليم  المغرب وليس هو من نسل  بالميزان دلّ على ظهور شخص في قرية في أرض  والزهرة والقمر 

البدن كثير شعر الجسد واسع الجبين في جسمه خالات كثيرة وفي  القامة جسم  ابو مسُلم وصفته معتدل  الرابعإسمهُ 

ظهره علامة يدعوا الناس إلى بيعة شخص من قرابة هاشم يعني قرابة النبي صلى الله عليه وسلم وصفته طويل القامة أبيض اللون أقنى 

الأنف حسن الوجه له وفرة جواد وكريم وتأخذ البيعة له ويسلم الحقّ إلى مستحقهّ ويخرج الملك أكال الأكباد ويدوم 

الملك فيه وفي قبيلته ويكون مستقرّ م�لكهم في الإقليم الرابع وتبقى مدّة م�لكهم ستةّ وعشرين قراناً ومن العلامات قبل 

ظهوره خروج شخص ابرص الجسم طويل الوجه يلقب بسفاّك الدماء ويأخذ الملك ويجود على أهل البيت ويجود فيهم 

140.  Ms : هذان.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…208

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ويهلك خلقاً كثيراً ويقتل ثلاثة ألاف رجل من أصحاب بن هاشم حتى تقررّ الملك ثم يموت بالطاعون ومن اعلامته 

يظهر بعده من قومه ثلاثون رجلاً واحد عقيب الأخر يفعل كلّ وأحد منهم من الشرّ بخلاف الأخر ويكون أخرهم 

شخصًا ابكم معيوب الجسم أصغر العينين أشقر لحيته في وجهه علامة يلقب بناصر 14  ثم يظهر شخص طالع ميلاد السنبلة 

وهو أخر شخص من قوم أكال الأكباد يسمّى مروان يدعو الناس إلى بيعته وينقل من أرض موسى عليه السلام إلى 

الإقليم الثالث ويحدث في ذلك الزمان جماعة يطلبون الملك ويحدثون في الدين واللهّ أعلم.

ثم إذا وازى ا�لكوكبين العلويتين برأس برج القوس دلّ على ظهور سبعة نفر يدعوا كلّ واحد منهم لنفسه ويسفكون 

يهلك ويظهر  ثم  أحمد ]110ظ[  قوةّإسمه  له  القامة  لذكر واحد منهم وصفته شاب طويل  الحقّ ونستعرض  بغير  الدماء 

في أخر  ثم  لنفسه  الملك  الوقت ويأخذ  للاهوال ويقبل ملك ذلك  اليماني شجاع مجربّ  يسمّى طاهر  بعده شخص أعور 

هذا القرن يظهر شخص من نسل ىداونإسمه ماسان ويهلك خلقاً كثيراً ثم يصلب على شاطي نهر الفرات ثم يظهر بعد 

شخص من جبال آذربيجان يطلب الملك ويموت على حافة نهر واللهّ أعلم.

القول على ظهور شخصإسمه المقنع

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية ظهور شخص من أرض الفرس من موضع يسمّى صغد من أعمال 

سمرقندإسمه هاشم ويلقب بالمقنع لانه ولُد أعور العين خلقه فكان يسترعينه بالمقنعة فلقب بالمقنع وهو شاب ومولده في 

الإقليم الرابع يدّعي الربوبية ويبلغ دعوته إلى الإقليم الخامس ويسفك دماء كثيرة من غير حقّ ويظهر البراهين العجيبة 

براهيم ويخرب بسبب دينه خمس من المدن  الغريبة الحارقة للعاده ويتبعه 14  جمع عظيم ويحصل بسببه نقصان في دين إ

في أخر وقته يذكر لجماعته انه يصعد إلى السماء فيحرق نفسه حتى لا يبقى له أثر فصل من بيعه أنه صعد إلى السماء.

يقول الفقير إلى اللهّ تعالى محمدّ بن ابي بكر الفارسي أخبرني من أثق بقوله مماّ أظهر هذا المقنع من البراهين في مدينته 

تسمّى بلخ 14  وهي مدينة مشهورة أنه لما ادّعى اللالهية قال إنمّا يظهر لهم شمسًا أخرى تطلع مع الشمس يعمل طلسماً 

على صورة الشمس تطلع مع طلوع الشمس في مقابلتها ولا تزال ترتفع مع ارتفاع الشمس ويراها الناس إلى أن تصير 

الشمس في وسط السماء فتضمحلّ ولا يرى في اليوم الثاني مطلع مع طلوع الشمس وهكذا في كلّ يوم ويسمّى قمر 

تلك الجهة  يعرفه كلّ من كان في  الموضع وهنا أمر مشهور  يراها أهل ذلك  الآن  إلى  باقية  أنهّا  المقنع وذكروا  شمس 

نفسه  أنهّ كان سبب هلاكه  أيضًا  بالمقنعة وسمعت  الآن يسمون  ويتبعوه وهم موجودون  فاضل خلقاً كثيراً في زمانه 

دعواه بانه يصعد إلى السماء فاختار هلاك نفسه الإضلال الخلق ولتصديق دعواه فعمد إلى قدرة كبيرة وملاءها من 

السليط والقى عليه من ]١١١[ الأدوية المحللة للاشياء البورق والنطرون وغيرها ولا زال يوقد عليها إلى أن صار كغلي 

الحميم ثم قال لأصحابه إنهّ الان يصعد إلى السماء ودخل الموضع وخلع ثيابه 14  وينزل 14  في القدرة واضمحلّ 14  ولم 

يبق له أثر لحم 14  ولا عظم فدخلوا عليه أصحابه فلم يجدوا سوى القدِر فلماّ برد القوا ما فيه من السليط فوجدوا في 

141.  Ms : ىىاصر.
142.  Ms : ىىىعه.
143.  Ms : بحث.
144.  Ms : ىىاىه.
145.  Ms : يزول.
146.  Ms : اصتمحل.
147.  Ms : لحكم.

jean-charles  ducène , florence  somer 209

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


قعرها شيء محرقّ كالجوزة 14  يابسة تحرقه فقالوا إنهّ صعد إلى السماء فاضلهّم في حيوته وموته واللهّ أعلم فنرجع إلى 

العظيمة ويتشكل  الدعوى  تماران ويكون ذا مكر وحيل ويدعي  بعده شخص من جبال يسمّى  المقصود.ثم يظهر من 

انفسهم ويظهرون اشياء  الهند وغيره ويدعوا إلى  الملك في أرض  بصور مختلفة مكرة وحيلة 14  ثم تظهر جماعة لطلب 

لهم  تسمّى طاهريان وهم لا أصل  إلى جماعة  الملك  تنقل  ثم  يسُمّى ساسب  الهند  في  الذي هو  فعلا  غريبة وأقواهم 

ولا نسب ولا حسب واللهّ أعلم.

القول على ظهور صاحب المغرب

المثلثّة  في  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  عند  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

والقمر  الحوت  برج  والقمر في 15   والزهرة  والمريّخ  بالأسد  بالسرطان وعطارد  الشمس  الحمل وكانت  برج  النارية وهو 

تنصرف من المريّخ والزهرة وأوتاد الطالع قائمة القول على ظهور شخص في أرض المغرب من أولاد من هاشم يعني 

شريفاً يعظم أمر الدين ويسلك طريق الحقّ يعلوا 15  أمره ويرتفع شائه ويستولي على الجهات وينشر العدل ويعمر الأرض 

بعدله ويقتل جماعة من المخالفين لأمر الدين ويطيعه جميع أهل القوم ويبقى الملك في نسله سبع قرانات واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملوك وغيرهم

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلويتين برج الأسد 

الطالع  مقابلة  في  والقمر  بالثور  والزهرة  الطالع  مقابلة  في  والمريّخ  أيضًا  بالسنبلة  وعطارد  بالسنبلة  الشمس  وصاحبه 

ذاهب 15  إلى اتصّال زحل دلّ على ظهور عجائب ]١١١ظ[ وغرائب في العالم من خروج العساكر من الجهات من 

الروم والهند وينتقل ملك خراسان إلى قوم صفارين ويكون أخرهم رجل أعورإسمه عمرو ويكون الملك للسامانان ويكون 

سبب زوال م�لكهم رجل صغار صفته طويل القامة أسود اللون ثم يستاسره 15  ملوك سامانان في مدينة هى مستقرّ 

نسل ساسان  ارس من  والنسل  منهم  لأحد  يدوم  فلا  الملك  لطلب  جماعة  يظهر  ثم  الملك  على  يستولون  ىهراس  ملك 

لثمان ملوك منهم ومدّة  الدولة  الملك وتثبت أمورهم ويصير  الفرس يعقدون على أسرة  وهم الصنف الرابع من ملوك 

م�لكهم ستةّ قرانات وفي أولّ دولتهم يعمر جميع الخراب ثم في أخرها تخرب جميع العمارات ثم القران العاشر يخرج 

الملك منهم وينتقل إلى الأتراك ولايدوم لهم فيخرجون بعض البلاد ثم ينتقل الملك إلى شخص يأتي ذكره واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك 15 

العاشر وهو قران  القران  الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية وهى أخر  المشيئة الإلاهية ما دلتّ عليه الحركات  إقتضت 

الدين وصفته  في  قوي  في أرض خراسان  يظهر  اللهّ ورسوله  يحبهّ  النارية ظهور شخص  المثلثّة  في  العلويتين  ا�لكوكبين 

148.  Ms : كالحوره.
149.  Ms : حيلية.
150.  Ms. add. barré : جميع.
151.  Ms : يعلوا.
152.  Ms : داهى.
153.  Ms : ىساسره.
154.  Dittographie.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…210

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الحقّ  عند  معناه  ما  اللونإسمه  أزهر  علامة  اليسرى  فخذه  في  الساق  غليظ  الرأس  مدُور  الصدر  واسع  العينين  كبير 

العادل من أخره ساسان الدين هم من الصنف الرابع من ملوك الفرس وتكون منشأه من الجبال شجاع النفس تأخذ 

الترك حتىّ لا يوجد  الفرس وأرض  الأتراك وخاصته أرض  العدل ويعمر جميع ما خربته  الأتراك وينشر  الملك من 

ويهلك جماعة من  الأسود  بالنهر  المسمّى  النهر  الفرس ويجري  في وسط أرض  م�لكه  غير عأمر وتكون مستقرّ  موضع 

وينشر  وخراسان  فارس  أرض  جميع  في  أحد 15   منهم  يبقى  لا  لهم حتىّ  لاوفاء  الذين  العينين  الأرزق  الأشقر  نسل 

الذهب  في زمانه معادن  نيته ويظهر  البركة وال�خيرات من عدله وصالح  فيها ويظهر  العمارات  العالم ويظهر  في  العدل 

عمره  مدّة  وتكون  والمتاجين  الفقراء  على  الذهب  من  منها  يستخرج  ما  بجميع   ]112[ ويتصدق  معدن  مائة  الجبال  في 

الأولى 15  ظهور شخص  أربع علامات  قبله وهى  الامارات عند ظهوره ]و[ ظهور ملوك  قران ومن  قرانين وخُمس 

أسمر سبكتكين  الرأس في رأسه علامة  الثانية ظهور شخص منثور شعر  العلامة  الملك  القامة يطلب  الترك طويل  من 

يستولى على البلاد وتقتل من استقبله 15  من الملوك ويصل إلى المدينة بلخ وفيها قبيلة المجوس وهو بيت النار القديم 

ولده  بعده  من  يظهر  ثم  العرب  بأيدي  الجهات  إلى  والعساكر  الجنود  ويخرج  عليها  ويستولي  ملوكهم  فيقهر  لهم  التي 

يسمّى محمود بجنود كتيرة وعساكر عزيزة وأقتال للقتال والخرب ويستولي على أرض خراسان وأرض الهند فيخرب 

منها بيوت متبعداتهم ويكسر الأصنام وينشر العدل ويفعل ال�خيرات انمّا توجّه من العمارات وغيرها ثم يهلك على يد 

صبى وينتقل الملك على شخص إماّ خنثى أو مخنث أو حبشي والعلامة الثالثة ظهور شخص من أرض إصفهان طويل 

إنهّ نبي ويقع في موضعه الحرب والفتن ويهلك فيه خلك كثير ثم  القامة قبيح الصورة تدعى يدعوي عظيمة ويقول 

تقتله الأشراف وعلامة الرابعة فغور ما بحر فارس سبعون ذراعاً وينشف الأرض بحيث يبني عليها المدن والعمارات 

فإذا ظهرت هذه العلامات كان وقت ظهوره واللهّ أعلم.

القول على ظهور مثاله في الإقليم الرابع

العلويتين برج  ا�لكوكبين  ا�لكوكبية عند قران  الف�لكية والإتصّالات  المشيئة الإلاهية ما دلتّ عليه الحركات  إقتضت 

الربوبية  العظيمة وهى  الدعوى  ويدعى  إسمه كىستان  الإقليم  في  على ظهور شخص  العقرب دلّ  القران  السنبلة وطالع 

ابن هاشم  أولاد  يقتله  ثم  بمثلها  أحد  يأت  لم  التي  للعادة  الخارقة  والغرائب  العجائب  ويظهر  شأنه  ويعلو  أمره  ويعظم 

يعني الأشراف وتكون المدُّة من وقت خروجه إلى هلاكه قران واحد الا عشرة أياّم من إسفندارمرماه واللهّ أعلم.

]112ظ[ القول على ظهور شخص مثله

إقتضت المشيئة الإلاهية ما بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية هى القران الرابع من قران ا�لكوكبين 

بالثور  والشمس  بالسرطان  والزهرة  بالحمل  المريّخ  مع  والقمر  العقرب  برج  في  القران  طالع  ويكون صاحب  العلويتين 

القمر والمريّخ ذاهبين إلى مقارنة الشمس وعطارد ذاهب إلى الاحتراق دلّ على ظهور  أيضًا ويكون  بالثور  وعطارد 

شخصإسمه ستان أو اسدان أشقر اللون أزرق العينين قصير 15  الظهر على رجله اليسُرى شعر كثير يدّعي الربوبية ويستولي 

155.  Ms : أحدا.
156.  Ms : الاوّله.
157.  Ms : استقىله.
158.  Ms : قصيرا.

jean-charles  ducène , florence  somer 211

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


على العالم ويغلب على الأديان ويسخر له جميع أهل الملل ويقتل كلّ من لم يقبل دينه ولم يلتزم به ويستولي على جميع 

الجهات سوى جزيرة العرب ثم يخرج اليها ويحرب ساميها ويه�لكه اللهّ ثم يظهر من بعده سعبة نفر من أرض فارس 

يستولون على الملك ويقع الحرب والفتن بأرض الفرس ويقوي دين النصرانية واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك من ملوك المغرب 

إقتضت الميشئة الإلاهية ما بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية ظهور شخص من أولاد بن هاشم يعني 

والزهرة  بالميزان  والمريّخ  بالحوت  والمشتري  بالحمل  وزحل  الأسد  برج  في  والشمس  الأسد  طالعه  يكون  شريفاً  رجلاً 

العدل  ويظهر  البلاد  ويعمر  عليها  ويستولي  الجهات  يملك  أنهّ  على  الدلالة  إقتضت  بالأسد  وعطارد  بالقوس  والقمر 

أنهّ على الحقّ ويكون مدّة عمره  العالم ويظهرها من الفساد ويتبع الطريقة المستحسنة وكلّ من قراه علم  والصلاح في 

البلاد وكلّ واحد منهم  ويم�لكون  قراناً واحداً ونصف وسُدس قران ثم يملك بعده من أولاده ونسله سبعون رجلاً 

عقيب الأخر ويتمكنون فيها ويتبعون سيرة والدهم من العدل والصلاح والمراسم ويظهر في زمانهم خروج العساكر من 

الجهات ويظهر الفتن والقتال ويه�لكون من لم يطيعهم ويبقي الملك فيهم سبعة وعشرون قراناً ونصف قران واللهّ أعلم.

القول على إنتقال الملك 

إقتضت المشيئة الإلاهية ما ]113[ بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلوين في 

دلّ  بالحوت  والقمر  بالجدي  والمريّخ  بالعقرب  والزهرة  بالحمل  الثور 15  وعطارد  برج  في  الشمس  وتكون  المائية  المثلثّة 

على انتقال ملك الفرس أدنى صبى صغير إسمه شاهنشاه ويكون الحكم وتدبير الملك للنساء ويظهر الفتن والهرج ويظهر 

الأعداء من جميع الجهات يخرجون إلى أرض الفرس يخربون البلاد ويخرج ملك الروم إلى أرض الفرس يقتل فيها 

خلقاً كثيراً ويخرج من الهند يستولي على أرض كرمان وعمان وملتان 16  ويقهر ملوكها واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك

شخص  ظهور  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  دلالة  المشيئة  إقتضت  سنة  عشر  أحد  المذكور  القران  من  مضى  إذا 

طالعه برج الأسد وله حظّ من المشتري يخرج من ناحية الجبال وصفته معتدل القامة حسن الوجه أحمرى 16  اللحية 

الا هزمه ويستولي على  الملوك  يقاتله أحد من  المراسيم الجديدة ولا  الملوك ويظهر  بالقهر والشجاعة ويقهر  الملك  يأخذ 

الاقاليم السبعة ويخرب البلدان ويقتل من نسل مهرامي ني أربعين رجلاً ثم ينتقل الملك إلى أحد عشر رجلاً من نسل 

سميدان شخصًا بعد شخص يظهرون الجور والظلم والفساد ويخربون العمارات والبلاد 16  ولا يقدر أحد في زمانهم ان 

يعمر داراً و يبني بنياناً عالية حتىّ أن الانسان يتمنيّ الموت في زمانهم لما يرى من الظلم والجور إلى انقضى مدّة سبع 

قرانات ونصف وينتقل القران إلى المثلثّة الترابية واللهّ أعلم.

159.  Ms : الحمل barré.
160.  Ms : ىلىان.
161.  Ms : حمرى.
162.  Ms : البلا.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…212

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


على ظهور ملك في الإقليم السادس 

إقتضت المشيئة الإلاهية ما بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية ظهور عند قران ا�لكوكبين العلويتين في 

المثلثّة الترابية 16  وهو برج الثور وصاحبه الزهرة بالحوت والشمس في مقابلة طالع القران وعطارد والقمر مع الشمس 

دلّ على ظهور شخص في الإقليم السادس طالعه الأسد ويكون مولده في أرض تسُمّى باسم حيوان وحسني 16  ويكون 

]113ظ[  والغرائب  العجائب  العالم  في  يظهر  ثم  الدين  ويقوي  الملك 16   يجدد  سارىام  من  الملك  يأخذ  ومعرفة  وأعلم 

ويظهر ملوك يطلبون الملك ولو شحرت كلّ واحد 16  منهم لطال الفصل وخرجتُ عن شرط الاختصار وذكر ما هو 

المقصود واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك من المشرق من أرض الترك وهو التتر خذلهم اللهّ

إقتضت المشيئة الإلاهية ما بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند انتقال ا�لكوكبين العلويتين إلى المثلثّة 

الهوائية وهى 16  في برج الجوزاء وطالع شبه القران برج السرطان فإذا مضى من هذا القران نصف القران وربعه دلّ 

القامة عظيم  التركإسمه سىساركير صفته ربع  نهر أرض تبت 16  وهو أرض  المشرق من وراء  على ظهور شخص من 

الجسم عريض الوجه أفطس الأنف خزر العين أسمر اللون أجرد البدن واللحية في ظهوره علامة يخرج بجنود كثيرة 

ويه�لكها  وبلاد  السبعة  الأقاليم  أكثر  على  يستولي  الشمس  يعظم  ممنّ  يضبطهم عدد وهو  لا  قومه  وجيش عظيم من 

ويقتل ملوكها ولا يبقى في العالم من الجهات المعمورة المشهورة إلا السواحل والجزائر ولا يسلم منهم الطير في الهواء 

ولا الوحوش في الصحراء ويكرم أهل العلم والشرف والشيخ ا�لكبير وكلّ من التجأ إليه وسلم ويظهر في جميع العالم 

الفساد وا�لكذب والجور والحقد والمكر والحسد في  الزمان  الفتن والقتال والقتل والهرج والمرج ويكثر في ذلك  منهم 

جميع الجهات ويبقى الملك فيه وفي نسله وقومه مدّة ثلاثة وثلاثين دورة من دور ا�لكواكب ويظهر في أياّمهم الخوارج 

بدعوى كاذبة وآراء غير صائبة ويكون طريقة كلّ واحد منهم وعقيدته خلاف  يدعى كلّ واحد منهم  الجهات  في 

الأخر ويكثر الظلم والجور في ذلك الزمان ويقع القتل والسيف والخراب فيما بقي من العمارات ويكثر الهرج والمرج 

يقتضيته  ما  بحسب  ويحكم  فيه  ينظر  وقته  في  الحاذق  والناظر  المراد  عن  لخرجنا  ذلك  شرحنا  ولو  العالم  في  والفتن 

الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية وعند خروج هذا الشخص يلتجي إليه شخص شريف وصفتة طويل الوجه 

إلى  الفقير  يقول ]114[  البلاد حيث ما شاء  في  فيجيبه ويطيعه ويسير معه  إلى خدمته  دقيق الخصر ويكرمه ويدعوه 

اللهّ تعالى محمدّ بن ابي بكر الفارسي دليل على صحةّ هذا القول ذكر لي من يعرف هذا الشريف أنهّ صهر الإمام العلامة 

فخر الدين يلقب بعلا الملك وكان في خدمتهم وطوعهم ويسير معهم فيما ساروا إلى أن توفى واللهّ أعلم.

163.  Ms : الىراىىه.
164.  Ms : حسي.
165.  Ms : وهو على الذي barré.
166.  Dittographie.
167.  Ms : هو.
168.  Ms : بيت.

jean-charles  ducène , florence  somer 213

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


القول على ظهور ملك في الإقليم الأولّ

إقتضت المشيئة الإلاهية ما بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلويتين في المثلثّة 

الدلو دلّ على ظهور شخص في  برج  القران وهو عند مقاربتهما  المقدّم ذكره و في أخر هذا  برج الجوزاء  الهوائية وهو 

عظيم  موضع  في  ابن هاشم  أرض  في  الثاني  الإقليم  في  ومولده  الزهرة  من  حظّ  له  العرب  أرض  في  الأولّ  الإقليم 

ومعرفة  علم  ذو  الحاجبين  أزجّ  الأنف  أقنى  الوجه  حسن  اللون  أبيض  القامة  ربع  وصفته  الوفود  إليه  يجمع  الحرمة 

نجيب 16  الحكمة والعلوم ويكرم أهلها ورفع منزلتهم ويظهر العدل ويفعل ال�خيرات ويستولي على البلاد ويم�لكها من غير 

توجّه ويكون  واينما  قتال ولا شقةّ ويظفر على أضداده ويكون مظفراً سعيداً في جميع أحواله وأفعاله حيث ما كان 

دعوته قائمة في الإقليم الأولّ وبأرض مولده وفي بعض بلاد الهند ولربمّا تكون له حصّة في الإقليم الثالث في أرض 

الفقير  يقول  واللهّ أعلم.  قران  وثلثي  قرانات  ثلاث  عمره  مدُّة  وتكون  أمره  ويعظم  مدّته  ويطول  عليه السلام  موسى 

ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  ما  الإلاهية  المشيئة  تقتضى  بن ابي بكر الفارسي  محمدّ  اللهّ تعالى  إلى 

في سنة خمس وسبعين وستمّائة من الهجرة المطهرة النبويةّ و في سنة سبع وسبعين وستمّائة أيضًا دلّ على هلاك القائم 

علةّ العرب وعلى وهن عظيم يقع في الاسلام في تلك السنة كواقعة بغداد وهذا من عندي ولم يذكر جاماسب 17  في 

أحكامه ذلك وعلامة ذلك حلول زحل في برج العقرب أعني في السنين المذكورة ولا يعلم الغيب إلا اللهّ.

القول على ظهور شخص صاحب القران بغير الملك والاديان

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات ]114ظ[ الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية قران ا�لكوكبين العلويتين في المثلثّة 

بالحوت دلّ على ظهور شخص من نسل سامان  والمريّخ  بالحمل  الشمس  الزهرة مع  الميزان وصاحبه  برج  الهوائية وهو 

الثاني من ملوك الفرسإسمه سليم أو سليمان وصفته طويل القامة اسمر اللون  ابوه سكان وامهّ من كيان وهو الصنف 

القاطعة ويكون ميله الحكمة تحت الحكماء ويكرم  البراهين  العظيمة ويظهر  الدعوي  الشعر خفت الصوت يدعي  كثير 

أهلها ويرفع منزلتهم ويستولي على جميع الأفاق وىصير جميع ما الناس عليه من الملل ويطيعه جميع أهل الملل ويدخلون 

ابتداء  التواريخ ويجعله  البراهين على ما كان عليه موسى عليه السلام ويغير جميع  لهم من  لماّ يقن  في دينه طوعا منهم 

التاريخ من زمانه ولا يبقى أحد في جميع الجهات والأقاليم من الملل والأديان الأعلى ملتّه ودينه سوى جزيرة العرب 

العالم  اليمن فإنهّم لا يدينون بدينه وفي كلّ يوم فقويّ أمره ويعظم شأنه ويعمر في زمانه جميع الخزانات في  وأرض 

ويبقى مدُّة دينه وم�لكه عشر قرانات ونصف قران ومن العلامات قبل ظهوره حسنت مدينة سوشين 17  ويغور ماء 

النهر الذي حواليها فعند ظهوره هذه العلامة هو أوان خروجه. يقول الفقير إلى اللهّ تعالى محمدّ بن ابي بكر الفارسي ظهور 

هذا الشخص المذكور في أخر سنة تسع مائة وأربع من الهجرة النبوية وهي قران ا�لكوكبين العلويتين زحل والمشتري 

في برج الميزان كما ذكر وتكون ساعات تحويل السنة المذكورة عند حلول الشمس برج الحمل يعني ساعة واحدة وثلثي 

169.  Ms : ىحى.
170.  Ms : حامس.
171.  Autre lecture possible : سرشين.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…214

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ساعة وربع ساعة من نهار يوم الجمعة الخامس عشر من شعبان سنة تسعمائة وأربع من الهجرة والطالع برج الثور أربع 

درجات وهو طالع ستةّ القران وأخر 17  القران في ستة وعشرين درجة انقطع 17 .

ويكثر  شوكته  تقوى  السنة  هذه  وفي  الهجرة  من  وتسعمائة  خمسة  سنة  في  فيكون  المرتقب  الشخص  هذا  تجهيز  أما 

حديثه ]115[ ويقوي أمره واللهّ أعلم. واماّ مدينة شوستن فهى مدينة مشهورة من مدن خراسان ما بين نهرين وبينها 

وبين بغداد قريب من عشرة أياّم واللهّ أعلم

القول على ظهور المهدي عليه السلام

من  وانتقالهما  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

بالدلو دلّ على  بالثور والشمس بالأسد وعطارد بالسنبلة والمريّخ  النارية وهو برج الحمل والزهرة  المثلثّة  المائة إلى  المثلثّة 

الرأس عظيم لحيته  المهدي وصفته عظيم  فاطمياًإسمه  يعني شريفاً  ابن هاشم  العرب من نسل  في أرض  ظهور شخص 

غليظ الساقين أقنى أضلي براق 17  الثنايا في وجهه خال أسود يظهر بجنود وجيوش كثيرة ويستولي على الاقاليم وبغير 

ويعمر جميع  المحمّدية ويملاء عدلاً  الشريعة  ابن هاشم وهو  البدعة وغيرها ويظهر دين  عليه من  دين سليمان وما كان 

الخرابات في العالم حتىّ لم يبق في الأرض موضع خراب وينشر العدل ويرفع الجور في جميع الافاق بحيث ما سمع به 

ولا رأى حتىّ أن الذيب يشرب الماء مع الغنم من مشرب وأحد ولا تكون في الزمان العيب من زمانه ويكثر النسل 

والتوالد في العالم ويطول في عمر لانسان حتىّ تكون للشخص الواحد خمسون ولدًا من صُلبه ويظهر الصحّة والأمان في 

العالم ويرتفع الجور والظلم والحرب والقتال حتىّ أن الانسان ينسي السلاح واستعماله واستصحابه لما فيه من الأمان 

إلاهو مساكن  الفقر  من  موضع  يبقى  لا  والوهاد حتىّ  الجبال  ويعمر  وال�خيرات  الحيوانات  ويكثر  والطمأنية  والعدل 

وعمارات ويظهر في زمانه السرور واللذات ما لا عين رأت ولا أذن سمعت واللّه أعلم.

القول على ظهور الدجّال لعنه اللهّ تعالى

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلويتين وانتقالهما من 

بالميزان  بالميزان وعطارد  الثور ]115ظ[ والشمس  الزهرة في  الثور وصاحبه  الترابيةّ وهو برج  المثلثّة  إلى  النارية  المثلثّة 

القامة إسمه كسر العرب ويكون ظهوره من  بالعقرب دلّ على شخص أعور العين طويل  في الاحتراق والمريّخ والقمر 

ناحية تسمّى صرام باسباع كثيرة ونبع كثير تدعي النبوة ثم تدعي أنهّ الاله وعند ظهوره ففسد الدين ولم يبق في العالم 

الغريبة  الاعمال  الزمان أكثر سوء وانحس من زمانه ويظهر  في  الخلق ولا يكون  العالم ويهلك  الدين ويحرب  في  قوةّ 

العجيبة الخارقة للعادة بسحره ومكره ويظهر البراهين المتحيلّة الكاذبة بحيث أنهّ إذا أراد شيئاً ظهر في الوقت والساعة 

ويظهر ا�لكنوز حيث ما سار ومتى ما أراد ويستولى على الأقاليم السبعة وخاصًة أرض الفرس وأرض الترك وأرض 

اللهّ بأرض الشام على يد عبد اللهّ وامينة  الروم وأرض الشام إلى أقصى الصين وتقوى دعوته ويظهر أمره ثم يهلك 

172.  Ms : حر.
173.  En marge du ms :
هذه العشرة القرناة والنصف أخذ ٣ في سنة ١١١٤ فينظر هل قد تغيرة دولة أولاد سليم ام لا هل قد ظهر المهدي ام لا حرر في محروس 

المدينة والسلطان محمدّ خان من أولاد سليمان شهر جمادى أخر أخر سنة ١١٢٤ محمدّ صلاح.
174.  Ms : ىراق.

jean-charles  ducène , florence  somer 215

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


في أرضه ثم ينتقل الملك بعده إلى ستة خمسين رجلاً يظهرون ما كانوا عليه من الفساد والجور ويسيرون بسيرته من 

ا�لكذب والسحر والافعال الخبيثة والضعف في الدين حتىّ لا يكون في الزمان شرّ من ذلك الزمان ويظهر في 17  هذه 

المدّة من الزمان ملوك كثيرة لاتعجب العاقل دولتهم ولايختار اياّمهم وتبقى مدّتهم خمسة وثلاثين قراناً واللهّ أعلم.

القول على ظهور ملك أخر الوقت

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية عند قران ا�لكوكبين العلويتين في المثلثّة المائة 

وهو برج السرطان وطالع القران برج السرطان والقمر في السرطان والمشتري وزحل في السرطان والشمس بالقوس 

والمريّخ بالجدي وعطارد بالعقرب والزهرة بالسنبلة دلّ على ظهور شخص حسن الاسم مدورّ الوجه حلو الكلام صادق 

القول من نسل ابن الان يستولي على الملك وخاصّة أرض الفرس يعمر العالم ويظهر العدل ويفعل ال�خيرات حتىّ ينشر 

في الآفاق عدله ثم خيره ثم يموت ويتفرق جمعه بعده ]116[ الفتن والحرب ويكثر سفك الدماء حتى الدم على وجه 

الأرض مثل النهر العظيم ثم يظهر من بعد ذلك القحط والوجع وتضيق أمور الناس حتىّ لا يبقى أحد يطلب الملك 

ولا المال ولا الصنعة 17  وتنقطع البوادر 17  ويقحط عليهم السماء من المطر ويتعطل أمر العالم ولا يوجد من يسوسها 

والتناسل  العالم  في  العمارة  المدّة تحصل  مضُىي هذه  بعد  ثم  قران  وربُع  قران  واحداً ونصف  قرانا  المدة  ملك  ويبقى 

ا مستجدّا  الملُك ويظهر مراسماً ويستخرج حظًّ يأخذ  تسُمّى درهّ  ويظهر شخص إسمه هوم من نسل سميدان من مدينة 

ويظهر العدل في الرعية ويطلب صلاح أحوالهم ويظهر الأمان ولم يبق في زمانه يستعمل ولا أمر بمثل ويرفع التكاليف 

ولم يبق سوى الأكل والشرب والنوم فإذا مضى من ذلك ثلاث قرانات وسنة وأحدة يموت هذا الملك ويملك من 

بعده من نسله أربعة نفر على التعاقب ويكون أخرهم شخصّا أجرد الجسم ثم يهلك واللهّ أعلم.

القول على ظهور شخص متنبي في الإقليم الخامس

الحوت  برج  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

دلّ  بالجوزاء  والزهرة  بالسنبلة  والمريّخ  والقمر  الأسد  في  والشمس وعطارد  الأسد  البيت مع زحل وطالع  وصاحب 

على ظهور شخص في الإقليم الخامس إسمه ىوسحان يدعي النبوة ويظهر ديناً ضعيفاً ويظهر برُهاناً عجيباً وبنيت كلّ باىّ 

صورة بيتاً و شارك شخصًا في دينه وتبعته قوم كثير ويبلغ دعوته إلى الإقليم الرابع والخامس والسادس ويعظم أمره 

الماء الأحمر عند المدينة المسمّاة باسم جسم ادمي ومدّة خروجه إلى هلاكه  ويعلو شأنه ثم يقتل على حافةّ نهر يسُمّى 

قران واحد وربع قران وعشر قران ثم يقتل شريكه في الدين ويكون هلاكه على يدّ شخص أبرص البدن سمر 17  الجسم 

من البرص ابتر الأذن الواحدة ويبقى دينه وطريقته بعده خمس قراناًت وعشر قران واللهّ أعلم.

175.  Ms : من écrit en dessous.
176.  Ms : الصعه. 
177.  Ms : والىواىر.
178.  Ms :ىىمر.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…216

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


القول على ظهور شخص من علامات أخر الوقت

في  ]116ظ[  العلويتين  ا�لكوكبين  قران  ا�لكوكبية  والإتصّالات  الف�لكية  الحركات  بدلائل  الإلاهية  المشيئة  إقتضت 

بالعقرب والشمس والقمر القوس دلّ  أيضًا والمريّخ وعطارد  بالسنبلة  برج السنبلة وطالع القران برج القوس والزهرة 

البيت الخامس  القران يكون طالعه الأسد وصاحب الطالع الشمس في الطالع والمريّخ في  على ظهور شخص في هذا 

الصغار من  ويجعل  الربوبية  ويدعي  الأصنام  بعبادة  ويأمر  الدين  ويغير  ا�لكثيرة 17   الدماء  على سفك  دلّ  الطالع  من 

يموت ويهلك ويعمر  الرغب والخوف منه ثم  الخلق  اللهّ في قلوب  يعبدونهم ويقذف  الهة  للكبار  أهل زمانه يسجدون 

العالم سوى هذا  في  يبق  ولم  اللهّ  يعبدونها من دون  أكابرهم  على صور  الأصنام  ويجعلون صور  الأصنام  بيوت  بعده 

الدين وهو عبادة الأصنام ومن لم يكن على الدين قتلوه ويموت العلماء ويرتفع العلم ولم يبق في الأرض من يعبد اللهّ 

ذلك  في  ويظهر  قران  وخمس  قران  ونصف  قران  عشر  سبعة  مدُة  والاعتقاد  الطريقة  هذه  على  العالم  ويبقى  ويذكره 

الزمان خوارج كثيرة على هذه الطريقة والاعتقاد وكلّ قران تأتي بعد القران يكون الأخر الخمس من الاولّ ويظهر 

في الأرض أكبر فساد وأشدّ طغيان ويرتفع الحيا حتىّ أن الرجال يخالطون النساء في الطريق من غير ستر ولاحجاب 

كالحمير والبهائم ويضيق الزمان على الخلق ولم يبق من يعرف الدين ولا الحيا فمتى ما ظهرت هذه العلامات فهى دليل 

على خراب العالم واللهّ أعلم.

القول على ظهور الطوفان الثاني وخراب العالم

إقتضت المشيئة الإلاهية بدلائل الحركات الف�لكية والإتصّالات ا�لكوكبية قران ا�لكوكبين العلويتين وهما زحل والمشتري 

في المثلثّة المائية وهو برج السرطان وطالع القران برج السرطان والشمس وزحل والمشتري في برج السرطان والمريّخ 

بالدلو والزهرة وعطارد في برج السرطان والقمر بالحوت وأوتاد الطالع غير قائمة دلّ على انقلاب الأرض وفور الماء 

العامر غامراً ويرجع الأرض بحراً واحداَ  بداها اولّ مرّة بقدرة فاطرها ويصير  عليها وغمور الأرض في الأرض كما 

العزيز  الكتاب  في  ذلك  اللهّ  بينّ  وقد  البحار  ويسجر  فتدكدك كالجبال  العذاب  اللهّ   ]117[ ويرسل  الخليقة  وفنيت 18  

ا فكََانتَ هبَآَءً منُّبثَاّ{ 18   تِ الجبِاَلُ بسًَّ ا وبَسَُّ تِ الأَرضُ رجًَّ المبين فقال وهو أصدق القائلين }إذاَ رجَُّ

اللهّ الواحد القهار يفعل ما يشاء ويفعل ما يريد ثم قال الحكيم  وجات قيامةّ ا�لكبرى والقيمة العظمى ولا يبقى إلا 

الفاضل الفيلسوف جاماسب يخاطب سلطان من زمانه ويعظه قد ذكرتُ ما إقتضت المشيئةالإلاهية بدلائل الحركات 

الف�لكيةّ والإتصّالات ا�لكوكبيةّ ما قدّره اللهّ وقضاه وفاحكمه وأمضاه في العالم السفلى من أحد أن الزمان ما يكون 

لأمر سلطان العالم وعليم اللهّ وكفى به عليماً وبما قدره على  وما هو آت في عالم الأكوان بقدر عملي وطاقتي امتثالاً 

مخلوقاته أن ما ذكرته هو من العلم الذي هو بذكره لي من أسرار علوم إدريس عليه السلام.

ما  طاقتك  بقدر  لنفسك  واجتهد  بالرصد  بعدها  الموت  وأن  أحد  على  يبقى  لا  الدنيا  هذه  أن  العالم  سلطان  يا  وأعلم 

استطعت في فعل ال�خيرات واجتنب سبيل الشهوات وانشر العدل فيما معك من الأياّم وأبذل الفضل على الخاص 

والعام وسر السنة الحسنة واتبّع الطريقة المستحسنة وأعمل لنفسك لبقاء ذكرك في الدنيا وتحصيل الدرجات العلُى في 

179.  Ms : ا�لكسرة. 
180.  Ms : فنا.
181.  Coran LVI, 3-7.

jean-charles  ducène , florence  somer 217

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الأخرى واستمسك بالعروة الوثقى والعمل الذي يبقى فإنهّ لا يبقى بعدك في الدنيا إلا الثنا الحسن والذكر الجميل وفى 

العقُبى العمل الصالح والهداية إلى سواء السبيل. وهذا أخر كلام الحكيم الفاضل جاماسب واللهّ أعلم.

الثاني  الطوفان  قران ظهور  إلى  النبوية  الهجرة  من  السنين  الفارسي جمعت  محمدّ بن ابي بكر  اللهّ تعالى  إلى  الفقير  يقول 

المذكور في الأحكام الجاماسبية بما يقتضيه قران ا�لكوكبين العلويتين زحل والمشتري في البروج الاثني عشر فانتقالهما 

من مثلثّة إلى مثلثّة أخرى إلى انتهى انتقالهما إلى المثلثّة الماشية في برج السرطان الدالّ على الطوفان المذكور فوجدتها 

من السنن يمضي ألفي سنة وثمان مائة سنة وأربع ]117ظ[ سنين من الهجرة وذكر أصحاب التواريخ أن من طوفان نوح 

عليه السلام إلى الهجرة النبوية ثلاثة ألاف سنة وتعسمائة سنة فيكون من طوفان نوح عليه السلام إلى الطوفان الثاني 

ستةّ الاف وتسعمائة سنة وأربعة وثلاثين سنة وما يعلم الغيب إلا اللهّ سبحانه وتعالى تمت الأحكام المنقولة من اللسان 

أسرار  في  الذهر  بطراز  وسماه  الفارسي  بن ابي بكر  محمدّ  اللهّ تعالى  إلى  الفقير  نقله  العربية  اللسان  إلى  الفارسية  البهلوية 

الخلق والأمر.

	 Traduction 182

Le Livre de la broderie du temps dans les secrets de la création et de l’efficience 
dans les prédictions (al‑aḥkām) de Ǧāmāsp selon les conjonctions supérieures

[101v] Suit le « Livre de la broderie du temps dans les secrets de la création et de l’efficience dans les 
prédictions de Ǧāmāsp selon les conjonctions supérieures et ce qu’elles indiquent des prophètes et 
des religions, comme du changement des rois et des États » tel que dévoilé par le sage et excellent 
Ǧāmāsp (Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr fī l‑aḥkām al‑Ǧāmāsbiyya ʿ alā al‑qirānāt al-ʿulūwiyya 
wa‑mā yadullu ʿalayhi min al‑nabawāt wa‑l‑milal wa‑ntiqāl al‑mulūk wa‑l‑duwal). Le fāqih al‑Kāmil 
Badr al‑Dīn Muḥammad Ibn Abū Bakr al-Fārisī – que Dieu le Très Haut l’ait en sa miséricorde – 
l’a fait passer du persan à l’arabe.

Au nom de Dieu le Créateur, le plus grand, Celui qui libère de toute crainte. Il n’y pas de pouvoir 
pour la création avec Dieu puissant et grand. Que la prière et les nombreuses salutations de Dieu 
soient sur notre seigneur Muḥammad, sa famille et ses compagnons !

[102r] Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux, que la prière de Dieu soit sur notre seigneur 
Muḥammad, sa famille et ses compagnons ! Louange à Dieu qui extrait les lumières insolites 
des lueurs des flots invisibles des mers, à Celui qui rend visibles les merveilles des secrets par la 
différence entre les nuits et les jours ! Il a créé la terre, Il l’a fait sortir du néant vers l’existence 
instantanément, sans matière et sans nécessité (iftiqār). Il a créé l’orbe circulaire et Il y a mis les 
planètes mobiles afin que soient opérants dans le monde inférieur les contacts des lumières. Il est 
celui qui existe ainsi que ce qui adviendra jusqu’au jour où seront examinés {les secrets des âmes} 

182.  Par souci de cohérence, comme le narrateur des prédictions a en quelque sorte une position atemporelle, 
nous avons traduit toutes les prophéties au futur.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…218

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(Coran LXXXVI, 9). Il n’y a pas de Dieu sauf Lui qui sait ce qu’il y a dans les cieux et la terre, et 
chaque chose qui est près de Lui est proportionnée. Nous Lui rendons louange pour le monde des 
lumières dont Il nous inonde. Nous Le remercions pour les grâces dont Il nous gratifie secrètement 
et ouvertement. Que la prière soit sur le meilleur qui Lui donne satisfaction et sur le plus noble 
parmi ceux qu’Il a choisis, Muḥammad, le prophète élu. Que la prière de Dieu soit sur lui, sa famille, 
ses compagnons, sa maison (ʿitra) – les choisis et les meilleurs –, tant que l’orbe se meut, que les 
mouvements circulaires perdurent et que les astres brillent et circulent !

Le pauvre en Dieu le Très Haut, Muḥammad ibn Abī Bakr al-Fārisī dit : que Dieu le Très Haut ait 
la louange, l’éloge, la gratitude et l’admiration (al‑naʿmā) puisqu’Il a déversé sur moi les lumières 
de sa grâce, puisqu’Il m’a ennobli et m’a affecté au service d’un homme sublime, empereur tout 
puissant, souverain de toutes les nations (riqāb al‑umam), sultan de l’État victorieux, possesseur des 
preuves évidentes, celui qui se renforce en Dieu et qui a en charge les affaires relatives à Dieu, notre 
seigneur, notre roi, le sultan, le sayyid puissant, savant, actif, juste, supérieur, complet, raffermi, 
victorieux, aidé de Dieu, roi vainqueur, soleil du monde et de la religion, sultan de l’islam dans 
les deux mondes, celui qui rassemble les grâces des Arabes et des non‑Arabes, souverain dont la 
noblesse procède du mérite de l’épée et du calame, un expert, celui qui resplendit des deux éclats : 
la science et la pratique, secours de la religion, le seigneur des rois et des sultans, celui qui a la 
science heureuse et vaste, Abū l‑Manṣūr Yūsuf ibn ʿUmar, ami du prince des croyants (ḫalīl amīr 
al‑muʾminīn) 183 – que Dieu donne aux fondements de son royaume la solidité de la construction 
et la pérennité du temps qui passe et des époques ; qu’Il le renforce par le renouvellement à tout 
moment et en tout temps ; que tout étendard à son nom ne cesse d’être vu de très loin, pour sa 
victoire chaque feuille est dépouillée de son éclat ; lui dont les ordres et les décrets sont respectés, 
lui qui révèle les lumières de sa justice à l’obscurité [102v] du temps et de la tyrannie de ce dernier, 
que perdurent pour lui la victoire et la puissance, que lui et sa descendance aient le pouvoir jusqu’au 
jour du jugement.

Puisque je n’ai pas cessé d’être honoré par son service et de tenir fermement l’anse de sa générosité, 
je recherche les sciences inconnues (ġarība) et je découvre leurs véritables secrets merveilleux. J’extrais 
les joyaux recherchés et je fouille les mines d’or pour en enrichir les trésors du sultan afin de montrer 
ce que l’on aime [faire] à son service, s’appuyant sur le fait que j’ai de l’estime (uḥẓī) à ses yeux. 
En effet, lorsque [mon] père était en vie, il était près des Prédictions de Ǧāmāsp et y tenait fortement. 
C’est la parole du grand sage Ǧāmāsp, celui qui donna à connaître les fondements des sciences et 
de la sagesse pour ceux qui advinrent après lui, génération après génération et nation après nation. 
Il était proche temporellement de l’époque d’Abraham, et seul Seth, fils d’Adam – sur eux deux la 

183.  L’éloge dithyrambique de l’introduction pourrait sembler de circonstance, voire frôler l’enflure, mais 
bien après sa mort, le nom du sultan al-Muẓaffar était encore auréolé d’excellentes qualités. Ainsi al-Ḫazraǧī 
(m. 812/1410) lui confère même d’une manière rhétorique le titre de ḫalīfa et recopie l’éloge que fera de 
lui l’imam zaydite Muṭahhar ibn Yaḥyā, pourtant son rival, en le plaçant dans la ligne des Tubbaʿ, ces 
rois légendaires du Yémen, et en le désignant comme le Muʿāwiya du moment. Al-Ḫazraǧī, History of the 
Resuli Dynasty, Part I, p. 252-258 ; al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya I, p. 264. 

jean-charles  ducène , florence  somer 219

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


paix de Dieu – l’a précédé dans l’existence en tant que sage, celui appelé du nom de Sādīmūn (?), 
et après lui vint Idrīs aussi appelé Hermès des Hermès. Il tira parti de la science de sa parole et 
des secrets de ses savoirs. Il est le plus ancien des sages en âge (haǧra), le plus important par son 
rang, le plus loué (ou le plus sage, si on choisit la lecture aḥkam) par sa sagesse. Ensuite, lorsque le 
père partit – que Dieu le Très Haut lui fasse miséricorde, en soit satisfait, – Dieu m’inspira, me 
fit penser, m’ordonna de rechercher [l’ouvrage]. Et je le fis pour savoir ce qu’il contenait comme 
secret et pour m’y appuyer. Je l’ai scruté pendant des années, des mois et des jours [pour] résoudre 
ce qu’il recelait comme paroles symboliques afin de vérifier ce qu’il gardait comme sagesses secrètes. 
Je demandais à Dieu son aide, je me mis à la tâche, [c’est‑à‑dire] à faire paraître ce qu’il contenait. 
J’ai extrait ses joyaux de leurs cachettes. Je l’ai trouvé écrit symboliquement (marmūz) en langue 
pehlevi, accompagné de [son] sens en persan. Et Dieu m’a apporté une aide heureuse. J’ai appris 
les prédictions en décrivant leurs caractéristiques, leur substance généreuse et leurs nobles dédales.

Et je l’ai extrait et traduit depuis le pehlevi ferme (matn) vers l’arabe clair, je l’ai intitulé Les prédictions 
de Ǧāmāsp dans les secrets des mouvements des portes 184 supérieures afin que son titre corresponde à sa 
signification et sa particularité (wasm), indiquant ainsi son sens (faḥwā). Je l’ai destiné spécialement 
à ses bibliothèques [c.‑à‑d. à celles du sultan]. Je remercie Dieu le Très‑Haut pour m’avoir inspiré 
vers le plus clair des programmes et de m’avoir élevé au plus haut des degrés afin que je fasse 
apparaître ce secret caché et que je rende évident cet ordre dérobé au regard. Louange à Dieu, 
le plus digne d’éloges, pour l’étude assidue et l’enrichissement qu’Il m’a octroyés en particulier 
lorsqu’Il me dévoila le symbolisme de ces prédictions [103] et qu’Il me fit voir clairement le but 
recherché, m’appuyant sur les lieux où se lèvent les lumières et m’illuminant des lueurs de Sa joie 
qui proviennent du monde de Ses secrets. Il est celui qui pourvoit l’aide divine et approvisionne de 
la substance seigneuriale (al‑mawād al‑rabbaniyya), Il est celui qui a jugé, avec l’assemblée céleste, 
que [le sultan] était digne d’appartenir aux imams qui guident et rendent la justice par la vérité. 
Dieu l’a ainsi placé parmi les imams savants et justes, et Il lui a conféré une parole [qui restera] 
dans sa descendance jusqu’au jour du jugement.

Début de la signification de la parole du sage, excellent, philosophe Ǧāmāsp transposée du pehlevi 
farsi en arabe par le pauvre en Dieu Muḥammad ibn Abū Bakr al‑Fārisī.

Le sage excellent philosophe Ǧāmāsp Ibn Karkaḥ a dit : Dieu le Très Haut a déversé sur moi 
en profusion les lumières de Ses secrets et Il m’a placé parmi ceux qui aiment l’État du sultan de 
mon époque. Il s’agit du grand seigneur (šāhǧahān), fondement du pouvoir sublime, l’empereur 
(šāhhanšāh), le très puissant, Kuwšāsp (soit Goštāsp) Luhrāsp, qui donna également vie au monde 
par sa justice et qui épanchera sur l’humanité les trésors de ses grâces. Il m’ordonna de regarder 
dans les secrets des sciences sages (al‑ʿulūm al‑ḥakamiyya), dont Dieu m’a gratifié contrairement 
à une grande part de Sa création. Il m’a honoré pour que je fasse la vérité là où c’est nécessaire, 

184.  Le manuscrit porte bien al-abwāb, الابواب, mais il pourrait s’agir d’une erreur de graphie pour al-anwār, الانوار, 
on aurait ainsi les « lumières supérieures ».

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…220

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


selon ce qu’Il y avait répandu de secrets seigneuriaux (al‑asrār al‑rabūbiyya), de prédictions divines 
dans le monde substantiel (al‑ʿunṣurī) et parmi les éléments (istuqiš) inférieurs par les effets 
des mouvements célestes et des lumières des liaisons (al‑ittiṣālāt) universelles (al‑kūniyya à lire 
al‑kawkabiyya « planétaires » ?), et cela à propos des événements et des changements présents et à 
venir dans la succession des royautés et des États, jusqu’à la transmission du pouvoir royal après 
lui à sa descendance et à d’autres qu’eux, siècle après siècle, génération après génération jusqu’à 
l’arrivée de l’heure dernière.

Je me suis soumis à l’exigence de son obéissance et j’ai dirigé mon regard dans la mesure de mes 
capacités.

Nous commencerons par énoncer la situation des sphères célestes, leur organisation, les caractères 
naturels des planètes et leur agencement. Ensuite, [nous dirons] ce qui nous apparaît des indices des 
mouvements célestes et des conjonctions planétaires qui annoncent aux hommes les changements 
et les événements dans le monde inférieur ainsi que le moment où cela se produit.

J’ai commencé par l’évocation du déluge qui eut lieu à l’époque de Noé et j’ai abouti au moment de 
la seconde submersion de la terre, qui se produira à l’instar de la première inondation. Ce sera la 
ruine du monde qui connaîtra une grande calamité et une immense résurrection. J’ai aussi mentionné 
les envoyés qui ont été des dispensateurs de lois religieuses, ainsi que les rois qui se sont succédé 
[103v], les États et les dissidents qui changèrent la religion et le culte. J’ai négligé de mentionner 
des prédictions (ḥukm) concernant d’autres qu’eux après les avoir évoqués pour être bref dans le 
discours, ayant soin de celui qui y verrait de l’embêtement et de l’ennui. Je les ai laissées aux savants 
qui viendront après moi, se succédant, peuple après peuple, époque après époque, [intéressés] dans 
sa révélation et son dévoilement, quand ils voudront s’arrêter sur ses secrets et ce qu’imposent la 
doctrine (al‑naṣiyya) céleste ainsi que les contacts planétaires. J’ai mentionné ce qui apparaîtra 
un peu partout comme merveilles et ce qui arrivera dans le monde comme étrangetés, dans les 
sept climats, et en particulier dans le territoire des Persans, dans celui des Turcs, ainsi que pour 
une population qui se trouve en Syrie‑Palestine, dans le territoire des Rūm, en Inde et dans la 
péninsule arabe. Je [l’ai écrit] de manière ésotérique (marmūz) afin que n’y comprenne rien celui 
qui n’en est pas digne, qu’il ignore son importance ou bien la vérifie celui qui ne la voit pas comme 
obligatoire, qu’il découvre ses secrets divins cachés, inconnus de tout un chacun. Sache que ce que 
je dis des secrets en les clarifiant provient de la science qu’Idrīs a donnée à connaître.

À propos des orbes et de leur agencement
Le sage excellent Ǧāmāsp a dit, s’appuyant sur Idrīs, appelé l’Hermès des Hermès, que Dieu créa 
les sept cieux et y installa [la terre] comme un centre au milieu du cercle, fixe, {sans colonne visible} 
(Coran XXXI, 10). Les cieux la contiennent et tournent autour d’elle. Il créa les sept planètes et fit 
du soleil le plus important d’entre elles, le plus grand luminaire, et en son milieu se trouve la voûte 
(al-ʿaqd) céleste. Après lui vient la lune, et le système du monde est ainsi complet avec eux deux. 
Il y a ensuite les cinq planètes restantes, elles sont mobiles. Il créa le huitième orbe qui entoure 

jean-charles  ducène , florence  somer 221

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sept autres, et c’est également la sphère des douze signes zodiacaux. C’est là que se trouvent 
les étoiles fixes. Il créa une neuvième sphère qui entoure l’ensemble, elle contient tout ce qui s’y 
trouve comme orbes, [elle tourne] d’un mouvement régulier d’est en ouest afin de faire connaître 
le lever des étoiles et permet de distinguer les levers des couchers. Il mit en mouvement les sept 
planètes dans les douze signes zodiacaux pour faire apparaître leurs mouvements et leurs contacts 
dans le monde inférieur comme le nécessitent les secrets du seigneur et les prédictions (al-ḥukm) 
divine. Il a attribué à chacune des sept planètes une des sept sphères. La première [planète] est 
Kaywān, [104] soit Saturne dans la septième sphère, qui est la plus grande. Il est de mauvais augure, 
masculin et diurne. Sa nature est froide et sèche. La deuxième planète est Zarāwš, soit Jupiter, sur 
la sixième sphère. Elle est faste, masculine et diurne. Sa nature est chaude et humide. La troisième 
est Bahrām, c’est‑à‑dire Mars, sur la cinquième sphère. Il est néfaste, masculin et nocturne. Sa 
nature est chaude et sèche. La quatrième est Ḫūršīd, soit le Soleil, sur la quatrième sphère, il est 
le plus grand des luminaires. Il dispose d’une force complète, il est faste avec les choses heureuses, 
et néfaste avec les choses malheureuses. Il est masculin et diurne, sa nature est chaude et sèche. 
La cinquième planète est Nāhīd, soit Vénus, sur la troisième sphère. Elle est faste, féminine et 
nocturne. Sa nature est froide et humide de manière équilibrée. Elle tire sa force du Soleil. La 
sixième planète est Mercure sur la sixième sphère, il est faste avec les choses heureuses et néfaste 
avec les choses malheureuses. Il est mélangé (mumtaziǧ), masculin et diurne. Sa force provient du 
soleil. La septième planète est Māh, soit la Lune, sur la première sphère. Elle est aux deux tiers 
faste, féminine et nocturne. Sa nature est froide et humide. Sa force et sa lumière proviennent 
du Soleil. Elle fait passer la puissance à l’action. Un mouvement rapide meut et met en contact 
toutes les étoiles, mais elles ne se touchent en rien du fait de leur contiguïté et du mélange mutuel 
des lumières. Ce mélange résulte de leur proximité et on en compte cinq types : la conjonction, le 
sextile, la triplicité, le quadrant et l’opposition. C’est à cause de cela que les événements quotidiens 
se produisent, que le changement et le bouleversement apparaissent à tout instant et à toute heure 
dans notre monde qui est le monde inférieur.

Comme on ne peut pas assurer une créance à la plupart de ces propos sur les prédictions planétaires 
à cause de la vitesse du mouvement [de l’univers], de son retournement (inqilābihi) et du mélange 
des lumières des étoiles dues à leur contact, alors nous présentons de nous-même ce discours sur 
les planètes. Nous allons nous exprimer conformément au désir du sultan puissant, obéissant à ses 
ordres et en réponse à sa demande. Je cherche appui en Celui qui possède la force et la puissance.

Début du discours sur les prédictions
À propos du déluge de Noé
Lorsque la volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations 
planétaires que la conjonction des deux planètes supérieures, à savoir Saturne et Jupiter, sera 
dans la triplicité aqueuse [104v], c’est‑à‑dire le signe du Cancer, que le Soleil sera avec eux dans le 
signe, que Vénus et Mercure seront également joints dans ce signe, l’ascendant de la conjonction 
étant aussi le signe du Cancer, cela indiquera l’apparition de l’eau, la submersion de la terre qui 

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…222

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


deviendra une mer unique ainsi que l’anéantissement de la création. Et seuls Noé et les compagnons 
de l’arche trouveront le salut, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’Abraham, sur lui la paix de Dieu
Après que se seront écoulés depuis le déluge cinquante‑quatre conjonctions et neuf dixièmes et demi 
de conjonction, la volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations 
planétaires l’apparition d’un homme en Palestine. Nous trouvons que son ascendant sera le signe 
du Verseau à 20° 4’, le maître du décan (al‑waǧh) 185 sera Mars, le seigneur de l’ascendant, à savoir 
Saturne, sera avec Jupiter dans le Cancer à 25° 55’, Vénus sera dans le Lion, dans la maison du 
Soleil, à 15°. Nous trouvons que le Soleil sera dans le Bélier à 25° 4’, Mars sera dans le Scorpion 
à 13° 54’, Mercure sera dans les Gémeaux à 3° 54’ et la Lune sera dans la Balance à 5° 25’. Cela 
indiquera sa fermeté, l’accomplissement de sa religion et de sa communauté, sa loi, la durée de 
son extension, l’arrivée de son appel dans la plus grande partie du monde, l’apparition de sa force 
contre les opposants à sa religion ainsi que la destruction des idoles. Il triomphera {du tyran entêté} 
(Coran XIX, 59 ; XIV, 15), mais Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue de Moïse
Lorsque se seront écoulés depuis la naissance d’Abraham vingt-quatre conjonctions et un quart de 
conjonction, la volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes que la conjonction 
des deux planètes supérieures, soit Saturne et Jupiter, sera dans la triplicité du feu, soit le signe 
du Lion [et dans] la maison du Soleil. Et ce sera la septième conjonction depuis la combinaison 
(iǧtimāʿ) des deux planètes supérieures dans la triplicité du feu. Nous avons trouvé que l’ascendant 
de la conjonction sera le signe du Sagittaire et que le Soleil sera dans l’ascendant, Mars dans le 
Scorpion, Saturne avec Jupiter dans le Lion, la Lune dans le Scorpion, Vénus dans la Balance et 
Mercure dans le Capricorne. Cela indiquera l’apparition d’une personne dans le troisième climat. 
Il sera de grande taille, roux de barbe. Il sera bègue à cause de Mercure [105] qui est la planète de 
la parole, du discours et de l’éloquence fluide. Elle sera au début de sa naissance dans le quadrant 
(tarbīʿ) de Mars. C’est l’indice d’une lourdeur de la langue. Il sera connu comme le berger rouge 
dans l’appel prophétique et missionnaire. Son appel touchera les quatrième et cinquième climats, 
ainsi qu’une partie du sixième. Il montrera une religion forte, des miracles merveilleux, preuves 
extraordinaires rompant l’habitude. Il sera suivi par un peuple de dix clans, chacun réunissant une 
population immense. Il triomphera par sa religion du tyran entêté à son époque. Dieu l’anéantira 
par sa main. Des signes précéderont sa venue. Le premier est qu’un roi aura une femme de la 
descendance des Kayānides, qui constituent la deuxième dynastie des rois perses. En effet, ceux-ci 
se divisent en quatre dynasties 186, la première sont les Ḫudāhān, puis viennent les Kayānides, 
la troisième est dénommée les Arsacides et la quatrième les Sassanides. Le deuxième signe sera 
l’apparition d’une personne provenant du territoire des Romains (arḍ al-Rūm) qui conquerra la 
Perse et prendra la royauté de la descendance des Kayānides. Le troisième signe sera l’assèchement 

185.  Dozy 1991, p. 793.
186.  Al-Masʿūdī, Les Prairies d’or I, p. 246.

jean-charles  ducène , florence  somer 223

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de la rivière appelée Lāḥ 187. L’eau apparaîtra salée, ce qui provoquera la ruine de bon nombre de 
villages et de villes, sans que ne subsiste aucun animal. L’apparition de ces signes indiquera sa venue. 
Sa loi subsistera trente‑cinq révolutions planétaires.

À propos de l’advenue d’Alexandre
Lorsque se seront écoulées depuis la naissance de Moïse soixante et onze conjonctions et demie, 
la volonté divine exigera que les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
[provoquent] l’apparition d’une personne en Syrie-Palestine (arḍ al‑Šām). Nous avons trouvé 
son ascendant dans le signe du Cancer, la Lune étant dans l’ascendant, Saturne dans les Poissons, 
Jupiter et Vénus dans les Gémeaux, Mercure sera avec Mars dans le Taureau. Sa naissance aura 
lieu dans la terre de Moïse, à proximité de la mer salée. Il grandira en terre romaine (arḍ al‑Rūm). 
Son père sera de la descendance des Kayānides – cette seconde dynastie perse – et sa mère romaine. 
Cela produira des mouvements planétaires indiquant l’apparition d’un jeune homme, de cette 
description. Il fera la conquête des sept climats, il triomphera de leurs rois et il détruira les temples 
du feu des mages. Il parcourra les pays depuis l’orient jusqu’à l’occident, et partout il demandera 
[105v] ce qu’il y a là comme trace et marque notamment des constructions qui y sont relatées. Il 
construira dix villes célèbres 188, il fera couler les rivières, il aimera les savants, il sera généreux avec 
la population en élevant leurs richesses et leurs habitations. Puis il mourra d’une manière étrange, 
et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue des rois après lui
La royauté passera ensuite à une personne sans lien avec lui, du nom d’Askān 189. Ce sera un 
homme de grande taille, noir de teint, aux sourcils joints. Il portera une marque sur la main. Il aura 
une inclination pour la religion des mages et il se comportera comme les rois anciens. Il édifiera 
des temples du feu pour les mages et détruira les églises. La tyrannie et la ruine apparaîtront. La 
royauté passera après lui à sa descendance et ils seront vingt‑cinq hommes dans sa succession. Ils 
se comporteront à l’exemple de leur aïeul dans la tyrannie. Chacun d’entre eux la fera apparaître 
à son époque à la suite de son prédécesseur, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un autre roi 190 

Lorsque se seront écoulées depuis cela seize conjonctions, la volonté divine exigera que les indices des 
mouvements célestes [provoquent] le déplacement de la conjonction des deux planètes supérieures 
vers la triplicité tellurique, qui est le signe de la Vierge, que l’ascendant de la conjonction soit le 
signe du Bélier, que le Soleil soit dans sa maison dans le signe du Lion, que Mercure soit aussi dans 
le Lion, que Vénus soit dans les Gémeaux, ou Vénus et Jupiter dans le signe de la Vierge. Cela 
indiquera l’apparition d’une jeune personne de la descendance des Sassanides, qui constituent la 

187.  Rivière inconnue.
188.  Miquel, « al-Iskandariyya », EI2, 1973, p. 136-137.
189.  Personnage non identifié.
190.  Dans la version persane de Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 15, il s’agit d’Ardašir.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…224

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


quatrième dynastie des rois perses. Elle conquerra la royauté, ce sera un savant capable d’imposture 
(li‑l‑makkār). La religion des mages fera sa réapparition, il la renforcera et lui rendra toutes les 
coutumes ainsi que les fêtes qui étaient les siennes anciennement. La durée de son règne sera de 
trois révolutions célestes et deux tiers, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un autre roi 
Lorsque se seront écoulés depuis cela trois conjonctions et un tiers, la royauté passera à une personne 
de grande taille, au teint blanc, belle de visage, à la longue barbe, ayant un beau nom et un signe 
sur le visage. Cet individu répandra la justice et fera le bien. À son époque, l’honnêteté apparaîtra 
et le mensonge diminuera de sorte que personne ne pourra alors se réfugier dans la fausseté. Il 
ressuscitera la religion des mages, la fera connaître, il rénovera les temples du feu, les pourvoira en 
personnel, il honorera leurs savants. Ensuite, la royauté retournera à la lignée des Kayānides, qui 
constituent la deuxième dynastie persane, et Dieu est plus savant.

À propos de l’advenue d’un autre roi 191 
[106] La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes que la conjonction des 
deux planètes supérieures se fasse dans la triplicité tellurique, qui est le signe du Taureau, que 
l’ascendant de la conjonction soit dans les Gémeaux, Mars dans les Poissons, Mercure, la Lune et 
le Soleil dans le Cancer, Jupiter et Saturne dans le Taureau. Cela indiquera [l’apparition] d’une 
personne à l’origine au teint noir, à la main coupée et au corps lépreux. Il s’emparera de la royauté 
et il aura la victoire sur les rois. Il sera vide de sens et il changera la religion de Moïse et ce qui allait 
avec lui. Il vaincra la population de la communauté [de Moïse] à son époque. Il s’emparera de la 
Perse. Son existence durera une conjonction et demie. L’indication de sa disparition sera l’entrée 
du soleil dans le signe des Poissons, et Vénus sera également dans les Poissons, dans le signe se 
trouvant à l’est. Ce sera l’indication de leur mort et de la dispersion de son groupe. Il n’en restera 
aucune trace du fait que le signe de la conjonction sera la maison de Vénus. Vénus sera en face de 
sa maison dans la maison de ses ennemis. Cela indiquera sa disparition ainsi que celle de sa lignée 
si bien qu’il n’en subsistera aucun. La royauté passera alors à quatre individus qui régneront les uns 
après les autres, à sa manière et selon son modèle, leur royauté ne durera pas, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un autre roi
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes que la conjonction des deux 
planètes supérieures se fasse dans le signe du Sagittaire et que l’ascendant de la conjonction soit 
le signe du Capricorne. Cela indiquera l’apparition d’un roi 192 sur la rive de la mer à un endroit 
appelé Asqūf 193. Il y aura un massacre dans la population à son époque, il sera de la lignée de celui 
dénommé « Aux longues oreilles », et Dieu est plus savant !

191.  Dans la version persane de Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 16, il s’agit de Nabuchodonozor.
192.  Le texte arabe utilise ici un duel, nous devrions traduire « deux rois » mais le reste du texte est au singulier.
193.  Toponyme par ailleurs inconnu.

jean-charles  ducène , florence  somer 225

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À propos de l’advenue de Jésus
Lorsque se seront écoulées depuis le début de la royauté d’Alexandre dix-huit conjonctions et 
demie, apparaîtront les signes mentionnés, ce seront des signes (imārāt) distinctifs. Le premier sera 
le lien de la royauté avec les diadoques (mulūk al‑ṭawāʾif). Le deuxième sera l’apparition d’un roi 
qui partira de l’Inde et fera la conquête de la ville de Balḫ et détruira le temple du feu (bayt al‑nār) 
des mages qui s’y trouvaient, qui faisait partie de leurs lieux de vénération. Lorsqu’apparaîtront 
ces signes, cela indiquera sa naissance et son advenue. Sa description est la suivante, il sera rond 
de visage, avec peu de poils aux joues, ses vêtements seront blancs, [il aura] un bâton. Il voyagera 
dans le pays, prétendant à la prophétie. Il fera montre de preuves étonnantes [106v] et de grands 
miracles merveilleux qui sortiront de l’ordinaire dans sa jeunesse et à l’âge adulte, dont l’humanité 
n’en [verra] pas de semblables se produire. Il renforcera son appel (daʿwa) dans toutes les directions. 
Et [des adeptes] répondront à son appel par désir. Une foule immense provenant du pays des 
Romains (arḍ al-Rūm) le suivra. De partout, ils entreront dans sa religion ; il construira des églises, 
il ordonnera de battre les crécelles et ainsi apparaîtra la religion des chrétiens. Il délaissera les 
plaisirs du monde et les choses bonnes qui s’y trouvent, parce que dans l’ascendant de sa naissance, 
il y aura un grand lot (ḥaẓẓ) et une force immense provenant du Soleil, qui est le plus grand des 
luminaires. Il est la cause de l’émergence des êtres vivants et de leur vie. Avec [Jésus] adviendra 
la résurrection du mort. La durée de son existence sera d’une conjonction et trois quarts 194. La 
force de son appel et de sa religion subsisteront trente-quatre révolutions planétaires parce que 
les deux planètes supérieures, Saturne et Jupiter, seront les deux forces lors de sa venue. Ensuite, 
la volonté divine décrétera l’entrée du Soleil dans la maison de Saturne, que Saturne soit dans la 
sixième maison de l’ascendant avec Mars, cela indiquera que le peuple de Moïse, qui sont les juifs, 
se rassemble pour lui sur la rive d’un fleuve appelé Wāṣil 195. Et ils diront : « nous le crucifierons ». 
Ensuite sa religion apparaîtra. Sa religion atteindra la terre des Perses, de nombreuses églises seront 
construites après lui et les temples qui n’appartiendront pas à leur religion seront détruits. De la 
confusion arrivera dans la religion des mages à cause des chrétiens, quoique leurs temples du feu ne 
seront pas détruits. Une guerre immense se déclenchera entre [chrétiens] et Perses, avec un grand 
massacre des deux côtés. Un roi de chez eux attaquera la Perse, s’en emparera et fera prisonnier ses 
souverains 196. Le signe en sera que l’ascendant de cette année sera le signe de la Balance, Vénus sera 
le seigneur de l’ascendant, Mercure et le Soleil seront dans la Balance, Mars sur le retour sera dans 
la maison des opposants (al‑aʿdāʾ) (?), Saturne et la Lune seront dans le Verseau, cela indiquera 
que des soldats romains s’empareront du pays des Perses et auront la victoire sur leurs rois jusqu’à 
ce que les planètes néfastes sortent et que le Soleil s’installe dans le signe du Bélier. Alors, un roi 
parmi les rois perses de descendance royale sortira, faisant la conquête du pays des Romains et fera 
périr un grand nombre de Romains. Lors de la conjonction des deux planètes supérieures dans le 
signe de la Balance, il tuera un très grand nombre d’ennemis et fera la conquête de la péninsule 

194.  Cette durée correspond à 35 ans.
195.  Toponyme par ailleurs inconnu.
196.  Aucun souverain iranien ne fut jamais fait prisonnier par un empereur romain, au contraire de Valérien, 
fait prisonnier par Šāpūr en 260.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…226

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Arabique. Il y massacrera un très grand nombre de personnes. Et il aura la victoire sur les rois de 
la Terre. De nombreuses merveilles apparaîtront à son époque dans les quatrième et cinquième 
[107r] climats, et Dieu est plus savant.

À propos de l’advenue de Mani qui prétendra à la prophétie
La volonté divine dé0crétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la maison de Mars, qui est le signe du 
Scorpion, le Soleil sera dans le Capricorne, Jupiter et Saturne dans le Scorpion. L’ascendant de la 
conjonction sera le signe du Cancer. Cela indiquera l’apparition d’un homme du nom de Mani qui 
prétendra à la prophétie. Il appellera l’humanité à sa religion. Son appel atteindra les confins de la 
Chine. Il changera la religion de Moïse et la religion de Jésus. Quand il leur montrera des choses 
étonnantes, il composera une image différente et des formes merveilleuses sans amalgame (ǧumāʿa). 
Un grand nombre d’adeptes le suivra. Ensuite, il se cachera lui‑même en connaissance de cause et il 
n’apparaîtra plus. Un grand nombre de partisans subsistera sous le nom de « manichéens » et son 
appel durera longtemps, cinquante‑trois révolutions planétaires, sur l’ensemble des descendants des 
Persans. Ils seront vingt-trois hommes qui assumeront la royauté successivement. Et chacun d’eux 
donnera à connaître des coutumes différentes de celles de son prédécesseur, et Dieu est plus savant.
Le pauvre en Dieu, Muḥammad ibn Abū Bakr al‑Fārisī a entendu du côté paternel que ce Mani 
avait fait une peinture avec laquelle aucun peintre n’aurait pu rivaliser et où il leur faisait voir des 
choses étonnantes en tant qu’homme et dieu. [Il prit] un morceau de soie de vingt coudées et plus. 
Il y traça une ligne droite avec un calame de peintre, c’est‑à‑dire avec un pinceau, du début de 
l’étoffe jusqu’à la fin en une ligne unique. Ensuite, il ordonna que l’on effiloche ce fil qui était sous 
cette ligne depuis [le bord] de l’étoffe et ce fut fait. Il présentait dès lors cette ligne [sur le fil] de 
l’étoffe comme preuve que cela venait de sa main et de l’aspect éclatant de son art 197.

À propos de l’advenue d’un roi dans le cinquième climat 198 

La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans le signe des Gémeaux, la maison de 
Mercure, l’ascendant de la conjonction sera dans le signe du Taureau, le seigneur de l’ascendant sera 
la maison de Vénus sous les rayons du soleil matinaux (al‑šiʿāʿ) dans le signe du Bélier, Mars sera 
dans la Balance en opposition avec elle. La Lune sera en conjonction avec Mercure dans le signe 
des Poissons. Cela indiquera l’apparition d’un homme dans le cinquième climat où il s’emparera 
du pouvoir. Il mettra en place une bonne tradition. Il s’emparera lui-même de la péninsule [107v] 
arabe. Il prétendra à une propagande importante qui parviendra jusqu’aux confins de la Chine. 
De son temps, apparaîtra une personne qui initiera des changements importants. Les signes de 
son apparition seront que ce roi perdra ce pouvoir, mais ensuite il le retrouvera sans souffrance ni 
peine, et Dieu est plus savant !

197.  Une anecdote excessivement proche est donnée par al-Marwazī puis par Abū l-Maʿālī, Kruk (2001, p. 55) 
et Reeves (2011, p. 44, 121).
198.  Dans la version persane de Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 21-22, il s’agit de Ḫusraw Anuširwān.

jean-charles  ducène , florence  somer 227

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À propos de l’advenue d’un roi 199 et de ses opposants 
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires que 
la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la maison de Mercure, que la Lune et 
Vénus seront dans le Bélier, que le Soleil sera dans le Verseau, que Mars sera dans le Capricorne et 
Mercure dans le Sagittaire. Cela indiquera l’apparition d’un homme dans la région de l’Inde. Il sera 
de la religion des brahmanes, de la lignée d’Ahīkārān, c’est‑à‑dire d’al‑Ǧadār qui régna sur le pays. 
Ensuite, un roi perse du nom de Bahrām fera son apparition et il le fera périr. Tous [ses partisans] 
se disperseront. Après lui, cinq rois se succéderont, chacun ayant un comportement différent de son 
prédécesseur. La lignée des Kayānides – qui constituent la deuxième dynastie perse – s’affaiblira. 
Ils iront vers le déclin. Leurs ennemis se multiplieront. La religion chrétienne fera son apparition 
en Perse et celle des mages s’affaiblira. Puis de nombreux rebelles lèveront la tête quoiqu’aucun 
n’aura assez de puissance ni ne pourra imposer une religion, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi dans le deuxième climat
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires que 
la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la maison de Vénus alors que le Soleil et 
Mars seront dans la maison de Mercure. Cela indiquera l’apparition d’un homme dans le deuxième 
climat, dans une population côtière. Il sera d’origine inconnue, fort de cœur et de corps, mais faible 
de religion. Il appellera les gens à le suivre avec force et réussite. Son appel atteindra les quatrième 
et cinquième climats jusqu’au bord de la mer. Il prendra de l’importance. Son existence durera 
trois conjonctions moins dix jours. Il trouvera la mort dans le territoire de Baḥrayn 200, près d’une 
montagne. La cause sera que la patte de son cheval glissera, il en tombera et mourra. La durée de 
son appel sera de trente-quatre conjonctions et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi dans le cinquième climat
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires que 
la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans le signe de la Balance, qui est la triplicité 
aérienne, que l’ascendant de la conjonction sera le signe des Poissons, que le Soleil et Mercure seront 
dans [108] l’ascendant, que la Lune sera à l’opposé de l’ascendant, que Vénus sera dans sa maison et 
Mars dans les Gémeaux. Cela indiquera l’apparition d’un roi dans le cinquième climat, dénommé 
Mazdak 201, qui réunira une foule immense [de partisans] et une grande force. Il appellera les gens à 
le suivre, il renforcera la religion des mages et leur donnera de la publicité. À ce moment, la royauté 
passera de la lignée des Kayānides – qui constituent la deuxième dynastie perse – à une personne 
qui n’en sera pas digne. Il sera de teint noir, il aura les yeux rouges, il aura de grandes oreilles et des 
sourcils voûtés. Ensuite, la royauté retournera aux Kayānides par choix, sans guerre ni massacre 

199.  Dans la version persane de Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 23, il s’agit d’un certain Bodbāl.
200.  Dans la version persane de Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 24, on lit Buḫārā, بخارى, pour Baḥrayn, بحرين.
201.  Il s’agit du chef d’un mouvement religieux révolutionnaire de l’Iran sassanide, dans le premier tiers du 
vie siècle, sous Qubāḏ (r. 488-496, 498/499-531). Il n’apparaît cependant nullement comme ayant renforcé 
la religion des « mages », bien du contraire, Guidi, Morony, « Mazdak », EI2, 1990, p. 941-949.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…228

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ni trouble, à un homme des leurs dénommé Bahrām 202. De grandes merveilles apparaîtront dans 
les quatrième et cinquième climats. La Lune regardera vers Mercure et sera en contact avec Mars, 
cela indiquera l’apparition d’une personne faible en religion, qui appellera les gens à la suivre, mais 
cela restera sans suite. La durée de son existence sera d’une conjonction, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi juste 203 
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires que 
la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans le signe de la Balance, ce sera la dixième 
conjonction dans la triplicité de l’air. Lorsque se seront écoulées depuis le lever de la conjonction 
seize années, cela indiquera l’apparition d’un roi juste qui répandra la justice dans le monde. Et les 
gens réaliseront pleinement leurs désirs. À cette époque, la justice et la sécurité se feront jour. Alors 
naîtra l’élu de Dieu, et Dieu est plus savant.

À propos de l’advenue du seigneur des Envoyés et du sceau des Prophètes
Lorsque depuis la naissance du Christ (al‑Masīḥ), se seront écoulées vingt‑six conjonctions, la 
volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires la 
conjonction des deux planètes supérieures, Saturne et Jupiter, et leur passage de la triplicité de l’air 
à la triplicité de l’eau, qui est le signe du Scorpion, que l’ascendant de la conjonction sera le signe de 
la Balance, et le maître de l’ascendant Vénus. Cela annoncera l’apparition d’al‑Qāʾim, c’est‑à‑dire 
du sceau des prophètes. Sa naissance aura lieu la deuxième année de la conjonction, son ascendant 
sera l’ascendant de la conjonction, c’est‑à‑dire le signe de la Balance. Les indices des mouvements 
célestes et des relations stellaires indiqueront son apparition dans la péninsule Arabique, dans le 
deuxième climat, sous le nom d’Ibn Hāšim. Il sera de taille moyenne, beau de visage, d’un teint 
éclatant, éloquent de parole, entre ses deux omoplates il y aura une marque. Il appellera toute [108v] 
l’humanité à la religion de vérité. Son appel atteindra les sept climats. Il fera paraître des preuves 
éclatantes et de grands miracles qui viendront rompre l’habitude. L’humanité sera incapable d’en 
produire de pareils, et ses plus grands miracles seront l’éloquence et l’épée. Son inclination pour les 
femmes sera due au fait que Vénus sera l’ascendant. Il n’aura pas de descendance masculine. Les 
gens en foule répondront à son appel. Il prendra de l’importance et les preuves [de sa légitimité] 
se renforceront. Chaque jour, sa communauté prendra de l’ampleur. Il prendra l’habit du guerrier 
rapace et il laissera les couronnes, il changera toutes les communautés religieuses et les confessions, 
y compris notamment la religion des mages, la communauté de Moïse, celle de Jésus ainsi que les 
idolâtres. Il détruira les temples du feu, il brisera les idoles et les statues, il changera leurs coutumes. 
Il remportera la victoire sur tous les rois du monde et il bouleversera toutes les nations, dans leur 
entièreté. Il changera les datations des anciens et il prendra comme point de référence le début de 
son apparition. La durée de son existence sera de trois conjonctions et un sixième. Il renforcera 
sa communauté et son appel d’une grande force pour une durée de trente-cinq conjonctions. Les 

202.  Il ne peut s’agir de Bahram VI (r. 590-591), général qui prit le pouvoir après l’assassinat d’Hormizd IV 
et la défaite momentanée de son fils Khosro II. Il ne faisait pas partie de la dynastie.
203.  Dans la version persane de Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 24, il s’agit de Ḫusraw II.

jean-charles  ducène , florence  somer 229

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


signes qui précéderont son advenue seront au nombre de cinq. Le premier sera l’extinction de 
tous les feux des mages sans raison 204. Le deuxième sera que les animaux ne seront ni gravides, ni 
n’engendreront une année complète. Le troisième sera que le pouvoir royal passera aux femmes 
et aux jeunes gens, et le règne du dernier d’entre eux ne sera pas très long. Le quatrième sera la 
disparition de la sympathie et de la compassion dans les relations humaines. Le cinquième sera que 
le père tuera son fils et le fils son père pour de l’or et de l’argent. L’apparition des signes indiquera 
son advenue à lui.
Le pauvre en Dieu le Très Haut, Muḥammad ibn Abū Bakr al‑Fārisī dit : là où la longueur de ces 
prédictions est donnée en conjonctions à propos de la durée des religions, des États et des âges cela 
signifie la plus petite des conjonctions, soit vingt ans. La durée de son âge – que la paix et le salut 
de Dieu soient sur lui – selon ce qui est dit dans les prédictions sera de trois conjonctions 2/6, ce 
qui fera soixante‑trois années 2/3. La durée de la force de cette religion selon ce qui est dit dans les 
prédictions sera de trente‑cinq conjonctions [soit] sept cents [ans]. Confirme ce propos ce qui est 
attribué à un certain groupe de savants (mašāyiḫ) en qui j’ai pleinement confiance, à savoir que la 
durée de cette religion est indiquée par Dieu dans le Coran sublime et fait partie des secrets cachés. 
Il en fait mention [109] au début des sourates par les lettres. En effet, si on individualise les lettres 
différentes qui sont répétées et qu’on en additionne les valeurs numériques, alors le total donne la 
durée de cette religion. J’en ai fait l’expérience, j’ai choisi les sourates où se trouvaient ces lettres, 
elles sont au nombre de vingt-neuf, j’ai additionné les lettres différentes répétées, il y en a quatorze, 
à savoir alīf, lām, mīm, ṣād, rāʾ, kāf, hāʾ, yāʾ, ʿayn, ṭāʾ, sīn, ḥāʾ, qāf et nūn. Je les ai additionnées et 
le résultat donne 693 205 ce qui correspond à la durée mentionnée, et seul Dieu connaît l’invisible !
Puisque l’ascendant de sa naissance sera la Balance et que le seigneur de la cinquième maison 
depuis sa naissance sera dans la maison de la vitalité, c’est‑à‑dire la quatrième maison depuis 
l’ascendant, cela indiquera l’apparition, après lui, d’un groupe de gens oppressifs, provenant de ses 
compagnons qui s’en prendront à ses proches et à ses enfants, ils les tyranniseront. Ils ne sauveront 
pas la vérité pour celui qui la mérite. À cause de cela, arriveront des guerres, des massacres et des 
conflits, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue, après lui, d’opposants et de rois
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans le signe du Cancer, l’ascendant de la 
conjonction sera la Balance, le seigneur de l’ascendant de la conjonction sera Vénus, le seigneur du 
signe de la conjonction sera la Lune, la Lune sera dans la huitième maison depuis l’ascendant, le 

204.  Parmi les événements annonciateurs de la naissance du Prophète énumérés ici, c’est le seul qui se 
rapproche de ceux mentionnés par la tradition, à savoir l’extinction des feux des temples du Fārs, qui ne 
s’étaient pas éteints depuis 1000 ans, al-Ṭabarī, Ta’rīḫ I, p. 459.
205.  Le compte est bon. Quant au procédé, il est déjà donné par al-Kindī dans son épître « Sur le pouvoir 
des Arabes et sa durée » (Risāla fī mulk al-ʿArab wa-kammiyati-hi), pour évaluer la durée durant laquelle 
les Arabes auront le pouvoir, voir Abū Maʿšar, On Historical Astrology, p. 533-534. Ibn Ḫaldūn en donne 
aussi un exemple à partir d’al-Suhaylī, mais suivant l’abǧad maghrébin, la somme aboutit à 903 ans, voir 
Ibn Khaldūn, Le Livre des exemples, p. 684.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…230

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Soleil et Vénus seront dans la onzième maison, Mars sera dans la septième maison et Mercure dans 
le signe de la conjonction. Cela durera une conjonction et une autre se produira après sa mort, sur 
lui la prière et la paix de Dieu. Cela indiquera l’apparition d’un groupe de gens oppressifs, provenant 
de ses compagnons qui demandera allégeance à celui qui n’en sera pas digne et il tyrannisera 
celui qui en sera digne parmi ses compagnons et parmi sa descendance. En résulteront entre eux 
conflits et massacres, un grand nombre des deux partis sera anéanti. Le chef de la guerre sera une 
personne connue sous le nom de « mangeur des foies » 206. Il sera grand de taille, blanc de teint, aux 
sourcils joints, humide de corps. Il aura déjà dépassé la majeure partie de sa vie, ce sera le premier 
parmi ceux qui combattront ses compagnons, et à cause du meurtre de ses enfants, surviendront 
des conflits, des ennemis et des haines. Sortira de sa descendance une personne, dont la mort du 
fils provoquera une période de conflits. La royauté restera [dans les mains] de quatorze hommes 207 

provenant du peuple du « mangeur de foies ». Le siège de la royauté sera au début du quatrième 
climat. La durée de leur royauté [109v] sera de quatre conjonctions et demie. Apparaîtront en ces 
temps‑là, dans la terre des Perses, des combats et des guerres au sein de son peuple, sur lui la prière 
et le salut de Dieu, en particulier au Ḫurāsān et au Ṭabaristān. Il affaiblira la religion des mages, 
et la royauté de la terre des Perses passera à un homme de chez eux. Il sera hémiplégique, sans 
vigueur et il sera vivement porté vers les femmes. Il se transportera auprès de la rivière Asnā 208. 
La royauté sortira de la descendance des Ḫusrawān 209 et la royauté passera aux Arabes. Ceux‑ci 
gouverneront leur territoire et remporteront la victoire sur les rois persans 210. Tous se sépareront, 
et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’une personne dénommée al‑Burquʿī 211 et une autre après elle
Lorsque se sera écoulée la quatrième conjonction depuis la conjonction des deux planètes supérieures 
dans la triplicité tellurique, une cinquième conjonction aura lieu, son ascendant sera le Capricorne, 
le Soleil sera dans la Balance, la Lune avec Vénus dans le Lion, Mercure dans la Vierge et Mars 
dans les Gémeaux. L’indice (dalāla) décrétera l’apparition d’une personne. Sa marque sera un 
défaut sur son visage, et il portera un voile pour le cacher, d’où son nom d’al-Burquʿī (« le Voilé »). 
Il appellera les gens à le rejoindre, s’emparera d’une région et massacrera un grand nombre de 
personnes et lui-même sera tué. Ses partisans et son autorité se déferont au point qu’il n’en restera 
aucun. Puis apparaîtront dans cette même conjonction deux personnes rebelles qui appelleront les 
gens à les rejoindre. L’une sera dans les quatrième et cinquième climats et l’autre en Inde. Lorsque 
l’ascendant sera le signe du Capricorne, la force sera au rebelle de l’Inde. Il prendra de l’importance, 

206.  Il s’agit du surnom du calife Muʿawiya Ier. Cette expression remonte à l’épithète donné à Hind bint 
ʿUtba, la mère du futur Muʿāwiyya, qui, à la bataille d’Uḥud, lorsque Hamza ibn Abū l-Muṭṭalib fut renversé 
par un coup de lance fatal, le mutila et mangea son foie, voir al-Yaʿqūbī, Taʾrīḫ II, p. 48.
207.  On compte effectivement quatorze califes omeyyades.
208.  Rivière inconnue par ailleurs.
209.  Le terme est le pluriel de Ḫusraw et la dynastie correspond à celle des Sassanides.
210.  Il s’agit de l’évocation de Yazdagard III.
211.  Popovic 1976, p. 187, il s’agit de l’instigateur de la révolte des Zanǧ.

jean-charles  ducène , florence  somer 231

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


puis tous deux mourront par les enfants de Mahmānī 212 (?). Ensuite, un roi apparaîtra en Inde. 
À son époque, de nombreuses corruptions se feront jour puis il mourra. Dans la même conjonction 
apparaîtra un Turc qui conduira des soldats et une armée. Il connaitra des tourments et des peines 
comme ceux des descendants de Hāšim, c’est‑à‑dire des šarīf. Il mourra ensuite en Sogdiane, qui 
est une province de Samarcande.
La volonté divine décrétera ensuite par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction ultérieure, selon ce qu’elle décide comme lot (naṣīb) céleste, sera l’apparition de 
vingt-cinq hommes qui revendiqueront le pouvoir royal. Chacun d’entre eux sera de la descendance 
de l’autre et ils gouverneront sur le territoire. Chacun accomplira des actions et des épopées à son 
époque. Nous écartons la prédiction de chacun d’entre eux comme cela a été présenté à l’observateur 
au début des prédictions [et] l’ascendant pour chacun a été déterminé. Il sera prédit selon ce que 
décréteront les lots célestes et les relations planétaires [110] car nous ne mentionnerons que les 
changements de rois et les renouvellements des États, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un prétendu prophète appelé Abū Muslim 213

La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la triplicité du feu, c’est‑à‑dire 
dans le signe du Sagittaire, que l’ascendant de la conjonction sera les Gémeaux, son seigneur sera 
Mercure qui, avec le Soleil, sera dans le signe de la Balance, s’écartant de la combustion 214, Mars 
sera dans le Lion, Vénus et la Lune dans la Balance. Cela indiquera l’apparition d’une personne 
dans un village en occident (arḍ al‑Maġrib). Il ne sera pas de descendance royale, il apparaîtra dans 
le quatrième climat et son nom sera Abū Muslim. Il sera moyen de taille, ventru, doté d’une forte 
pilosité, avec de larges sourcils. Son corps montrera beaucoup de grains de beauté et il aura une 
marque dans le dos. Il appellera les gens à faire allégeance à une personne proche des Hāšimites, 
c’est‑à‑dire apparentée au Prophète. Cette personne sera de grande taille, blanche de teint, elle 
aura un nez aquilin et un beau visage. Il sera aisé, généreux et bon. On lui fera allégeance. La 
légitimité (al‑ḥaqq) sera donnée à celui qui en sera digne et la royauté quittera les « mangeurs de 
foies » et restera chez lui et dans sa tribu. Le siège de leur royauté sera dans le quatrième climat et 
elle durera vingt et une conjonctions. Parmi les signes précédents sa venue, il y aura l’apparition 
d’un lépreux, au visage long, surnommé « Celui qui verse le sang » 215. Il s’emparera de la royauté et 
se montrera généreux avec les gens de la Maison et il sera bon avec eux. Il tuera un grand nombre 
de personnes et notamment trois mille hommes parmi les partisans des Hāšimites afin d’installer 

212.  Le ms donne à voir مهماني et plus loin مهرا مي ني.
213.  Abū Muslim fut le chef du mouvement révolutionnaire abbasside au Ḫurāsān où il est actif à partir de 
128/745-746. Il est exécuté à Bagdad en 137/755, mais il n’était pas d’origine maghrébine.
214.  Dykes 2010, p. 95.
215.  C’est une allusion au premier calife abbasside, Abū-l-ʿAbbās al-Ṣaffāḥ (m. 136/754), où le nom de 
règne « al-Ṣaffāḥ » peut se comprendre comme « le sanguinaire », il meurt de la variole, ce dont sa « lèpre » 
serait ici l’écho, en outre des révoltes ʿ alides sont aussi écrasées, al-Ṭabarī, Tāriḫ I, p. 374 ; Moscati, Sabatino, 
« Abū l-ʿAbbās al-Saffāḥ », EI2, 1960, p. 106.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…232

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


solidement son pouvoir. Il mourra ensuite lors d’une épidémie de peste 216. Un [autre signe] sera 
qu’après lui apparaîtront trente hommes provenant de son peuple, de la descendance des uns des 
autres, chacun faisant en mal le contraire de son prédécesseur. Le dernier sera une personne muette, 
au corps handicapé, avec deux petits yeux, à la barbe rousse, avec une marque sur le visage. Son 
surnom sera « Défenseur » (Nāṣir). Apparaîtra ensuite une personne dont l’ascendant à la naissance 
sera la Vierge et elle sera l’ultime représentante de la population des mangeurs de foies. Elle aura 
pour nom Marwān 217 et il appellera les gens à se soumettre. Il se déplacera de la terre de Moïse 
vers le troisième climat où à cette époque se trouvera un rassemblement de personnes réclamant 
la royauté et ils parleront de religion, et Dieu est plus savant !
Ensuite, lorsque les deux planètes seront en vis‑à‑vis, c’est‑à‑dire dans le signe du Sagittaire. Cela 
indiquera l’apparition de sept individus dont chacun appellera les gens à le suivre, ils feront couler 
le sang injustement. Nous en présentons un d’entre eux. Sa description sera la suivante ; ce sera 
un jeune homme, de grande taille, fort, et son nom sera Aḥmad [110v] et ensuite il mourra. Après 
lui apparaîtra une personne borgne, appelée Ṭāhir al‑Yamānī 218, courageuse. Elle subira des 
épreuves, elle recevra la royauté à cette époque et la prendra pour elle-même. Ensuite, au terme 
de cette conjonction arrivera une personne de la lignée de B/Nadawān du nom de Māsān. Elle 
massacrera une multitude de personnes, puis elle sera crucifiée sur la rive de l’Euphrate. Après elle, 
des montagnes de l’Azerbaïdjan apparaîtra une personne qui réclamera le pouvoir 219, et elle mourra 
sur la rive d’une rivière, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’une personne appelée al-Muqannaʿ 220

La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes l’apparition d’une personne en 
Perse, dans un lieu appelé Saʿd, dans les provinces de Samarcande. Son nom sera Hāšim et son 
surnom « le Voilé » (al‑Muqannaʾ). En effet, il naîtra avec un œil borgne et il cachera son œil par 
un voile et portera le surnom du « Voilé ». Ce sera un jeune homme, sa naissance aura lieu dans le 
quatrième climat et il prétendra à la divinité (rubūbiyya). Son appel atteindra le cinquième climat. Il 
fera couler beaucoup de sang injustement. Il fera apparaître des preuves merveilleuses, étonnantes, 
extraordinaires. Un grand nombre le suivra. Il provoquera un amoindrissement des [fidèles] de la 

216.  La fin des Omeyyades correspond avec la dernière vague de la peste de Justinien ou d’Emmaüs (ʿAmwāṣ), 
à laquelle on pourrait voir ici une allusion.
217.  Il s’agit du dernier calife omeyyade, Marwān II (m. 132/750) et le déplacement de la capitale serait 
peut-être à identifier avec l’installation de Marwān II à Ḥarrān.
218.  À titre d’hypothèse, ce Ṭāhir serait peut-être à identifier avec le père de Muḥammad ibn Ṭāhir al-Yamānī, 
dā’ī ismaélien en activité au Yémen de 554/1159 à 584/1188.
219.  À titre d’hypothèse, on pourrait y voir une allusion à Bābak al-Ḫurramī (m. 201/816-817), qui se révolta 
en Azerbaïdjan mais fut exécuté à Samarra.
220.  Rebelle qui se révolta en Transoxiane sous le règne du calife al-Mahdī (r. 158/775-169/785), il avait pris 
part au soulèvement fomenté par Abū Muslim. Les détails ici rapportés ne se retrouvent pas chez al-Ṭabarī. 
Al-Bīrūnī rapporte qu’assiégé, il voulut faire croire à sa disparition en se faisant brûler, mais sa tête fut 
retrouvée et envoyée au calife al-Mahdī, à Alep. Ibn Ḫallikān relate l’un de ses prodiges consistant à faire 
apparaître la lune à ses adeptes. Al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nation, p. 194 ; Narshakhī, The History 
of Bukhara, p. 65-75 ; Ibn Ḫallikān, Wafayāt III, p. 263-265 ; Sadighi 1938, p. 163-186.

jean-charles  ducène , florence  somer 233

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


religion d’Abraham. À cause de sa religion, il détruira cinq villes. À la fin de son temps, on dira à 
tous ses partisans qu’il s’est élevé au ciel. Il se brûlera lui‑même au point qu’il n’en restera aucune 
trace et ceux qui l’ont suivi penseront qu’il est monté au ciel.
Le pauvre en Dieu, Muḥammad Ibn Abū Bakr al‑Fārisī dit : quelqu’un en qui j’ai confiance m’a 
rapporté cette parole selon laquelle ce Voilé avait fait apparaître des preuves dans une ville appelée 
Balḫ 221 – qui est une ville célèbre – lorsqu’il avait prétendu à la divinité. Il dit : il leur montrait 
un autre soleil se levant avec le soleil. Il avait ainsi un talisman sous la forme d’un soleil levant qui 
montait avec le soleil, face à lui, et ne cessait de s’élever. Les gens le voyaient jusqu’à ce qu’il soit 
au centre du ciel puis il disparaissait. Et le lendemain, il n’était plus visible avec le soleil levant. 
Et ainsi de suite chaque jour. On l’appelait « la Lune du soleil » d’al-Muqannaʿa. On dit qu’elle 
reste visible jusqu’à maintenant pour les gens de cet endroit. C’est là quelque chose de très célèbre, 
connu de quiconque est originaire de cette région. En son temps, un grand nombre d’adeptes le 
suivirent et on les retrouve dénommés aujourd’hui sous le nom d’al-Muqannaʾa. J’ai également 
entendu qu’il était lui‑même la cause de sa disparition. Ils prétendent qu’il monta au ciel, mais il 
choisit de disparaître lui‑même pour tromper les gens et donner à croire à ce qu’ils allèguent. Il 
eut recours à une grande marmite qu’il emplit d’huile, et il y jeta [111] des potions dissolvantes 
comme notamment le borax et le natron. Il les chauffa jusqu’à ce qu’elles deviennent comme de 
l’eau chaude bouillante. Il dit alors à ses compagnons qu’il s’élèvera au ciel. Il entra dans l’endroit 
[où était la marmite], il déposa ses vêtements et il descendit dans la marmite. Il ne resta aucune 
trace ni de la chair ni des os. Ses partisans entrèrent pour le retrouver et ils ne trouvèrent que la 
marmite ; quand elle se refroidit, ils jetèrent l’huile restante et ils découvrirent dans le fond quelque 
chose de calciné qui ressemblait à de la noix sèche que l’on brûle. Ils dirent  : Il est monté au ciel ! 
Il les trompa durant sa vie et durant sa mort, et Dieu est plus savant ! Retournons à notre objet.
Ensuite, apparaîtra une personne dans des montagnes appelées Tamārān 222. Elle fera montre de 
mensonges et d’artifice. Elle fera une vaste prédication, elle prendra différentes formes trompeuses 
et fallacieuses. Apparaîtra ensuite un groupe à la recherche d’un roi en Inde et ailleurs. Ils feront 
appel pour eux-mêmes. Ils montreront des choses étonnantes qui les renforceront et ils dépasseront 
celui qui sera en Inde, appelé Sāsab. Le pouvoir passera alors à ce groupe appelé Ṭāhirides 223. Ils 
seront sans origine, ni lignage ni mérite, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue du maître du Maghreb
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires que 
la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la triplicité du feu, c’est-à-dire dans le 
signe du Bélier, que le soleil sera dans le Cancer, que Mercure sera dans le Lion, que Mars, Vénus 
et la Lune seront dans le signe des Poissons, que la Lune se détachera de Mars et de Vénus, que les 
cuspides (awtād) 224 de l’ascendant seront dressées. [Voici] le propos au sujet de l’apparition d’une 

221.  Narshakhī, The History of Bukhara, p. 66, l’auteur le dit originaire de Balḫ.
222.  Toponyme par ailleurs inconnu.
223.  Il s’agit d’une dynastie en place au Ḫurāsān de 205/821 à 278/891.
224.  Sing. watad, terme technique astrologique traduit par « pivot », Dozy 1991, p. 786.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…234

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


personne au Maghreb, de la descendance hachémite 225, c’est‑à‑dire un šarīf Son action religieuse 
prendra de l’importance et il empruntera le chemin de la vérité. Il élèvera son affaire et il deviendra 
important. Il fera des conquêtes tous azimuts. Il étendra la justice et il fera prospérer la terre avec 
équanimité. Il tuera tous les opposants à [sa] religion. Toute la population lui fera allégeance. La 
royauté restera dans sa lignée durant sept conjonctions, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue de rois et d’autres personnes
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans le signe du Lion, que son seigneur, 
le Soleil, sera dans la Vierge, que Mercure sera aussi dans la Vierge, que Mars sera en face de 
l’ascendant, que Vénus sera dans le Taureau et la Lune en face de l’ascendant, se dirigeant pour 
atteindre Saturne. Cela indiquera la survenue de merveilles [111v] et de choses étonnantes dans le 
monde comme la sortie d’armées de plusieurs directions comme depuis Byzance et l’Inde. Et le 
pouvoir du Ḫurāsān passera aux Ṣaffārides 226. Le dernier d’entre eux sera un homme borgne, du 
nom de ʿAmr 227 et il sera le roi pour les Samanides 228. La cause du déclin de leur pouvoir sera un 
jeune homme de haute taille, noir de teint. Les rois samanides le feront prisonnier dans une ville 
qui est le siège de leur pouvoir, N.hrās 229. Ils conquerront le pouvoir puis apparaîtra un groupe qui 
le revendiquera, mais aucun d’entre eux ne le gardera durablement, sauf celui de la lignée d’Aras, 
de la descendance des Sassanides, qui constituent la quatrième dynastie des souverains perses. Ils 
s’établiront sur la parenté avec la royauté. Ils persisteront et l’État appartiendra à huit de leurs 
souverains. La durée de leur pouvoir sera de six conjonctions. Au début de leur État, toutes les 
choses ruinées retrouveront de la prospérité et à la fin, toutes les choses prospères seront ruinées. 
Ensuite, la dixième conjonction fera sortir le pouvoir de chez eux et le fera passer aux Turcs et il 
ne les quittera plus. Ils conquerront plusieurs pays, puis le pouvoir reviendra à une personne dont 
il va être question, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi
La volonté divine décrétera ce par quoi les mouvements célestes et les relations planétaires indiqueront 
qu’il s’agit de la fin de la dixième conjonction, à savoir la conjonction des planètes supérieures, qui 
aura lieu dans la triplicité du feu. [Cela indiquera] l’apparition d’une personne, aimée de Dieu et 
de son envoyé. Il apparaîtra au Ḫurāsān et sera fort dans la religion. Il aura de grands yeux, une 
large poitrine, la tête ronde, il aura de fortes jambes. Il portera sur la cuisse gauche une marque, il 

225.  À titre d’hypothèse, en acceptant la caractéristique « hachémite », ce souverain serait peut-être Idrīs Ier 
(m. 791).
226.  Dynastie qui détint le pouvoir au Siǧistān de 247/861 à 393/1003, Bosworth, « Ṣaffārides », EI2, 1995a, 
p. 822-825.
227.  Il s’agit bien ici de ʿAmr ibn Layṯ, frère et successeur de Yaʿqūb ibn Layṯ al-Ṣaffār (m. 289/902), le 
fondateur de la dynastie, mais il fut battu par les Samanides et dès lors les Saffarides ne seront plus que leurs 
tributaires, Barthold, « ʿ Amr ibn al-Layth », EI2, 1960, p. 465-466.
228.  Dynastie en place au Ḫurāsān de 204/919 à 395/1005, Bosworth, « Sāmānides », EI2, 1995b, p. 1060-1064.
229.  Lieu non identifé.

jean-charles  ducène , florence  somer 235

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sera d’un teint brillant. Son nom aura comme signification « Auprès d’un juste droit ». Il proviendra 
du dernier Sassanide, qui était la quatrième dynastie perse. Sa jeunesse se déroulera dans les 
montagnes, il sera d’âme courageuse. Il prendra la royauté aux Turcs. Il répandra la justice, il 
rendra prospère ce que les Turcs ont ruiné, en particulier la Perse et le territoire des Turcs au 
point qu’il n’y aura plus aucun endroit inculte. Le siège de son pouvoir sera au milieu de la Perse et 
il fera couler une rivière appelée « la rivière noire ». Il anéantira un groupe de la descendance d’un 
roux aux yeux bleus, qui vivaient dans l’opulence, au point qu’il n’en subsistera aucun dans tout le 
territoire perse ni au Ḫurāsān. Il répandra la justice dans le monde entier, il y fera apparaître de la 
luxuriance ; de la félicité et des bienfaits proviendront de sa justice et de la bonté de ses intentions. 
À son époque apparaîtront des mines d’or dans les montagnes au nombre de cent. Il donnera [112] 
en aumône aux pauvres et aux nécessiteux tout l’or qui en sera extrait. La durée de sa vie sera de 
deux conjonctions et un cinquième. Parmi les signes visibles au moment de son apparition [et] des 
souverains précédents, il y aura quatre signes. Le premier sera l’apparition d’un Turc de grande 
taille qui demandera le pouvoir. Le deuxième sera l’advenue d’un homme avec quelques cheveux 
dispersés sur la tête ainsi qu’une marque, il aura pour nom Sebüktikīn 230. Il s’emparera du pays 
et il tuera les rois qui l’auront accueilli et il parviendra jusqu’à la ville de Balḫ qui abrite une tribu 
(qabīla) de mages, y possédant un ancien temple du feu. Il aura la victoire sur leurs rois et prendra 
la ville. Il enverra des soldats et des troupes dans toutes les directions au profit des Arabes. Après 
lui son fils, du nom de Maḥmūd 231 arrivera avec de nombreuses troupes, de puissantes armées et 
des combattants pour [commettre] massacres et destruction. Il fera la conquête du Ḫurāsān et de 
l’Inde, il y détruira leurs lieux de culte et brisera leurs idoles. Il répandra la justice et fera de bonnes 
choses mais il se détournera de la prospérité. Il sera ensuite assassiné par un jeune homme et le 
pouvoir passera à une personne soit hermaphrodite, soit efféminée ou éthiopienne. Le troisième 
signe sera l’apparition à Isfahan d’une personne de grande taille, au visage repoussant, qui fera un 
grand appel disant qu’il est prophète. Cela produira des guerres et des luttes dans lesquelles un 
grand nombre de personnes dont des šarīf seront massacrées. Le quatrième signe sera l’abaissement 
des eaux du golfe Persique de soixante‑dix coudées et la terre où avaient été construits des villes 
et des habitats sera mise à jour. L’apparition de ces signes marquera le temps de sa venue, et Dieu 
est plus savant !

230.  Abū Manṣūr Sebüktikīn (m. 387/997) est le fondateur de la dynastie des Ġaznavides. Esclave au service 
d’Alptigin – officier turc au service des Samanides –, il le suit quand celui-ci prend de l’indépendance à Ġazna. 
En 366/977, c’est Sebüktikīn qui prend le pouvoir encore nominalement pour le compte des Samanides. Depuis 
Ġazna, il mène une politique expansionniste vers l’Inde, que son fils aîné, Maḥmūd, poursuivra. Maḥmūd 
meurt de mort naturelle en 421/1030 et son fils Mas’ūd lui succède après quelques troubles dynastiques. 
Après avoir été défait par les Seldjoukes à la bataille de Dandānaqān en 431/1040, il se retire en Inde, mais 
ses militaires le renversent et il est mis à mort le 11 ǧumādā I 432/17 janvier 1041, Bosworth, « Sebüktikīn », 
EI2, 1996, p. 125-126.
231.  Maḥmūd ibn Sebüktikīn règne de 388/421 à 998/1030, après avoir évincé son frère cadet, Ismāʿīl, à la 
mort de leur père. 

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…236

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À propos d’un événement identique dans le quatrième climat
Par les mouvements célestes et les relations planétaires, la volonté divine décrétera la raison de la 
conjonction des planètes supérieures dans le signe de la Vierge et de l’ascendant de la conjonction 
qui sera le Scorpion. Cela indiquera l’apparition d’une personne dans le [quatrième] climat au nom 
de Kaysān et il fera un grand appel, de nature divine. Sa cause grandira, prendra de l’importance. 
Il donnera à voir des merveilles et des choses extraordinaires que personne n’avait produites 
jusqu’alors. Ensuite, les descendants d’Ibn Hāšim – c’est‑à‑dire les šarīf – le tueront. La durée 
depuis le moment de son apparition jusqu’à sa mort sera d’une conjonction sauf dix jours du mois 
d’Isfandār, et Dieu est plus savant

[112v] À propos de l’advenue d’une personne semblable
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires la 
quatrième conjonction des deux planètes supérieures. Le seigneur de l’ascendant de la conjonction 
sera dans le signe du Scorpion, la Lune sera avec Mars dans le Bélier, Vénus sera dans le Cancer, le 
Soleil dans le Taureau ainsi que Mercure. La Lune et Mars seront en mouvement vers la conjonction 
avec le Soleil, et Mercure se dirigera vers la combustion (al-iḥtirāq). Cela indiquera l’apparition 
d’un certain Satān ou Asdān. Il sera de teint pâle, il aura les yeux bleus, il sera petit de dos et aura 
beaucoup de poils sur le pied gauche. Il appellera à la divinité. Il fera la conquête du monde et 
aura la victoire sur les [autres] religions. Toutes les communautés religieuses se moqueront de lui 
et il tuera bon nombre de ceux qui n’accepteront pas sa confession et ne s’y plieront pas. Il fera la 
conquête du monde entier sauf la péninsule arabe. Puis, il attaquera la péninsule arabe et ruinera 
sa position élevée (sāmīhā). Et Dieu le fera mourir. Après lui, sept individus apparaîtront issus de 
la Perse et ils s’empareront de la royauté. La guerre et les conflits s’abattront sur la Perse, et la 
religion chrétienne se renforcera, Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi parmi ceux du Maghreb
La volonté divine décrétera par les mouvements célestes et les relations planétaires l’apparition d’une 
personne provenant de la descendance d’Ibn Hāšim, c’est-à-dire un šarīf. Son ascendant sera le Lion, 
le Soleil sera dans le Lion, Saturne dans le Bélier, Jupiter dans les Poissons, Mars dans la Balance, 
Vénus et la Lune dans le Sagittaire, Mercure dans le Lion. Les signes décréteront qu’elle s’emparera 
du pouvoir, elle fera prospérer le pays, propagera la justice et l’honnêteté dans le monde, elle les 
substituera à la corruption et elle suivra une voie bénéfique. Quiconque la lira, saura qu’elle est dans 
la vérité. Son âge durera une conjonction et demie, et un sixième. Ensuite, soixante-dix hommes de 
sa descendance détiendront le pouvoir et régneront sur le pays successivement et s’y renforceront. 
Ils suivront le comportement de leurs aïeux pour la justice, l’honnêteté et les coutumes. Et on 
verra à leur époque des expéditions militaires venant de partout, suivies de conflits et de massacres. 
Ils tueront ceux qui ne se soumettront pas à eux et le pouvoir restera entre leurs mains durant 
vingt-sept conjonctions et demie, et Dieu est plus savant !

jean-charles  ducène , florence  somer 237

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À propos du déplacement de la royauté
La volonté divine décrétera [113] par les mouvements célestes et les relations planétaires que la 
conjonction des planètes supérieures se fera dans la triplicité de l’eau, que le Soleil sera dans le 
signe du Taureau, Mercure dans le Bélier, Vénus dans le Scorpion, Mars dans les Gémeaux et la 
Lune dans les Poissons. Cela indiquera le déplacement de la royauté de la Perse au profit d’un très 
jeune enfant du nom de Šāhanšāh et le gouvernement ainsi que la gestion du royaume passeront aux 
femmes. Les conflits, le désordre se feront jour. Les ennemis apparaîtront de toutes les directions 
attaquant la Perse et ruinant le pays. Le roi des Rūm attaquera la Perse pour y massacrer une 
multitude de gens. Depuis l’Inde [un autre roi], s’emparera du Kirmān, de l’Oman et du Multān, 
et il aura la victoire sur leurs rois, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi
Lorsque se seront écoulées depuis la conjonction susmentionnée onze années, la volonté divine 
décrétera par les indices célestes et les relations planétaires l’apparition d’un individu. Son ascendant 
sera le signe du Lion, il aura un lot de la part de Jupiter. Il proviendra du Ǧibāl. Il sera de taille 
moyenne, beau de visage, à la barbe rouge (aḥmarī). Il s’emparera du pouvoir par la force et le 
courage, il aura la victoire sur les rois et donnera à voir de nouvelles coutumes. Aucun des rois ne 
le combattra sans être défait. Il gouvernera les sept climats, il ruinera des pays et il tuera quarante 
hommes de la descendance de Mahrā May Nī 232 (?). Puis, le pouvoir passera, successivement, à 
onze hommes de la descendance de Samīdān. Ils feront voir l’injustice, la tyrannie et la corruption; 
ils sèmeront la ruine partout. Personne ne pourra à leur époque bâtir une demeure ni construire 
un édifice élevé au point que les gens souhaiteront la mort sous leur règne, à la suite de la tyrannie 
et de l’injustice dont ils seront témoins jusqu’à ce que se soient écoulées sept conjonctions et demie. 
Alors la conjonction passera à la triplicité tellurique, et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’un roi dans le sixième climat
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires la 
conjonction des deux planètes supérieures dans la triplicité tellurique, qui est le signe du Taureau. 
Son seigneur, Vénus, sera dans les Poissons, le Soleil fera face à l’ascendant de la conjonction, 
Mercure et la Lune seront avec le Soleil. Cela indiquera l’apparition d’un individu dans le sixième 
climat. Son ascendant sera le Lion. Sa naissance aura lieu dans une terre qui portera le nom 
d’un animal. Il sera aimable, aura de la science et de la connaissance, il prendra le pouvoir de 
Sād.n/b/yān 233. Il rénovera la royauté et renforcera la religion. Puis il fera apparaître dans le monde 
des merveilles et des choses étranges. [113v] Surviendront des rois qui réclameront la royauté. Si je 
les commentais un à un, cela allongerait le paragraphe, nous sortirions de la condition de brièveté 
et de notre objectif avoué, et Dieu est plus savant !

232.  Le nom apparaissait plus haut sous la forme Mahmānī.
233.  Le manuscrit donne à lire : سادىان.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…238

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À propos de l’advenue d’un roi en Orient, depuis la terre des Turcs, qui sont les Tatars – que 
Dieu les abandonne !
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires le 
déplacement de la conjonction des deux planètes supérieures dans la triplicité de l’air, qui est le 
signe des Gémeaux, que l’ascendant de la quasi-conjonction sera le signe du Cancer. Quand une 
demie et un quart de conjonction se seront écoulés, cela indiquera l’apparition d’une personne en 
Orient, depuis au-delà de la rivière de la terre du Tibet, qui est le territoire des Turcs. Son nom 
sera Sīsārkīr 234. Il aura la taille d’un quart [d’homme normal], un corps imposant, il sera large 
de visage, au nez écrasé, avec des petits yeux, au teint brun, glabre de corps et de barbe. Il aura 
une marque dans le dos. Il amènera de son peuple de nombreuses troupes et une immense armée 
innombrable. Il fera partie de ceux qui glorifieront le Soleil. Il fera la conquête de la plupart des 
sept climats et des contrées. Il anéantira et tuera leurs rois. Rien ne subsistera dans tout le monde 
connu hormis les côtes et les îles ; aucun oiseau ne trouvera de salut dans les airs ni de bêtes sauvages 
dans les espaces désertiques. Il sera généreux avec les hommes de science, les nobles et le grand 
cheikh. Quiconque cherchera refuge auprès de lui sera sauvé et protégé. Dans le monde entier, les 
Tatars seront à l’origine de conflits, de tueries, de meurtres, de désordres et de désarroi. À cette 
époque, la corruption, le mensonge, l’injustice, la haine, la tromperie et l’envie grandiront partout. 
Le pouvoir restera entre ses mains, celles de sa descendance et de son peuple pendant trente-trois 
révolutions planétaires. À leur époque, des rebelles apparaîtront et chacun diffusera des allégations 
mensongères et des opinions erronées. Chacun aura une conduite et une croyance différentes de 
son prédécesseur. La tyrannie et l’injustice se multiplieront en son temps. Le meurtre, l’épée et la 
ruine s’abattront sur le reste de l’humanité encore debout. Le désordre, le désespoir et les conflits 
se multiplieront dans le monde. Si je commentais tout cela, alors je sortirais de mon dessein. 
L’observateur avisé observera cela et jugera selon ce que décréteront les mouvements célestes et les 
relations planétaires. Lorsqu’apparaîtra cet individu, une personne noble (al-šarīf) trouvera refuge 
auprès de lui. Il aura un visage long et une taille fine. Il l’honorera et il l’appellera à son service et 
il lui répondra positivement. Il lui obéira et l’accompagnera là où ils iront tous les deux.
Le pauvre en Dieu [114] Muḥammad ibn Abū Bakr al-Fārisī dit : l’indice de la vérité de ce propos 
provient du fait que quelqu’un 235 qui connaît ce noble (al-šarīf) m’a dit qu’il était le beau-fils de 
l’imam des savants Faḫr al-Dīn Rāzī 236, appelé ʿ Alāʾ al-mulk, qui avait été à leur service et les avait 
accompagnés là où ils allaient jusqu’à sa mort, et Dieu est plus savant.

234.  Le manuscrit donne à lire : سىساركير. On attendrait ici Ǧinǧīs Ḫān, جنخيزخان, pour Gengis Khan.
235.  Ce personnage anonyme serait probablement Abū Ṭāhir al-Zakī al-Baylaqānī (ca 582/1186 – 679/1280) 
qui étudia auprès de Faḫr al-Dīn Rāzī et qui fut par la suite l’un des maîtres d’al-Fārisī à Aden, Abū Maḫrama, 
Taʾrīḫ ṯaġr ʿAdan, p. 80-83 ; Ducène 2013, p. 45.
236.  Faḫr al-Dīn al-Rāzī (543/1149-606/1209) est un savant et théologien musulman qui exerça essentiellement 
en Asie centrale, sous le patronage des Ḫwārazmšāhs et des Ghurides, Griffel 2007, p. 313-344. Nous avons 
vu plus haut que le sultan al-Muẓaffar lui-même s’était attaché à l’étude de son tafsīr au point d’en faire 
venir une copie directement d’Hérat, al-Ḫazraǧī, History of the Resuli Dynasty, Part II, p. 278 ; al-Ḫazraǧī, 
al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya I, p. 234.

jean-charles  ducène , florence  somer 239

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À propos de l’advenue d’un roi dans le premier climat
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la triplicité de l’air, qui est le signe 
des Gémeaux, précédemment cité, à la fin de cette conjonction, lorsque les deux planètes seront 
proches du signe du Verseau. Cela indiquera l’apparition d’un individu, dans le premier climat, 
dans le territoire des Arabes, il disposera d’un lot provenant de Vénus. Il verra le jour dans le 
deuxième climat, dans le territoire des Hāšimites, en un lieu extrêmement sacré (ʿaẓīm al-ḥurma), 
où des délégations viendront le voir. Il aura en taille le quart d’une taille normale, il sera blanc 
de teint, d’un beau visage, d’un long nez, avec les sourcils voûtés, il sera versé dans la science et 
la connaissance, supérieur en sagesse et en sciences, généreux avec sa population. Il élèvera leurs 
demeures, il fera montre de justice et ses actions seront bonnes. Il conquerra le pays et le gouvernera 
sans massacre ni peine. Il aura le dessus sur ses opposants. Il sera un vainqueur heureux dans toutes 
les situations et dans toutes les actions, quelle que soit la direction prise. Sa propagande (daʾwa) 
s’établira dans le premier climat, dans sa terre natale et en Inde. Il se peut qu’il ait une part dans 
le troisième climat, dans la terre de Moïse. Sa durée sera longue et il prendra de l’importance. Son 
existence courra sur trois conjonctions et deux tiers, et Dieu est plus savant.
Le pauvre en Dieu, Muḥammad Ibn Abū Bakr al-Fārisī déclare : la volonté divine décrétera par les 
indices des mouvements célestes et des relations planétaires [que cela aura lieu] l’année 675/1276-1277 
et aussi en 677/1278-1279. Cela indique la disparition d’al-Qāʾim, un coup du sort (ʿalla) pour les 
Arabes et une faiblesse immense s’abattra sur l’islam en cette année comme la chute de Bagdad, 
j’en ai l’intime conviction (amina ʿindī) car Ǧāmāsp ne le dit pas dans ses prédictions. L’indice en 
est le passage de Saturne dans le signe du Scorpion, je veux dire durant ces deux années, seul Dieu 
connaît l’invisible ! 

À propos de l’advenue du maître de la conjonction, sans royauté ni religion
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements [114v] célestes et des relations planétaires 
que la conjonction des deux planètes supérieures se fera dans la triplicité de l’air, qui est le signe de la 
Balance. Son seigneur, Vénus, sera avec le Soleil dans le Bélier et Mars sera dans les Poissons. Cela 
indiquera l’apparition d’une personne de la lignée des Samanides, son père étant Sakān et sa mère 
provenant des Kayānides, qui constituaient la deuxième dynastie perse. Son nom sera Sulaym ou 
Sulaymān. Il sera de grande taille, brun de teint, très poilu et aura une voix légère. Il fera un immense 
appel et donnera à voir des preuves irréfragables. Son inclination à la sagesse sera subordonnée 
aux sages. Il sera généreux avec son peuple et il élèvera leurs demeures. Il fera des conquêtes dans 
toutes les directions. Il représentera tout ce que les gens attendent en matière de religion et tous 
les croyants des [diverses] communautés lui seront soumis. Ils entreront dans sa religion par 
obéissance lorsqu’il leur montrera clairement des preuves de ce que Moïse leur avait imposé. Il 
changera tous les chronologies et il fera commencer la datation depuis son époque. Aucun croyant 
d’aucune confession dans l’ensemble des climats et du monde ne sera en dehors de sa communauté 
et de sa religion sauf la péninsule arabe et le Yémen car ils ne seront pas de sa religion. Chaque 
jour, sa cause se fortifiera et il prendra de l’importance. De son temps, on construira des trésors 
de par le monde. La durée de sa religion et de son règne sera de dix conjonctions et demie. Parmi 

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…240

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les signes qui précéderont son apparition, il y aura l’embellissement de la ville de Sūšīn/Š.ršīn 237, 
mais l’eau qui l’entoure la submergera. À ce moment-là, cet homme adviendra.
Selon le pauvre en Dieu, Muḥammad ibn Abū Bakr al-Fārisī, l’apparition de cet homme aura lieu 
à la fin de l’année 904/1498-1499, lorsque la conjonction des deux planètes supérieures Saturne et 
Jupiter aura lieu dans le signe de la Balance comme cela a été dit. Et les heures de transfert de cette 
année se produiront lors du séjour du Soleil dans le Bélier, ce qui signifie une heure, deux tiers et un 
quart du vendredi 15 šaʿbān 904/28 mars 1499. L’ascendant sera le signe du Taureau à quatre degrés. 
Ce sera l’ascendant de six conjonctions et la dernière se fera à 26°. Interruption (unquṭiʿa) 238

Quant à l’expédition de cet homme attendu (al-murtaqab), elle aura lieu en 905/1500-1501. En cette 
année, sa force s’amplifiera, sa présence sera plus importante [115] et sa puissance grandira, et Dieu 
est plus savant ! Quant à Šūstan 239, c’est une ville célèbre du Ḫurāsān, entre deux rivières. Elle est 
séparée de Bagdad d’environ dix jours [de voyage], et Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue du Mahdī
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
la conjonction des deux planètes supérieures et leur déplacement de la triplicité de l’eau vers la 
triplicité du feu – qui est le signe du Bélier –, que Vénus sera dans le Taureau, le Soleil dans le 
Lion, Mercure dans la Vierge et Mars dans le Verseau. Cela indiquera l’apparition d’une personne 
dans la terre des Arabes, de la descendance des Hāšimites, c’est-à-dire un chérif descendant de 
Fāṭima (fāṭimiyyan), du nom du Mahdī. Il aura une grande tête, une barbe imposante, d’épaisses 
jambes, un nez aquilin, ses dents de devant seront brillantes et il aura un grain de beauté noir sur 
le visage. Il apparaîtra avec des troupes et de nombreuses armées. Il fera la conquête de [tous] 
les climats et changera la religion de Sulaymān et ce qu’elle contient comme hérésie (al-bidʾa). Il 
donnera à voir la religion des Hāšimites (Ibn Hāšim), qui est la Voie muhammadien (al-šarī’a 
al-muḥammadiyya). Il emplira le monde de justice et rebâtira toutes les ruines au point qu’il ne 
subsistera aucun lieu en décrépitude. Il répandra la justice et enlèvera la tyrannie de partout où on 
en a entendu parler. On finira par voir le loup boire en compagnie de l’agneau au même endroit. 
Son époque sera dépourvue de tout vice du temps qui s’écoule. Les lignées et les descendances se 
multiplieront dans le monde. La durée de vie des êtres humains s’allongera au point qu’une seule 
personne aura cinquante enfants de sa descendance. Il fera apparaître la paix et la sécurité dans le 
monde, enlevant l’injustice, la tyrannie, la guerre et le meurtre au point que les hommes oublieront 
les armes, leur usage et leur compagnie puisque la paix, la justice et la quiétude régneront. Les 
animaux et les biens se multiplieront, les montagnes et les vallées encaissées seront peuplées de 

237.  Chez Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 55, Šūšān, tout aussi inconnu.
238.  Une note dans la marge droite dit : « [Pour] ces dix conjonctions et demie, soustrais 3 de l’année 1114/1702 
et vois s’il y a eu un changement d’État parmi les descendants de Sulaym ou non ; si le Mahdī est apparu ou 
non. Écrit (?) dans la protégée Médine. Le sultan Muḥammad Ḫān est de la descendance de Sulaymān. Mois 
de ǧumādā II de 1123/juillet 1711. Muḥammad Ṣallāh ».
239.  Ville inconnue par ailleurs.

jean-charles  ducène , florence  somer 241

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sorte qu’il ne subsistera pas un endroit de pauvreté, il n’y aura que des lieux habités et construits. 
En son temps, apparaîtront des joies et des plaisirs qu’aucun œil n’aura jamais vus et qu’aucune 
oreille n’aura jamais entendus jusqu’alors, et Dieu est plus savant

À propos de l’advenue de l’Antichrist, que Dieu le maudisse !
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
la conjonction des deux planètes supérieures et leur déplacement de la triplicité du feu vers la 
triplicité de la terre, qui est le signe du Taureau. Son maître, Vénus, sera dans le Taureau [115v], 
le Soleil dans la Balance, Mercure aussi dans la Balance en combustion (al-iḥtirāq) alors que Mars 
et la Lune seront dans le Scorpion. Cela indiquera l’apparition d’une personne borgne d’un œil, de 
grande taille, au nom de « Casseur d’Arabes ». Son apparition aura lieu dans une région appelée 
Ṣarām 240, remplie d’animaux sauvages et de plantes. Il prétendra à la prophétie puis à la divinité. 
Il corrompra la religion, et celle-ci n’aura plus de force dans le monde. Il ruinera ce dernier et 
anéantira l’humanité. Il n’y aura jamais autant de malheurs et de choses néfastes qu’en son temps. 
Il produira par sa magie et par sa tromperie des actes extraordinaires et merveilleux. Il fera voir 
des preuves fallacieuses et mensongères de sorte que lorsqu’il voudra quelque chose, il le fera 
apparaître au moment et à l’instant. Et il fera advenir des trésors là où il ira et quand il le voudra. 
Il fera la conquête des sept climats, en particulier du Fārs, de la terre des Turcs, des Rūm et de la 
Syrie-Palestine jusqu’aux confins de la Chine. Son appel s’amplifiera et il prendra de l’importance. 
Puis Dieu l’anéantira en Syrie-Palestine par la main de ʿAbd Allāh 241 et sa paix sera sur sa terre. 
Le pouvoir passera après lui à cinquante-six hommes qui feront paraître ce qu’ils ont comme 
corruption et injustice. Ils auront un comportement mensonger, fait de magie, et accompliront 
des actes abominables. Ils affaibliront la religion au point qu’il n’y aura jamais eu des choses pires 
que celles de cette époque. Apparaîtront alors de nombreux rois dont ni les États ni les règnes ne 
brilleront d’intelligence. Ils dureront trente-cinq conjonctions, et Dieu est plus savant.

À propos de l’advenue du roi de la fin des temps
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
la conjonction des deux planètes supérieures dans la triplicité de l’eau, soit le signe du Cancer, 
l’ascendant de la conjonction sera le signe du Cancer, la Lune sera dans le Cancer, Jupiter et 
Saturne seront dans le Cancer, le Soleil sera dans le Sagittaire, Mars dans le Gémeaux, Mercure 
dans le Scorpion et Vénus dans la Vierge. Cela indiquera l’apparition d’une personne au nom 
agréable (ḥasan), au visage rond, à la parole douce et aux propos sincères. Il sera de la descendance 
d’Ibn A/Ilān. Il fera la conquête de la royauté, en particulier du territoire de Perse. Il fera prospérer 
le monde. Il répandra la justice et fera de bonnes choses au point que son équité et son excellence 
se propageront partout. Puis il mourra. Ses partisans se diviseront après lui [116r], des conflits, 
des guerres surviendront et beaucoup de sang sera répandu au point que ce sang à la surface de 

240.  Yāqūt, Muʿǧam III, p. 453, domaine agricole (rustāq) au Fārs.
241.  Une tradition eschatologique attribue à Muḥammad l’affirmation selon laquelle le nom du Mahdī serait 
identique à celui du Prophète, soit Ibn ʿAbd Allāh, Ibn Ḥanbal, Musnad I, p. 376.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…242

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la Terre sera semblable à une immense rivière. Par la suite apparaîtront la disette et la famine, la 
nourriture des gens sera réduite au point qu’il ne subsistera personne pour revendiquer la royauté, 
la richesse et l’action. Les aires de battage (bawādir) s’interrompront. Le ciel fera sentir la famine 
par [l’absence] de pluie. La substance du monde se réduira. Il n’y aura personne pour le gouverner 
et la royauté restera [vacante] une conjonction, un demi et un quart. Ensuite, après ce laps de 
temps, la prospérité et la génération reviendront dans le monde. Apparaîtra une personne du nom 
de Hūm, de la descendance de Samīdān 242 depuis une ville appelée Darah 243. Il s’emparera de la 
royauté et édictera de [nouvelles] coutumes, il instaurera de nouvelles lignes directrices et la justice 
apparaîtra parmi ses sujets. Il cherchera avec ardeur leur bien-être. Il fera apparaître la paix. Il ne 
restera à son époque personne pour faire ni pour donner quelque chose de pareil. Il fera taire les 
manigances. Ne resteront que la nourriture, la boisson et le repos. Et lorsque ce seront écoulées 
trois conjonctions et une année, ce roi mourra. Après lui, gouverneront successivement quatre 
personnes de sa descendance. Le dernier d’entre eux sera quelqu’un au corps glabre et il mourra, 
Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’une personne se prétendant prophète dans le cinquième climat
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires la 
conjonction des deux planètes supérieures dans le signe des Poissons, que le seigneur de la maison 
sera avec Saturne, que l’ascendant sera le Lion, que le Soleil et Mercure seront dans le Lion, que la 
Lune et Mars seront dans la Vierge et Vénus dans les Gémeaux. Cela indiquera l’advenue d’une 
personne dans le cinquième climat, du nom de Y/Būsḥān, qui prétendra à la prophétie. Il donnera 
à voir une religion faible et une preuve merveilleuse. Il construira pour chaque idole (ṣūra) un 
temple et il associera une personne pour son culte. Une multitude de personnes le suivra et son 
appel atteindra le quatrième, le cinquième et le sixième climat. Il prendra de l’importance et de la 
hauteur. Puis, il sera tué sur la rive d’une rivière appelée « l’eau rouge » près de la ville dénommée 
Ǧism Adamī (« Corps adamique »). Il sera tué par la main d’une personne au corps bruni (?) par 
la lèpre et amputé d’une oreille. La durée de son apparition jusqu’à sa mort sera d’une conjonction, 
un quart et un dixième, Dieu est plus savant !

À propos de l’advenue d’une personne qui fera partie des signes de la fin des temps
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires 
la conjonction des deux planètes supérieures [116v] dans le signe de la Vierge, que l’ascendant de 
la conjonction sera le signe du Sagittaire, que Vénus sera dans la Vierge également, que Mars et 
Mercure seront dans le Scorpion et le Soleil ainsi que la Lune dans le Sagittaire. Cela indiquera 
l’apparition d’une personne dans cette conjonction, dont l’ascendant sera le Lion, le maître de 
l’ascendant, soit le Soleil, sera dans l’ascendant, et Mars dans la cinquième maison de l’ascendant. 
Cela indiquera que beaucoup de sang sera versé et qu’un bouleversement de la religion aura lieu. Il 
ordonnera le culte des idoles, il prétendra à la divinité. Les petits, parmi les gens de son époque, se 

242.  Chez Molé, Aḥkam-i Ǧāmāsp, p. 60, Samandān.
243.  Yāqūt, Muʿǧam II, p. 516, entre Hérat et le Siǧistān.

jean-charles  ducène , florence  somer 243

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mettront à se prosterner devant les grands comme s’ils étaient des dieux, ils les adoreront eux mais 
plus Dieu. Dieu installera dans le cœur de l’humanité l’envie et la crainte de cet homme. Puis il 
mourra et sera anéanti. Après lui, ils édifieront des temples et ils y placeront des idoles à l’effigie de 
leurs grands, ils les adoreront en oubliant Dieu. Le monde ne connaîtra plus que cette religion, soit 
le culte des idoles. Celui qui ne suivra pas cette religion sera tué. Les savants mourront et la science 
disparaîtra. Plus personne sur terre n’adorera ni ne prononcera plus le nom de Dieu. Le monde 
restera dans cette voie et cette croyance durant dix-sept conjonctions, un demi et un cinquième. De 
grandes hérésies apparaîtront alors par rapport à cette voie et cette croyance. Chaque conjonction 
arrivera l’une après l’autre, la dernière étant un cinquième de la première. La terre connaîtra plus 
de corruption et de fortes tyrannies. La vie disparaîtra au point que les hommes se mélangeront 
aux femmes sur la route sans voile ni hijab, comme les ânes et les animaux de trait (al-bahāʾim). 
Le temps se réduira pour l’humanité (al-ḫalq). Plus personne sur terre ne connaîtra ni la religion 
ni la vie. Quand apparaîtront ces signes, ce sera l’indice de l’anéantissement de l’humanité, mais 
Dieu est plus savant !

À propos du second déluge et de la destruction du monde
La volonté divine décrétera par les indices des mouvements célestes et des relations planétaires la 
conjonction des deux planètes supérieures, à savoir Saturne et Jupiter, dans la triplicité de l’eau, 
qui est le signe du Cancer, l’ascendant de la conjonction étant le signe du Cancer, alors que le 
Soleil, Saturne et Jupiter seront dans le signe du Cancer, Mars dans celui du Verseau, Vénus et 
Mercure dans le signe du Cancer, la Lune dans le signe des Poissons et les points cardinaux de 
l’ascendant ne seront pas droits. Cela indiquera le bouleversement de la terre, sa submersion par 
l’eau et l’inondation de toutes les terres sur le globe comme cela s’est déjà produit une première fois 
[selon] la puissance de son créateur (bi-qudra Fāṭirihā). Le territoire peuplé sera submergé et la terre 
deviendra une seule mer. L’humanité mourra et Dieu enverra [117] le châtiment. Les montagnes 
s’aplatiront et les mers se rempliront d’eau. Dieu a présenté clairement cela dans son livre évident. 
Il est le plus sincère parmi ceux qui parlent : {Lorsque la terre sera violemment secouée, lorsque les 
montagnes seront mises en marche et qu’elles seront une poussière disséminée}(Coran LVI, 3-7). 
Le grand cataclysme et la grande résurrection subviendront. Il ne subsistera que Dieu seul tout 
puissant. Il fera ce qu’Il voudra, ce qu’Il désirera !
Ensuite, le sage philosophe Ǧāmāsp harangua et exhorta le sultan de son époque [en ces termes] : 
Selon moi, ce que décrète la volonté divine par les indices des mouvements célestes et des relations 
planétaires correspond à ce que Dieu détermine, ce qu’Il juge, ce qu’Il planifie et Il l’accomplit dans 
le monde inférieur pour n’importe qui au moment qu’il convient. Et cela apparaît dans le monde 
des existences en vertu de ma science et de ma capacité, obtempérant à l’ordre du sultan du monde. 
Et Dieu suffit comme parfait connaisseur selon ce qu’Il a destiné à ses créatures – comme je l’ai dit – 
et cela relève de la science des secrets du monde qu’Idrīs m’a transmise. Sache, ô sultan du monde, 
que ce monde d’ici bas ne subsistera pour personne et que la mort lui succédera comme rétribution. 
Efforce-toi selon tes capacités à faire le bien et évite les passions, répands la justice durant ton 
existence, comble de bienfaits le particulier et le grand nombre, adopte un bon comportement, suis 
une voie louable, agis pour toi-même afin que ta renommée demeure dans ce bas monde et gravisse 

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…244

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de hauts degrés dans l’autre, maîtrise-toi avec fermeté et selon un comportement qui perdure car 
rien ne subsistera après toi dans ce monde sauf l’appréciation louangeuse. La bonne réputation 
remplit l’éternité d’actes éloquents et [montre] avoir choisi la direction de la voie correcte ! C’est 
le terme des paroles de l’excellent Ǧāmāsp.
Le pauvre en Dieu, Muḥammad ibn Abū Bakr al-Fārisī déclare : j’ai additionné l’année de l’hégire 
du Prophète à la conjonction du second déluge mentionnée dans les Prédictions (Aḥkām) de 
Ǧāmāsp, selon ce qui a été décrété de la conjonction des deux planètes supérieures, Saturne et 
Jupiter, dans les douze signes ainsi que leur passage d’une triplicité à l’autre jusqu’à la dernière, 
à savoir la triplicité de l’eau, dans le signe du Cancer, indiquant le déluge susmentionné. Et j’ai 
trouvé que depuis l’hégire, se passeront 2804 [117v] années. Les chroniqueurs relatent que depuis 
le déluge de Noé jusqu’à l’hégire, on compte 3930 ans, il y aurait ainsi du déluge de Noé jusqu’au 
second 6934 ans, seul Dieu le Très Haut connaît l’invisible.
C’est ici que se termine les prédictions translatées du pehlevi perse vers l’arabe par le pauvre en 
Dieu le Très Haut, Muḥammad ibn Abū Bakr al-Fārisī, et il lui a donné pour titre Ṭirāz al-ḏahr 
fī asrār al-ḫalq wa-l-amr.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

EncIr = Encyclopaedia Iranica, New York, 1985‑
C.G. Cereti, « Kār-nāmag ī Ardašīr ī Pābagān », 
EncIr, XV, 2011, p. 585‑588 ; 2012, en ligne : 
www.iranicaonline.org/articles/karnamag-i-ardasir
H. Corbin, « Āzar Kayvān », III, 1987, 
p. 183‑187 ; 2011, en ligne : www.iranicaonline.org/
articles/azar-kayvan-priest
Ph. Gignoux, « Miracles i. In Ancient Iranian 
Tradition », 2015, en ligne : www.iranicaonline.org/
articles/miracles-01-ancient-iran
W.W. Malandra, « Jāmāspa », XIV, 2008, 
p. 456‑457 ; 2012, en ligne : www.iranicaonline.org/
articles/jamaspa

EI2 = Encyclopédie de l’islam, 2e éd., 12 vol., Leyde, 
1960‑2007.

W. Barthold, « ʿ Amr Ibn al‑Layth », I, 1960, 
p. 465‑466.
C.E. Bosworth, « Ṣaffārides », VIII, 1995a, 
p. 822‑825.
C.E. Bosworth, « Sāmānides », VIII, 1995b, 
p. 1060‑1064.
C.E. Bosworth, « Sebüktikīn », IX, 1996, p. 125‑126.
F. Buhl, « Hind bint ʿUtba », III, 1967, p. 471.
T. Fahd, « Malḥama », VI, 1991, p. 231.
M. Guidi, M. Morony, « Mazdak », VI, 1990, 
p. 941‑949.
A. Miquel, « al‑Iskandariyya », IV, 1973, p. 136‑137.
S. Moscati, « Abū l‑ʿAbbās al‑Saffāḥ », I, 1960, 
p. 106.
M. Robinson, « Kabid », IV, 1974, p. 341‑348.

jean-charles  ducène , florence  somer 245

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Sources anciennes

Kitāb Ǧāmāsb
Kitāb Ǧāmāsb fī aḥkām al‑qirānāt, Paris, Bnf, 
Département des manuscrits, arabe 2234, 
ff. 39r‑55v.

Aḥkam-i Ǧāmāsp
Aḥkam-i Ǧāmāsp, IRHT, fonds Molé, Paris.

al-Fārisī, Nihāyat al-idrāk
al-Fārisī, Muḥammad Ibn Abī Bakr, Nihāyat 
al‑idrāk fī asrār ʿulūm al‑aflāk, Dār al‑kutub, 
mīqāt 191, Le Caire.

al-Fārisī, Kitāb
al-Fārisī, Muḥammad Ibn Abī Bakr, Kitāb Ṭirāz 
al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr, Ambrosienne 
C. 86, Milan.

	 Sources publiées

Abū MaḪrama, Taʾrīḫ ṯaġr ʿAdan
Abū Maḫrama, Taʾrīḫ ṯaġr ʿAdan maʿa 
nuḫab tawārīḫ Ibn al‑Muǧāwir wa‑l‑Ǧundī, 
O. Löfgren (éd.), Leyde, 1951 (rééd. Le Caire, 1991).

Abū Maʿšar, On Historical Astrology
Abū Maʿšar, On Historical Astrology, The Book 
of Religions and Dynasties, Y. Keiji, B. Charles (éd.), 
Leyde, 1999.

Agostini, Ayādgār ī Jāmāspīg
D. Agostini, Ayādgār ī Jāmāspīg. Un texte 
eschatologique zoroastrien, Rome, 2014.

al-BaĠdādī, al-Farq
al-Baġdādī, Abū Manṣūr, al‑Farq bayna al‑firaq, 
Le Caire, 1948.

Bagley (trad.) 1964
F.R.C. Bagley (trad.), Ghazali’s Book of Counsel for 
Kings, Oxford, 1964.

al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nation
al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nation, 
E. Sachau (trad.), Francfort‑sur‑le‑Main, 1984.

Ducène 2013
J.-Ch. Ducène, Les Tables géographiques du 
manuscrit du sultan rasūlide al-Malik al-Afḍal, 
Helsinki, 2013.

al-Fāsī, al-ʿIqd al-ṯamīn
al-Fāsī, al-ʿIqd al-ṯamīn fī aḫbār al-balad al-amīn, 
A. Fuʾād Sayyid (éd.), 1998, 7 vol.

al-Ǧanadī, al-Sulūk fī ṭabaqāt
al-Ǧanadī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad, al‑Sulūk 
fī ṭabaqāt al‑ʿulamāʾ wa‑l‑mulūk. Al‑juzʾ al‑ṯānī, 
M. al‑Akwaʾ (éd.), Beyrouth, 1989.

al-Hamdānī, Ṣifat ǧazīrat al-ʿArab
al-Hamdānī, Ṣifat ǧazīrat al-ʿArab, 
M. al‑Akwaʿ (éd.), Sanaa, 1990.

al-ḪazraǦī, History of the Resuli Dynasty
al-Ḫazraǧī, History of the Resuli Dynasty of Yemen, 
M. ʿAsal (éd.), Londres, 1913.

al-ḪazraǦī, al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya
al-Ḫazraǧī, al-ʿUqūd al-luʾluʾiyya fī tāʾrīḫ al‑dawla 
al‑rasūliyya, 2 vol., M. al‑Akwaʾ‑ (éd.), Beyrouth, 
1983.

Ibn Khaldūn, Le Livre des exemples
Ibn Khaldūn, Le Livre des exemples, 
A. Cheddadi (trad.), Paris, 2002.

Ibn Ḫallikān, Wafayāt
Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, 8 vol., 
I. ʿAbbās (éd.), Beyrouth, (s.d.)

Ibn Ḥanbal, Musnad
Ibn Ḥanbal, Musnad, Le Caire, 1313/1895.

Ibn al-Nadīm, Fihrist
Ibn al-Nadīm, Fihrist, B. Dodge (trad.), New York, 
1970.

Ibn al-QifṬī, Taʾrīḫ al-ḥukamāʾ
Ibn al-Qifṭī, Taʾrīḫ al-ḥukamāʾ, J. Lippert (éd.), 
Leipzig, 1903.

Ibn Ṭāwūs, Faraǧ al-mahmūm
Ibn Ṭāwūs, Faraǧ al-mahmūm fī taʾrīḫ ʿulamāʾ 
al‑nuǧūm, Qomm, 1363 h.

Lecoq (trad.) 2016
P. Lecoq (trad.), Les livres de l’Avesta. Textes sacrés 
des Zoroastriens, Paris, 2016.

al-Masʿūdī, Les Prairies d’or
al-Masʿūdī, Les Prairies d’or, vol. I, C. Pellat (trad.), 
Paris, 1962.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…246

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Narshakhī, The History of Bukhara
Narshakhī, The History of Bukhara, 
R.N. Frye (trad.), Cambridge, 1954.

Nizām al-Mulk, Traité de gouvernement
Nizām al-Mulk, Traité de gouvernement, 
C. Schefer (trad.). Paris, 1984.

al-Qazwīnī, Āṯār al-bilād
al-Qazwīnī, Āṯār al-bilād wa aḫbār al‑ʿibād, 
Beyrouth, 1984.

Ragep, Mimura (éd.) 2015
F.J. Ragep, T. Mimura (éd.), On Astronomia. 
An Arabic Critical Edition and English Translation 
of Epistle 3, Oxford, 2015.

al-Šahrazūrī, Nuzhat al-arwāḥ
al-Šahrazūrī, Nuzhat al-arwāḥ wa rawḍat al‑afrāḥ, 
Le Caire, 2019.

al-Ṯaʿālibī, Histoire des rois des Perses
al-Ṯaʿālibī, Histoire des rois des Perses, 
H. Zotenberg (éd., trad.), Paris, 1890.

al-Ṭabarī, Taʾrīḫ
al-Ṭabarī, Taʾrīḫ al-ummam wa‑l‑mulūk, 6 vol., 
Beyrouth, 1991.

Traini 2005
R. Traini, Uno « Specchio per principi » yemenita: 
La Nuzhat aẓ-ẓurafāʾ wa tuḥfat al-ḫulafāʾ del 
Sultano rasūlide al-Malik al-Afḍal (m. 778/1377), 
Rome, 2005.

Varisco, Smith (éd.) 1998
D. Varisco, G.R. Smith (éd.), The Manuscript 
of al-Malik al-Afḍal. À Medieval Arabic Anthology 
from the Yemen, Warminster, 1998.

YaḤyā Ibn al-Ḥusayn, Ġāyat al-amānī
Yaḥyā Ibn al-Ḥusayn, Ġāyat al-amānī, Le Caire, 
1968.

al-Yaʿqūbī, Taʾrīḫ
al-Yaʿqūbī, Taʾrīḫ, 2 vol., M.Th. Houtsma (éd.), 
Leyde, 1883.

Yāqūt, Muʿǧam
Yāqūt, Muʿǧam al-buldān, F. al‑Ǧundī (éd.), 
Beyrouth, 1990.

	 Études

Abel 1954
A. Abel, « Changement politique et littérature 
eschatologique dans le monde musulman », 
StudIsl 2, 1, 1954, p. 23‑43.

Azarnouche, Ramble 2020
S. Azarnouche, O. Ramble, « La Vision 
zoroastrienne, les yeux dans les yeux. 
Commentaire sur la Dēn selon Dēnkard III.225 », 
RHR 237, 2020, p. 331‑395.

Benveniste 1932
E. Benveniste, « Une apocalypse pehlevie : 
le Žāmāsp‑Nāmak », RHR 106, 1932, p. 337‑380.

Blochet 1911
E. Blochet, « Le Gnosticisme musulman », 
RSO 4, 2, 1911, p. 267‑300.

Borrut 2014
A. Borrut, « Court Astrologers and Historical 
Writing in Early ʿAbbāsid Baghdād. An 
Appraisal », dans J.J. Scheiner, J. Damien (éd.), 
The Place to Go. Contexts of Learning in Baghdād, 
750–1000 C.E., Princeton, 2014, p. 455-501.

Brockelmann 2016
C. Brockelmann, History of the Arabic Written 
Tradition, Leyde, 2016.

Carboni 1997
S. Carboni, Following the Stars: Images of the Zodiac 
in Islamic Art, New York, 1997.

Cook 1997
D. Cook, « Moral Apocalypse in Islam », StudIsl 86, 
1997, p. 37‑69.

Cook 2002
D. Cook, « An Early Muslim Daniel », 
Arabica 49, 1, 2002, p. 55‑96.

De Smet 2020
D. De Smet, « Les hérétiques musulmans : 
un Lumpenproletariat au ban de la société », 
AOB 34, 2021, p. 293‑317.

Dozy 1991
R. Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, 
Beyrouth, 1991.

jean-charles  ducène , florence  somer 247

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Dykes 2010
B. Dykes, Introduction to Traditional Astrology: 
Abu Maʾshar and al‑Qabisi, Minneapolis, 2010.

Eddé 2012
A.-M. Eddé, « Baybars et son double. 
De l’ambiguïté du souverain idéal », dans 
D. Aigle (éd.), Le Bilād al‑Šām face aux 
mondes extérieurs. La perception de l’Autre et la 
représentation du Souverain, Beyrouth, 2012, 
p. 73‑86.

El Cheikh 2015
N.M. El Cheikh, Women, Islam, and Abbasid 
Identity, Harvard, 2015.

Finster 1988
B. Finster, « The Architecture of the Rasūlids », 
dans W. Daum (éd.), Yemen. 3000 Years of Art 
and Civilisation in Arabia Felix, Innsbruck, 1988, 
p. 254‑264.

Gardet 1967
L. Gardet, Dieu et la destinée de l’homme, Paris, 
1967.

Griffini 1916
E. Griffini, « Lista dei manoscritti arabi nuovo 
fondo della Biblioteca Ambrosiana di Milano », 
RSO 7, 1916, p. 51‑130.

Griffel 2007
F. Griffel, « On Fakhr al‑Dīn al-Rāzī’s Life and 
The Patronage that He Received », JIS 18, 3, 2007, 
p. 313‑344.

Justi 1895
F. Justi, Iranisches Namenbuch, Marburg, 1895.

Kellens 2022
J. Kellens, Études avestiques et mazdéennes, vol. 9, 
Paris, 2022.

Kennedy 1962
E.S. Kennedy, « Ramifications of the 
World‑Year Concept in Islamic Astrology », 
dans H. Guerlac (prés.), Actes du dixième congrès 
international d’histoire des sciences, Paris, 1962, 
p. 23‑46.

Kennedy 1963
E.S. Kennedy, « The World-Year of the Persians », 
JAOS 83, 3, 1963, p. 315‑327.

King 1983
D. King, Mathematical Astronomy in Medieval 
Yemen, Malibu, 1983.

King 1986a
D. King, A Survey of the Scientific Manuscripts in 
the Egyptian National Library, Winona Lake, 1986a.

King 1986b
D. King, A Catalogue of the Scientific Manuscripts 
in the Egyptian National Library, Part II, Le Caire, 
1986b.

King 1987-1988
D. King, « The Medieval Yemeni Astrolabe in 
the Metropolitan Museum of Art in New York », 
ZGAIW 2, 1985, p. 99‑122 ; ZGAIW 4, 1987‑1988, 
p. 268‑269.

King 1988
D. King, « Astronomy in Medieval Yemen”, 
dans W. Daum (éd.), Yemen. 3000 Years of Art 
and Civilisation in Arabia Felix, Innsbruck, 1988, 
p. 300-308.

King 1999
D. King, World-Maps for Finding the Direction and 
Distance to Mecca, Leyde, 1999.

Kohlberg 1992
E. Kohlberg, A Medieval Muslim Scholar at Work. 
Ibn Ṭāwūs and his Library, Leyde, 1992.

Kruk 2001
R. Kruk, « Sharaf az-Zamân Ṭâhir Marwazî 
(fl. ca 1100 A. D.) on Zoroaster, Mânî, Mazdak, 
and Other Pseudo-Prophets », Persica 17, 2001, 
p. 51‑68.

Langermann, Kunitzsch 2003
Y.T. Langermann, P. Kunitzsch, « A Star Table 
from Medieval Yemen », Centaurus 45, 2003, 
p. 159‑174.

Lee 1822
S. Lee, « Notice of the Astronomical Tables 
of Mohammed Abibekr Al Farsi, Two Copies 
of which are Preserved in the Public Library of the 
University of Cambridge », in Transactions of the 
Cambridge Philosophical Society, 1, 1822, p. 249‑265. 
(Rééd. dans F. Sezgin (éd.) Miscellaneous Texts 
and Studies on Islamic Mathematics and Astronomy, 
vol. 2, Franckfort‑sur‑le‑Main, 1998, p. 315‑331).

Löfgren, Traini 1981
O. Löfgren, R. Traini, Catalogue of the Arabic 
Manuscripts in the Biblioteca Ambrosiana, Pozza, 
Vicence, 1981.

Mackenzie 1959
D.N. Mackenzie, A Concise Pahlavi Dictionnary, 
Oxford, 1986.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…248

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Madelung 1959
W. Madelung, « Fatimiden und Bahrainqarmaten », 
Der Islam 34, 1959, p. 34‑88.

Mahé 1978
J.-P. Mahé, Hermès en Haute-Égypte, vol. 1, 
Les textes hermétiques de Nag Hammadi et leurs 
parallèles grecs et latins, Laval, Qc, 1978.

Marquet 1977
Y. Marquet, « Iḫwān al-Ṣafāʾ, Ismaïliens 
et Qarmaṭes » Arabica 24, 3, 1977, p. 233-257.

Marquet 1988
Y. Marquet, La philosophie des alchimistes 
et l’alchimie des philosophes, Paris, 1988.

Molé 1967
M. Molé, La légende de Zoroastre selon les textes 
pehlevis, Paris, 1967.

Motte 1995
L. Motte, « L’astrologie égyptienne dans 
quelques traités de Nag Hammadi », 
dans J.‑M. Rosenstiehl (éd.), Études coptes IV. 
Quatrième journée d’études, Strasbourg, 
26‑27 mai 1988, Louvain, 1995, p. 85‑102.

Pingree 1977
D. Pingree, W. Madelung, « Political Horoscopes 
Relating to Late Ninth Century ʿAlids », JNES 36, 
1977, p. 247‑275.

Pingree 1997
D. Pingree, From Astral Omen to Astrology, from 
Babylon to Bīkāner, Rome, 1997.

Pingree 2005
D. Pingree, « Māshāʾallāh’s Zoroastrian Historical 
Astrology », dans G. Oestermann, H.D. Rutkin, 
H. Darrel, K. von Stuckrad (éd.), Horoscopes and 
Public Spheres. Essays on the History of Astrology, 
Berlin, New York, 2005, p. 23‑46.

Popovic 1976
A. Popovic, La révolte des esclaves en Iraq 
au iiie/ixe siècle, Paris, 1976.

Reeves 2011
J.C. Reeves, Prolegomena to a History of Islamicate 
Manichaeism, Sheffield Oakville, 2011.

Richardson 2014
K. Richardson, « Blue and Green Eyes in the 
Islamicate Middle Ages », AnIsl 48, 1, 2014, p. 13‑30.

Rosenfeld, Ihsanoğlu 2003
B.A. Rosenfeld, Ihsanoğlu I., Mathematicians, 
Astronomers and other Scholars of Islamic‑Civilisation 
and their Works (7th-19th c.), Istanbul, 2003.

Rosenthal 1960
F. Rosenthal, A History of Muslim Historiography, 
Leyde, 1960.

Sadighi 1938
G.H. Sadighi, Les mouvements religieux iraniens 
au iie et iiie siècle de l’hégire, Paris, 1938.

Saliba 1992
G. Saliba, « The Role of the Astrologer in Medieval 
Islamic Societ », BEO 44, 1992, p. 45‑67.

Sayyid 2003
A.F. Sayyid, « Les marques de possession sur les 
manuscrits et la reconstitution des anciens fonds 
des manuscrits arabes », Manuscripta Orientalia 9, 
2003, p. 14‑23.

Schmidl 2007
P. Schmidl, Volkstümlische Astronomie im 
islamischen Mittelalter: Zur Bestimmung der 
Gebetszeiten und der Qibla bei al‑Aṣbaḥī, Ibn Rāhiq 
und al‑Fārisī, 2 vol., Leyde, 2007.

Segovia 2015
C.A. Segovia, The Coranic Noah and the Making 
of the Islamic Prophet, Berlin, 2015.

Sezgin 1978
F. Sezgin, Geschichte des Arabischen Schriftums, 
vol. VI, Leyde, 1978.

Sheffield 2015
D.J. Sheffield, « Primary Sources. 
New Persian », dans M. Stausbeg, 
V. Yuhan Sohrab‑Dinshaw (éd.), The Wiley 
Blackwell Companion to Zoroastrianism, Hoboken, 
2015, p. 529‑542.

Slane de 1886
W. de Slane, Catalogue des manuscrits arabes, Paris, 
1883‑1886.

Somer 2020
F. Somer, « L’Adyādgār ī Jāmāspīg et l’Ahkām 
ī Jāmāsp : une confusion des sources », 
Acta Orientalia Belgica 33, 2020, p. 335‑343.

Somer 2022
F. Somer, « Ahkām ī Jāmāsp : un texte inédit copié 
par Marijan Molé », dans S. Azarnouche (éd.), 
Entre le mazdéisme et l’Islam, Actes de la Journée 
d’étude internationale autour de l’œuvre de 
Marijan Molé du 24 juin 2016, Paris, 2022, p. 185‑211.

Ullmann 1972
M. Ullmann, Die Natur-und Geheimwissenschaften 
im Islam, Leyde, 1972.

jean-charles  ducène , florence  somer 249

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Vallet 2007
E. Vallet, « Les sultans rasūlides du Yémen, 
protecteurs des communautés musulmanes de 
l’Inde (viie‑viiie/xiiie‑xive siècles) », AnsIsl 41, 
2007, p. 149‑176.

Vallet 2010
E. Vallet, L’Arabie marchande. État et commerce 
sous les sultans rasūlides du Yémen 
(626‑858/1229‑1454), Paris, 2010.

Vallet 2013
E. Vallet, « Des « sultans-secrétaires » ? Pratique 
de l’archive et savoirs encyclopédiques dans l’État 
rasūlide (viie‑ixe/ xiiie‑xvesiècles) », AnsIsl 46, 
2013, p. 229‑254.

Vallet 2015
E. Vallet, « La grammaire du monde. Langues 
et pouvoir en Arabie occidentale à l’âge mongol », 
Annales HSS 3, juil.‑sept. 2015, p. 607‑634.

Vallet 2019
E. Vallet, « Diplomatic Networks of Rasūlid 
Yemen in Egypt (Seventh/Thirteenth 
to Early Ninth/Fifteenth Centuries) », 
dans F. Bauden, M. Dekkiche (éd.), Mamluk Cairo, 
a Crossroads for Embassies, Leyde, 2019, p. 581‑603.

Van Bladel 2009
K. Van Bladel, The Arabic Hermes. From Pagan 
Sage to Prophet of Science, Oxford, 2009.

Varisco 1994
D. Varisco, « Texts and Pretexts: the Unity 
of the Rasulid State under al‑Malik al‑Muzaffar », 
REMMM 67, 1994, p. 13‑23.

Varisco 1995
D. Varisco, « The Magical Dignificance of the 
Lunar Stations in the Kitāb al‑tabṣira fī ʿilm 
al‑nuǧum of al‑Malik al‑Ašraf », Quaderni di studi 
arabi 13, 1995, p. 19‑40.

Wizīkard ī Dēnīg
Wizīkard ī Dēnīg, P. Sanjana (éd.), Bombay, 1848.

Yang 2019
Q. Yang, « Like Stars in the Sky: Networks 
of Astronomers in Mongol Eurasia », JESHO 62, 
2019, p. 388‑427.

Zouache 2019
A. Zouache, « Guerre et culture dans 
l’Orient médiéval. Astrologie et divination », 
dans M. Eychenne, S. Pradines, A. Zouache (éd.), 
Guerre et culture dans l’Orient musulman médiéval 
(xe‑xve siècle), Le Caire, 2019, p. 17‑70.

Van Zutphen 2014
M. Van Zutphen, Faramarz, the Sistani hero: 
Texts and Traditions of the Faramarzname and the 
Persian Epic Cycle, Leyde, 2014.

l e  k i tāb  Ṭirāz  al ‑ dahr  f ī  asrār  al ‑ Ḫalq  wa‑ l ‑amr  de  Ǧāmāsp…250

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 57 (2023), p. 177-250    Jean-Charles Ducène, Florence Somer
Le Kitāb Ṭirāz al‑dahr fī asrār al‑ḫalq wa‑l‑amr de Ǧāmāsp dans la rédaction de Muḥammad ibn Abī Bakr al‑Fārisī (viie/xiiie siècle) (Milan,
Ambrosienne C. 86)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

