
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 191-254

Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal

Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum
(Ve/XIe siècle)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  56   −   2022

•   résumé

Le tribunal de Ṭalīt, dans le Fayoum méridional, n’était jusqu’ici connu qu’à partir d’un 
unique document remontant au début de la période fatimide. La présente contribution offre 
l’édition et la traduction de deux nouveaux documents, comportant en tout cinq textes qui 
permettent de mettre en évidence le fonctionnement de ce petit tribunal provincial présidé 
par un substitut, ainsi que son articulation aux échelons supérieurs et inférieurs du système 
judiciaire islamique. Le procès-verbal d’une audience (maḥḍar), une pétition de plaideur (qiṣṣa) 
et le rescrit (tawqīʿ) auquel celle‑ci donna lieu, projettent une lumière nouvelle sur les usages 
de l’écrit dans les tribunaux, surtout étudiés jusqu’ici à partir des sources littéraires. Enfin, 
à travers ces documents, transparaissent les stratégies successorales d’une famille de notables 
coptes du village de Ṭuṭūn/Tebtynis, les Banū Ǧirǧa, qui recoururent au tribunal islamique 
pour sanctionner des accords à l’amiable conformes à leurs coutumes.

Mots-clés : papyrologie, Fatimides, Fayoum, cadi, substitut, successions, droit islamique, fiqh, 
droit copte, procès‑verbal, maḥḍar, pétition, rescrit, famille

Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal*

Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (ve/xie siècle)**

Au tribunal de Ṭalīt

 *  Mathieu Tillier, Sorbonne Université, UMR 8167 Orient & Méditerranée, mathieu.tillier@sorbonne-
universite.fr
Naïm Vanthieghem, CNRS, Institut de recherche et d’histoire des textes, naim.vanthieghem@irht.cnrs.fr
Ahmad Kamal, Centre of Documentation of Islamic and Coptic Antiquities (Le Caire, Égypte), abokamal_85 
@yahoo.com
 **  Nous remercions Jan Moje et le Musée égyptien de Berlin de nous avoir aimablement procuré des images 
des documents édités et de nous avoir autorisés à les publier. Ahmad Kamal a précédemment discuté P. Berol. 
Inv. 8210 dans «The Structure of Maḥḍar Court Records», présenté dans le cadre de l’atelier international 
Text and Layout Structure of Arabic Documents (7th–16th Centuries) organisé à Grenade du 4 au 6 juillet 2019.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
	 In the Court of Ṭalīt. Two Inheritance Divisions between Copts of Fayyum  

(5th/11th century)

The court of Ṭalīt, in the southern Fayyum, was hitherto known only from a single document 
dating back to the early Fatimid period. The present contribution offers the edition and 
translation of two new documents, containing a total of five texts that shed light on the 
functioning of this small provincial court presided over by a deputy judge, and its relationship 
to the upper and lower levels of the Islamic judicial system. The minutes of a hearing (maḥḍar), 
a litigant’s petition (qiṣṣa) and the rescript (tawqīʿ) written on the back side give new insight 
into the use of writing in Islamic courts, which has so far been studied mainly from literary 
sources. Finally, these documents reveal the inheritance strategies of a family of Coptic notables 
from the village of Ṭuṭūn/Tebtynis, the Banū Ǧirǧa, who used the Islamic court to sanction 
amicable settlements in accordance with their customs.

Keywords: papyrology, Fatimids, Fayyum, qadi, deputy judge, inheritance, Islamic law, fiqh, 
Coptic law, court minutes, maḥḍar, petition, rescript, family

ملخص. 

في محكمة طليت. تقسيم تركتين بين أقباط من الفيوم )القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي(

بداية  إلى  تعود  وحيدة  وثيقة  خلال  من  إلا  الآن  حتى  معروفةً  الفيوم،  جنوب  في  طليت،  محكمة  تكن  لم 

العصر الفاطمي. ويقدم هذا المقال نشر وثيقتين جديدتين وترجمتهما، تتضمنان في المجمل خمسة نصوص تسلط الضوء 

الأعلى  المستويين  مع  روابطها  عن  فضلاً  قاضي،  نائب  يترأسها  كان  التي  الصغيرة  الإقليمية  المحكمة  هذه  عمل  على 

والأدنى من النظام القضائي الإسلامي. إن كل من محضر جلسة وقصّة رفعها مدّعي والتوقيع الذي كتبه القاضي 

إلاّ عبر  لم يدُرس حتى الآن  المحاكم الشرعية، وهو موضوع  الكتابة في  على ظهرها تسلط ضوءاً جديداً على استخدام 

المصادر الأدبية. أخيراً، تكشف هذه الوثائق عن استراتيجيات الميراث المتبعة في عائلة من وجهاء الأقباط من قرية 

طُطُون/تبتونيس، وهي عائلة بني جرجة، التي لجأت إلى المحكمة الإسلامية لتسجيل صلح يوافق أعرافهم.

كلمات مفتاحية: علم البرديات، الفاطميون، الفيوم، القاضي، نائب القاضي، ميراث، الفقه، القانون القبطي، محضر، 

قصّة، توقيع، عائلة 

*  *  *

au t r ibunal  de  Ṭalīt192

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’islamisation progressive du Dār al‑Islām, entre le ier/viie et le ive/xe siècle, se traduisit  
	 sur le plan institutionnel par l’expansion des réseaux judiciaires islamiques et  
	 l’implantation de tribunaux relevant du système cadial dans l’arrière-pays des provinces. 

Entre le début et la fin du iiie/ixe siècle, les districts judiciaires se multiplièrent ainsi en Irak, avec 
l’apparition de ressorts secondaires où des vicaires ou substituts (ḫalīfa‑s) de cadis tranchaient 
désormais les litiges selon les règles du droit islamique 1. Ces tribunaux, dont les procédures 
étaient réglementées par le fiqh et dont les conclusions étaient donc prédictibles, attiraient 
également les non‑musulmans qui, dans le même temps, prirent l’habitude de rédiger leurs actes 
juridiques de manière à pouvoir défendre leurs transactions devant les tribunaux islamiques, 
c’est-à-dire en arabe et conformément aux normes notariales en vigueur 2. Les juridictions 
secondaires, dont on comprend, en croisant références littéraires, documents de la pratique 
(surtout égyptiens) et quelques actes de tribunaux jusqu’ici recensés 3, qu’elles se multiplièrent 
à partir du iiie/ixe siècle, restent cependant mal connues. Si l’on sait depuis peu que le Fayoum 
disposait d’un substitut judiciaire (ḫalīfa) depuis le début du iiie/ixe siècle au moins 4, il demeure 
impossible de dresser une carte exhaustive de telles juridictions. Les noms de leurs juges nous 
sont généralement inconnus, et même le titre qu’ils portaient n’est pas clair, y compris en Égypte 
où, pourtant, les chercheurs disposent d’une masse considérable de documents. Les procédures 
et les articulations entre sièges judiciaires sont encore moins étudiées.

Le fonctionnement de la justice dans l’arrière-pays égyptien commence cependant à 
s’éclaircir quelque peu, notamment grâce à la découverte dans le sud du Fayoum de documents 
remontant, pour l’essentiel, à la période fatimide. Leur préservation est due à la désertification 
de la frange méridionale de l’oasis et, en particulier, des rives du canal Tanabṭawayh vers le 
milieu du ve/xie siècle. Le Fayoum fatimide a ainsi pu faire l’objet ces dernières années de 
nombreuses études, permises tant par la découverte de pièces inédites qui sommeillaient dans 
des collections européennes, américaines et égyptiennes 5 et la mise au jour de matériel par des 
fouilles archéologiques 6, que par l’exploitation de textes publiés 7. Des documents judiciaires 
ont fait surface. En 2016, Mathieu Tillier et Naïm Vanthieghem se sont ainsi penchés sur le cas 
d’un procès‑verbal dressé par le tribunal de Ṭalīt, bourgade voisine de Ṭuṭūn dans l’extrême 
sud du Fayoum, entre un chrétien nommé Sūrus b. Ǧirǧa et un néo-musulman identifié sous 
le nom de ʿAlī al‑Muslimānī, serviteur de ʿAbd Allāh b. Furayǧ. Outre qu’il lève un coin 
de voile sur les interactions sociales dans le Fayoum du début du ve/xie siècle et renseigne 
sur les relations administratives entre Ṭalīt et Ṭuṭūn, ce document illustre pour la première 
fois un cas de conciliation (ṣulḥ) conclue par le biais d’une procédure de rachat du serment 

1.  Tillier, 2009a, p. 302, 323 ; 2017, p. 130-135.
2.  Tillier, 2017, p. 126 ; Weitz, 2020.
3.  Voir par exemple Tillier, 2017, p. 131-134.
4.  Sijpesteijn, 2017, p. 62.
5.  Sans prétendre à l’exhaustivité, on citera Rāġib, 2016 ; Tillier, Vanthieghem, 2016 ; 2018a; Vanthieghem, 
Weitz, 2020 ; Kamal, Mokhtar, 2021.
6.  Gaubert, Mouton, 2014.
7.  Weitz, 2020.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 193

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(iftidāʾ al‑yamīn), qui n’était jusque-là attestée que par le fiqh 8. En dépit de son intérêt pour 
l’histoire sociale et l’histoire du droit, ce texte était resté un unicum que les auteurs de l’article 
n’avaient pu rattacher à aucun ensemble archivistique ou famille connus, jugeant alors ne pas 
avoir en leur possession assez d’éléments qui le permissent.

L’affaire en serait restée là si Ahmad Kamal n’avait découvert, à Berlin, un second procès‑verbal 
relatif à Sūrus b. Ǧirǧa dressé la même année que le premier. Ceci permit d’établir un lien 
avec un troisième document, dont Yūsuf Rāġib avait généreusement confié la publication à 
Naïm Vanthieghem. Les deux documents que nous éditons ici, mis en relation avec d’autres 
précédemment publiés ainsi qu’avec des inédits, sont intéressants à plus d’un titre. Ils viennent 
tout d’abord éclairer d’un jour nouveau l’organisation judiciaire dans le Fayoum méridional au 
début du ve/xie siècle, et documenter l’articulation entre une petite juridiction locale, dirigée 
par un substitut à Ṭalīt, et une juridiction régionale placée sous la houlette d’un cadi. L’une de 
ces pièces compte incidemment parmi les plus anciens exemples de procès‑verbaux judiciaires 
(maḥḍar, pl. maḥāḍir) conservés, ce qui permet de mieux comprendre la forme et la fonction 
de ce type d’écrit, au centre de l’activité des tribunaux. Ces documents permettent par ailleurs 
de rattacher Sūrus b. Ǧirǧa à une importante famille de notables de Ṭuṭūn et de reconstituer 
une partie de son histoire. Enfin, ils éclairent certaines stratégies successorales mises en œuvre 
par de riches notables chrétiens qui recouraient aux tribunaux islamiques pour les sanctionner.

	 Éditions

	 [1] Procès-verbal relatif à un partage successoral

En muḥarram de l’an 404/juillet‑août 1013, les dénommés Sūrus b. Ǧirǧa, Anasṭās et 
Dakahīl bt. Qirunta comparaissent devant le tribunal de Ṭalīt pour procéder au partage 
successoral du défunt Ǧirqa b. Qirunta. Le texte, dont la formulation prête à confusion, 
semble indiquer que Dakahīl bt. Qirunta est la sœur germaine ou consanguine du défunt, 
sans préciser quels sont les liens qui unissent Sūrus b. Ǧirǧa et Anasṭās entre eux et avec ledit 
Ǧirqa. Au terme de négociations, il est convenu que Dakahīl hérite d’objets pour une valeur 
totale de 17 dinars.

P. Berol. Inv. 8210	 Ṭuṭūn
18,3 × 18 cm (pl. I, II)	 muḥarram 404/juillet‑août 1013

Coupon de papier oriental de couleur beige, dont toutes les marges sont conservées. On relève 
les traces de neuf plis dans le sens de la hauteur. Le document comporte dix‑neuf lignes de 
texte, dont deux au verso. L’écriture présente un tracé fruste qui montre que le scripteur, 
identifié comme Muḥammad b. Yaḥyā, n’était pas un grand expert en pratiques notariales. 
À quelques exceptions près, le rasm est dépourvu de points diacritiques. Le texte est parsemé 

8.  Tillier, Vanthieghem, 2016.

au t r ibunal  de  Ṭalīt194

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’approximations orthographiques : ainsi Muḥammad b. Yaḥyā écrit-il جمع pour جميع (l. 5), 
 Le niveau d’éducation du seul témoin qui a apposé sa .(l. 9) الثمن pour الثمان ,(l. 11) ربع pour ربيع
souscription est également modeste au vu de son écriture maladroite et de la faute qu’il commet 
en écrivant اقراريهما pour اقرارهم (l. 15) – on ne saurait dire s’il s’agit d’une hypercorrection 
(le duel iqrāray‑himā au lieu de l’ordinaire iqrāri‑him) ou d’une manière d’indiquer le timbre 
de la voyelle marquant le génitif. Le document a été rédigé au dos d’une pétition, recoupée au 
moment du remploi, qui présente elle-même au dos la fin d’un rescrit dont on ne conserve plus 
que la dernière phrase – figurant au-dessus de l’apostille du maḥḍar – in šaʾ Allāh ḥasbu-nā 
Llāh wa-niʿma l-wakīl (« … si Dieu le veut. Dieu nous suffit, et quel excellent protecteur ! »)

Pl. I.  P. Berol. Inv. 8210 verso. 

©
 S
M
B 
Ä
gy
pt
is
ch
es
 M
us
eu
m
 u
nd
 P
ap
yr
us
sa
m
m
lu
ng
.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 195

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


                     )1re main(صح هذا الخط بجميع ]مـ[ـا فيه و>ا<شهدت عليه
                     الخصما وكتب محمد بن يحيى بخطه

       بسم اللـه الرحمن الرحيم
       حضر سورس بن جرجة وانسطاس ودكهيل ابنت قرنتة

5     حضروا مجلس الحكم بطليت واقسموا جمـ>ـيـ<ـع ما خلفه جرقة \وامه دبدوه/
       الميتة وهو بن قرنتة واخذ كل واحد منهم حقه بعد

       ان يرضوا جميعا واخذت المرة الثلث من جميع ما خلفه
       اخوها جرقة بن قرنتة وابرت سورس /بن جرجة\ من جميع الدعوا

       والثمان بعد ان اخذت كيسا اسود معلم باثنا عشر دينارا
10    >و<وشـ>ـيـ<ـعة؟ ديباج ثلاث الدينانير الا ربيع وثلاث قطع نحاس

       بدينارين }\وربيع/{ /وربيع\ يكون الجميع سبع }ىـ{عشر دينارا وقبض كل واحـ]ـد[
       حقه ولم يبقا بينهما قليل ولا كثير ولا دعوا ولا طيبة بعد

       هذا الكتاب وكتب محمد بن يحيى المكاتب بطليت بامرهم ومحضره
       في المحرم استقبال سنة اربع واربع ماية

Verso

2de main(   15(شهد صالح بن بكر على اقراريهما بجميع ما
       فيه وكتب بخطه وتاريخه                                             )1re main(شهد نهار بن يحيى الخطيب
                                                                               بجمـ>ـيـ<ـع ما في هذا الكتاب وكتب عنه

                                                                            بامره وبمحضره
                                                                            في تاريخه

.chart حقه chart. 12 سبع chart. 11 وشعه chart. 10 احدت chart. 9 الميته 6

|1 (Apostille dans la marge supérieure) Ce document a été validé avec l’ensemble de son contenu 
|2 et les parties adverses en ont [fait] témoigner. Écrit par Muḥammad b. Yaḥyā de sa propre main. 

|3 Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux. 
|4 Ont comparu Sūrus b. Ǧirǧa, Anasṭās et Dakahīl bt. Qirunta. |5 Ils ont comparu devant le 
tribunal de Ṭalīt et ont procédé à la division de l’ensemble [du patrimoine] laissé par Ǧirqa, dont 
la défunte mère se nomme Dabidawe |6 et qui est fils de Qirunta. Chacun d’eux a pris ce qui lui 
revenait de droit, après |7 s’être tous mis d’accord, et la femme a reçu un tiers de tout ce qu’a laissé 
|8 son frère Ǧirqa b. Qirunta. Elle exempte Sūrus b. Ǧirǧa de toute réclamation |9 et s’engage à 
ne pas contester le montant [de sa part], après avoir reçu un habit noir, ourlé d’une bande colorée, 
d’une valeur de douze dinars, |10 un écheveau (?) de fils brocardés d’une valeur de trois dinars 
ôtés d’un quart, trois pièces de cuivre |11 d’une valeur de deux dinars un quart, pour un total de 
dix‑sept dinars. Chacun a pris possession de |12 ce qui lui revenait de droit et il ne subsiste plus entre 
eux ni peu ni prou, ni [aucun motif] de plainte ou de réclamation après [rédaction] de |13 cet acte. 
Écrit par Muḥammad b. Yaḥyā le mukātib à Ṭalīt, sur leur ordre et en sa présence, en muḥarram 
du début de l’année quatre cent quatre.

au t r ibunal  de  Ṭalīt196

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Verso

|15 (1er témoignage) Ṣāliḥ b. Bakr témoigne qu’ils ont admis l’ensemble du |16 contenu et a écrit de 
sa main à ladite date.
(2d témoignage) Nahār b. Yaḥyā le prédicateur témoigne |17 de tout le contenu de ce document. 
Écrit pour lui, |18 à sa demande et en sa présence, |19 à ladite date.

4 Anasṭās Il s’agit d’une transcription arabe du nom gréco‑copte Anastasios. L’absence de 
patronyme est surprenante, en particulier dans un document judiciaire. La littérature juridique 
suggère cependant que l’identification précise des plaideurs par leur nom et patronyme n’était 
pas une priorité lors de leur audition par le juge ; elle le devenait en revanche pour la rédaction 
du maḥḍar (voir Tillier, 2010, p. 99‑100).

﻿Dakahīl bt. Qirunta﻿  L’anthroponyme féminin Dakahīl est constitué de la préformante Da- /ⲧⲁ- 
(« celle de »), qui sert classiquement en copte à former des noms féminins (voir Layton, 2000, 
§ 126 ; Gaubert, Mouton, 2014, p. 264), et à l’époque islamique également des  anthroponymes 
masculins. L’élément Kahīl s’explique difficilement, à moins qu’il ne faille y voir une manière de 
rendre le nom biblique Chael, que l’on rencontre habituellement dans les papyrus sous la forme 
Kayil (كيل). L’interprétation du patronyme Qirunta est tout aussi obscure : peut-être s’agit-il 
d’une transcription du nom gréco-copte Γερόντιος (TM People 6854 ; l’identifiant renvoie 
à la base de données en ligne :  https://www.trismegistos.org/ref/) , dont la gutturale sonore 
initiale serait, par influence du substrat copte, devenue sourde, comme cela arrive en copte.

5 wa-aqsamū ǧamīʿ mā ḫallafa-hu Ǧirqa Le notaire confond manifestement la forme II 
qassama (« diviser ») et la forme IV aqsama (« jurer »), à moins que l’alif ne soit un alif superflu 
destiné à marquer le timbre de la voyelle de la coordination qui précède. Nous proposons, sans 
grande certitude, de voir dans le nom du défunt une adaptation du nom gréco‑copte ⲅⲉⲱⲣⲅⲉ, 
dont la seconde gutturale serait devenue sourde.

﻿\﻿wa-ummu-hu Dabidawa﻿/  L’anthroponyme féminin Dabidawe est constitué de la même 
préformante Da- /ⲧⲁ que celle qui a servi à bâtir le nom Dakahīl. Quant à l’élément ‑bidawa , nous 
l’interpréterions comme une transcription du nom copte masculin ⲡⲓⲧⲟⲩ (TM People 18452).

9 kīsā aswad muʿlam Le terme kīs signifiant une « bourse », il serait éventuellement 
possible de lire kīsan aswad (« une bourse noire ») et d’interpréter qu’elle contenait 12 dinars. 
L’épithète muʿlam apparaît cependant dans plusieurs papyrus pour qualifier un vêtement 
(kisāʾ ; cf. P. Prag. Arab. 67, 4, 8 et 13 ainsi que P. Ragib Edfou 4. 11), ce qui conduit à penser 
qu’il s’agit d’une corruption de kisāʾ, le yāʾ étant utilisé ici par Muḥammad b. Yaḥyā pour 
marquer le timbre de la voyelle /i/ du mot – le premier témoin commet peut-être la même 
bévue en écrivant écrit fautivement اقراريهما pour اقرارهم. Le sens de muʿlam n’est pas tout 
à fait clair : la forme IV de la racine ʿ.l.m. a pour sens technique « marquer une pièce d’étoffe » 
(Kazimirski, 1860, II, p. 349b) et le participe muʿlam se dit d’un drap ou d’une étoffe qui porte 
une marque (Kazimirski, 1860, II, p. 351a). Si cette acception convient bien pour des pièces qui 
viennent de sortir du métier à tisser – car les tisserands marquaient leur produit –, elle paraît 
difficilement s’appliquer ici. Dans P. Ragib Edfou 4, l’éditeur traduit le terme par « rayé » tandis 

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 197

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


qu’Adolf Grohmann le rend par l’allemand gesäumt (« ourlé ») dans celle de P. Prag. Arab. 67. 
Nous suggérons de la traduire plutôt par « ourlé d’une bande colorée », sens technique qui 
dérive de ʿalam, « bordure cousue sur les bords d’une robe » (Kazimirski, Dict., II, p. 350a).

10 <wa->waš<ī>ʿat dībāǧ Le terme wašīʿa évoque une pelote ou un écheveau 
(Kazimirski, 1860, II, p. 1542b). Quant au mot dībāǧ, il désigne en principe une pièce d’étoffe 
brocardée (Kazimirski, 1860 I, p. 663a ; Lane, 1863‑1893, p. 843 a‑b) ; puisqu’il est question 
d’écheveau juste avant, il doit s’agir de fil destiné à la fabrication de tissus brocardés. De ce 
type d’étoffe, on pouvait confectionner des chapeaux (cf. P. Cair. Arab. VI 394 recto, 13), des 
coussins (cf. P. Vind. Arab. II 5 verso, 3‑4), des rideaux (cf. P. Vind. Arab. II 5 verso, 5) ou encore 
des vêtements (P. Cair. Arab. V 307 recto, 7), en particulier des robes (P. Transmission 8, 15).

ṯalāṯ qiṭaʿ nuḥās Il s’agit sans doute d’objets de cuivre, comme des marmites ou des chaudrons.
lā daʿwā wa-lā ṭayyiba baʿd hāḏā l-kitāb Le notaire a écrit wa-lā ṭayyiba au lieu de 

wa-lā ṭalba. Pour une formulation similaire, voir notamment P. Fahmi Taaqud 3, 9-10 et 
P. Fahmi Taaqud 5, 14‑15.

11 bi-dīnārayn {/wa-rubayʿ\} \wa-rubayʿ/ Le scripteur a manifestement tenté d’ajouter une 
première fois, sous la ligne, l’élément wa-rubayʿ, mais se rendant compte que son addition était 
peu lisible, il l’a réécrit au-dessus du verbe yakūnu.

yakūnu l-ǧamīʿ sabʿ {.}ʿašar dīnāran Le scribe a écrit ىعسر. Peut‑être avait‑il en tête la graphie 
très courante اعشر pour عشر, dont l’alif prothétique serait alors ligaturé au ʿayn initial (voir à 
ce sujet Hopkins, 1984, p. 114‑115, § 95b). La somme est correcte : les 12 dinars du vêtement 
noir additionnés au 2 ¾ dinars du brocard et aux 2 ¼ dinars de pièces de cuivre donnent bien 
un total de 17 dinars.

16 šahida Nahār b. Yaḥyā Le témoin est peut‑être le frère de Muḥammad b. Yaḥyā, qui a 
rédigé le présent acte. Le fils de Nahār b. Yaḥyā, un certain Saʿīd, apparaît en ramaḍān 456/
août‑septembre 1064 comme témoin dans Chrest. Khoury II 3 (l. 13), un acte du village d’Uqlūl 
qui précise qu’il était originaire de Ṭalīt (al‑Ṭalītī). Le fils avait-il émigré à Uqlūl ou bien 
n’était-il que de passage pour offrir ses services de témoin instrumentaire, ou alternativement 
l’acte trouvé dans le village d’Uqlūl fut‑il dressé par un notaire de Ṭalīt ?

	 [2] Fragment de pétition adressée à un cadi

Au dos du procès-verbal édité ci-dessus figurent les restes d’une pétition adressée à un cadi 
par une femme. Cette dernière s’y plaint d’un homme habitant Ṭuṭūn et demande au cadi de 
bien vouloir écrire à son substitut à Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā, afin que ce dernier le fasse 
comparaître et qu’elle puisse recouvrer ce qu’il lui doit. S’il n’y parvient pas, le substitut fera 
amener l’adversaire en compagnie de la femme devant le tribunal – soit celui de Ṭalīt, soit celui 
du cadi à Madīnat al‑Fayyūm. Cependant, la femme préférerait n’avoir point à sortir pour 
comparaître, car la route est longue pour une femme sans défense. La nature du litige reste 
obscure, mais il s’agit probablement d’une affaire de dette ou d’usurpation.

au t r ibunal  de  Ṭalīt198

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


P. Berol. Inv. 8210	 recto Ṭuṭūn
18,3 × 18 cm (pl. II)	 avant muḥarram 404/juillet‑août 1013

Coupon de papier oriental de couleur beige, qui a été recoupé pour écrire le document [1]. 
Du texte d’origine, on ne conserve plus que six lignes, sans qu’il soit possible d’estimer l’étendue 
des pertes. L’écriture, ample et pourvue de points diacritiques par endroits, est l’œuvre d’un 
professionnel.

Pl. II.  P. Berol. Inv. 8210 recto.

©
 S
M
B 
Ä
gy
pt
is
ch
es
 M
us
eu
m
 u
nd
 P
ap
yr
us
sa
m
m
lu
ng
.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 199

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -       
       والده ]عبد الر[حمن ]بن[ نهار ]. . .[ . . . . ]. . . . . .[

       . . . . . . . . . . . . . . ي فا]ن[ ر]ا[ى القاضي اطال اللـه تا]ييده[ ان
       يكتب الى محمد بن يحيى اعزه اللـه بان يحضر خصمي وهو من اهل ططو]ن[

       ويستخلص من في يديه فان امكنه ذلك والا اشخصه معـ]ـي[
5     الى مجلس الحكم والا يخرجني فان الطريقة بعيدة وانا مرة

       وعورة فعل منعما ان شا اللـه وحسبنا اللـه وكفى

.chart ىخرحىى chart. 5 فان 4

… |1 dont le père est [ʿAbd al‑Raḥ]mān [b.] Nahār… |2 … S’il plaît au cadi – que Dieu perpétue 
l’assistance qu’Il lui prête –, |3 pourrait-il écrire à Muḥammad b. Yaḥyā – que Dieu le renforce – de 
convoquer mon adversaire, qui habite Ṭuṭūn, |4 et de recouvrer [mon dû] auprès de celui qui l’a 
en sa possession, si cela lui est possible ? Dans le cas contraire, [pourrait‑il lui écrire] de l’envoyer 
avec moi |5 au tribunal ? Puisse‑t‑il cependant ne pas m’obliger à sortir, car la route est longue et 
je suis une femme |6 sans défense ! Il fera ainsi une bonne action, si Dieu le veut. Dieu nous suffit 
pour toute chose !

3 bi-an yuḥdira ḫaṣmī Le scribe a d’abord oublié le ṣād et écrit ḫam avant de se corriger.
5-6 fa-inna l-ṭarīqa baʿīda wa-anā marʾa | wa-ʿawra On aurait attendu plutôt fa-inna l-ṭarīqa 

baʿīda wa-anā marʾa ʿ awra, la conjonction de coordination wa- devant ʿ awra semblant superflue. 
ʿAwr ou ʿ awir signifie « sans défense » (voir Coran XXXIII, 13). Une ṭarīq muʿwira correspond à 
un chemin où l’on risque de se perdre (Lane, 1863‑1893, p. 2194). Appliqué à une femme, l’adjectif 
ʿawira fait également allusion à sa pudeur (ʿār) qui lui fait craindre le regard des hommes.

6 faʿala munʿaman Le participe munʿaman est rarement utilisé dans les pétitions. On en 
trouve une seule autre occurrence dans la pétition P. Genizah Cambr. 94, 15.

	 [3-5] Pétition, rescrit cadial et visa d’un substitut

Les trois textes édités ci-après figurent tous sur le même document. Ils concernent 
une même procédure de partage successoral et la liquidation de l’héritage revendiqué par 
Sawīrus b. Ǧirǧa et son seul fils survivant, à la suite du décès de deux autres enfants. Le premier 
texte [3], au recto, est une pétition (qiṣṣa) adressée par Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa à un cadi. 
Le deuxième [4], consigné sur la moitié gauche du verso, est le rescrit (tawqīʿ) que le cadi a 
rédigé en réponse à la pétition, tandis que le troisième [5] correspond au visa que le substitut 
de Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā, émet à l’intention d’un agent administratif pour lui ordonner 
de débloquer l’héritage conformément aux dispositions du rescrit.

au t r ibunal  de  Ṭalīt200

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 [3] Pétition de Sawīrus b. Ǧirǧa à un cadi

Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa adresse une pétition (qiṣṣa) à un cadi dont le nom n’est pas spécifié. 
L’homme rappelle qu’il lui a déjà écrit à propos de l’héritage laissé par son épouse et que le 
cadi a envoyé un rescrit à Muḥammad b. Yaḥyā, son substitut (mustaḫlaf), pour lui ordonner 
de traiter Sūrus équitablement et de lui restituer l’héritage qui lui revient de droit. Sa défunte 
femme laisse en effet derrière elle trois enfants, une fille et deux garçons, avec lesquels il doit 
partager ses biens. Conformément à ce premier rescrit, le substitut a convoqué les ayants droit 
et réparti la succession. Néanmoins, au moment de procéder au partage, deux des enfants 
étaient décédés et seul l’un des garçons était encore en vie. La succession a donc été placée 
sous séquestre. Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa s’adresse donc à nouveau au cadi pour qu’il écrive à 
son substitut de débloquer les parts d’héritage qui leur reviennent, à son fils et à lui.

Le texte a été rédigé à une date inconnue, mais nécessairement après le document [1] 
(c’est-à-dire après muḥarram 404/juillet-août 1013), soit que ce dernier concerne la mère 
de Sūrus et sa propre fratrie (hypothèse 3, infra), soit que la fille du présent document soit 
identifiable à la Dakahīl du document [1] (hypothèse 1, infra) ; en effet, cette dernière est 
présentée comme vivante dans le procès‑verbal [1], alors qu’elle est morte au moment de la 
rédaction du présent document.

P. Berol. Inv. 8061 recto	 Ṭuṭūn
29,6 × 19,2 cm (pl. III)	 avant muḥarram 404/juillet‑août 1013

Coupon de papier de couleur beige, dont toutes les marges sont conservées ; celle de gauche 
est particulièrement serrée. On relève les traces de sept plis dans le sens de la hauteur. Le texte 
comporte treize lignes rédigées dans une écriture professionnelle, ample et élégante ; le rasm 
est pourvu par endroits de quelques points diacritiques et de šadda‑s.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 201

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pl. III.  P. Berol. Inv. 8061 recto.

©
 S
M
B 
Ä
gy
pt
is
ch
es
 M
us
eu
m
 u
nd
 P
ap
yr
us
sa
m
m
lu
ng
.

au t r ibunal  de  Ṭalīt202

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


                                         قصة سويرس بن جرجة الططوني
       بسم اللـه الرحمن الرحيم

       قد كنت عرفت /القاضي\ اطال اللـه بقاه وادام تاييده وعلاه وكبت بالذل اعداه
       جزاي لي من الارث لبنت نسطاس ]بـ[ـن حيلة ووقع لي الى محمد بن يحيى

5     المستخلف بطليت اعزه اللـه بانصافي ووصولي الى ما استحقه من الارث
       فاحضر خصمي وقسم الارث علي وعلى اولادي اذ كانت زوجتي هل�كت 

       وهي بنت نسطاسة وخلفت لي ولدين وبنت فهلك الولد الواحد
       والبنت وبقي الولد الاخر فلـ]ـمـ[ـا قسمنا الارث احالوا بيني وبين حصة

       ولديّ الاموات مع حصة ولدي الذي يعيش واودعوا الجمع في
10    المودع ولم يطلق لي ما >ا<ستحقته من ارث ولديّ الهال�كين والذي بالحياة 

       وانا اسل القاضي ادام اللـه تاييده ان يمن ما ]و[قع الى ابي عبد اللـه
       محمد بن يحيى المستخلف بطليت اعزه اللـه بان يسلم الي ما استحقه

       من ارث اولادي الحي منهم والاموات فعل مثابا ان شا اللـه
                                                    حسبنا اللـه وحده

حيله 4 نسطاس  ابنت  الارث  هل�كت chart. 6 حزاى  ولدين chart. 7 الارث  نسطاس   .chart بنٮ 
.chart ولدىّ chart. 10 ولدىّ chart. 9 الاخر ڡسمنا الارث 8

|1 Pétition de Sawīrus b. Ǧirǧa al-Ṭuṭūnī.

|2 Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux. 
|3 J’ai précédemment informé le cadi – que Dieu lui prête longue vie, qu’Il perpétue l’assistance [qu’Il 
lui accorde] et sa grandeur, et qu’Il frappe ses ennemis d’humiliation ! – |4 qu’il me revient une part 
sur la succession de la fille d’Anasṭās b. Ḥīla ; [le cadi] a rédigé pour moi un rescrit à l’intention de 
Muḥammad b. Yaḥyā, |5 le substitut à Ṭalīt – que Dieu le fortifie – lui demandant de me traiter 
avec équité et de me permettre de recouvrer la part d’héritage qui me revient de droit. |6 Celui-ci a 
donc fait comparaître mon adversaire et a réparti la succession entre mes enfants et moi, puisque 
mon épouse, |7 la fille d’Anasṭās, |6 est décédée |7 en me laissant deux garçons et une fille. Le premier 
garçon |8 et la fille sont décédés et ne reste en vie que le second garçon. Quand nous avons divisé 
l’héritage, ils ont établi une distinction entre, [d’un côté], ma part, et [de l’autre] celle |9 de mes 
deux enfants morts et celle de mon fils survivant, et ont placé l’ensemble en |10 dépôt. Ainsi, l’on n’a 
point débloqué la part qui me revient de droit sur la succession de mes deux enfants décédés ni celle 
de celui qui est encore vie. |11 [C’est pourquoi] je demande au cadi – que Dieu perpétue l’assistance 
[qu’Il lui prête] – de bien vouloir écrire un rescrit à Abū ʿAbd Allāh |12 Muḥammad b. Yaḥyā, le 
substitut à Ṭalīt – que Dieu le fortifie –, lui demandant de me remettre ce qui me revient de droit 
|13 sur la succession de mes enfants, vivants comme morts. Il accomplira ainsi une action digne de 
récompense, si Dieu le veut. 
|14 Dieu seul nous suffit !

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 203

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1 qiṣṣat Sawīrus b. Ǧirǧa al-Ṭuṭūnī Cette addition en haut à droite est appelée tarǧama dans 
les manuels de chancellerie. Écrite dans le coin supérieur gauche de la pétition, parallèlement 
au texte comme c’est l’usage à l’époque fatimide, elle sert à référencer la pétition dans les 
archives (voir Stern, 1964, p. 93 ; Rustow, 2020, p. 345). Une telle séquence est habituellement 
introduite à l’époque par le terme al-mamlūk ou al-ʿabd suivi du nom du pétitionnaire (cf. Khan, 
1993, p. 306‑307), mais jamais par le terme qiṣṣa. L’usage de ce dernier vocable est en revanche 
très courant dans les pétitions pré‑fatimides. Le seul parallèle que nous connaissions à ce jour 
sur papier est une pétition de la Bibliothèque nationale égyptienne (P. Cair. Arab. Inv. 3792). 
Voir Meghawry, Saleh, 2008.

4 li-bint Anasṭās b. Ḥīla La lecture du patronyme semble assurée – même si l’on pourrait 
aussi lire un ǧīm à l’initiale –, mais l’étymon de l’anthroponyme n’est pas clair. Pourrait-il 
s’agir d’une tentative de rendre le nom Helias ? Cela paraît peu probable dans la mesure où ce 
dernier est en principe transcrit هلية.

5 bi-inṣāfī wa-wuṣūlī ilā… Le terme inṣāf est très courant dans le vocabulaire des pétitions. 
Voir notamment P. Ryl. Arab. I, XV 1, 5 et P. Ryl. Arab. II 11, 14 et 16.

10 wa-anā asʾalu l-qāḍī Le scribe semble avoir écrit wa‑anā asʾalu‑ka al‑qāḍī, avant de se 
reprendre.

12 faʿala maṯāban Pareille formule se lit avec quelques variations dans CPR XVI 3, 8 ; 
P. Khan Petitions 2, 8 ; P. Ryl. Arab. II 11, 28 et P. Genizah Cambr. 93, 12.

	 [4] Rescrit du cadi en réponse à la pétition de Sawīrus b. Ǧirǧa

Le second texte, rédigé au dos de la pétition, occupe les deux tiers inférieurs de la partie 
gauche du coupon. Il s’agit du rescrit (tawqīʿ) que le cadi anonyme émit en réponse à la 
requête de Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa. Adressé à Muḥammad b. Yaḥyā, dans un style direct 
et dépouillé de la basmala comme des formules initiales de salutation, le rescrit ordonne au 
substitut d’examiner l’affaire et de déterminer ce qui revient à chacun. Le substitut devra écrire 
au cadi si un accord est trouvé et entendre une preuve testimoniale si nécessaire. Le détail 
des instructions envoyées au substitut de Ṭalīt nous échappe cependant en raison de l’état de 
conservation du texte.

P. Berol. Inv. 8061 verso (gauche)	 Ṭuṭūn
29,6 × 19,2 cm (pl. IV)	 après muḥarram 404/juillet‑août 1013

Coupon de papier de couleur beige. Le texte comporte douze lignes rédigées dans une écriture 
fluide attestant un certain professionnalisme. Le texte est très abrasé dans la partie supérieure 
et effacé par endroit. Pour autant qu’on puisse le dire, le rasm ne semble pourvu d’aucun point 
diacritique.

au t r ibunal  de  Ṭalīt204

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pl. IV.  P. Berol. Inv. 8061 verso.

©
 S
M
B 
Ä
gy
pt
is
ch
es
 M
us
eu
m
 u
nd
 P
ap
yr
us
sa
m
m
lu
ng
.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 205

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


       انت يابا عبد اللـه محمد بن يحيى ادام اللـه كرامتك تقف
       على ما ذكر في /هذه الرقعة\ وتعلم صحة كل ذلك وتحل؟ فيه على

       ]الـ[ـذي يستحق له ان كان الارث على ما ذكر سورس ]بن جـ[ـر]جة[
       وانه ]هو[ الذي ]قـ[ـد صار مـ]ـال[ من ماله ]في السنة؟ ا[لماضية 

5     والذي يستحق ولده الحي ان كان قد بلغ وشهد؟ وسلم؟
       وان كان معي ا . . . بجميع . . . . . ]فان وقع[
       الاتفاق عليه فاكتب الي فان تكون البينة عليه

       فاعلم على ذلك موفقا ان شا اللـه
       وهو حسبنا ونعم الوكيل وصلى اللـه على سيدنا محمد النبي وسلم

vacat(    10( على اله الطاهرين تسليما
       قرات عليك السلام

      )vacat( وعلى اخوكم السلام

|1 Toi, ô Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad b. Yaḥyā – que Dieu perpétue les honneurs dont tu jouis ! –, 
prends connaissance |2 de ce qui est mentionné dans cette pétition et enquiers-toi de l’exactitude 
de tout cela ; démêle (?) |3 ce qui lui revient de droit si la succession correspond à ce que Sūrus 
b. Ǧirǧa mentionne, |4 et s’il s’agit de ce qui est entré dans ses biens [l’année (?)] dernière, |5 et ce 
qui revient de droit à son fils survivant s’il a atteint la puberté, si… et s’il a retrouvé la santé, |6 et s’il 
y a… l’ensemble… [Si l’on tombe] |7 d’accord à ce sujet, écris‑moi ; s’il lui incombe de produire 
une preuve testimoniale, |8 prends-en connaissance et que Dieu t’assiste s’Il le veut ! |9 Il nous 
suffit ! Quel excellent protecteur ! Que la bénédiction et le salut de Dieu soient sur notre seigneur 
Muḥammad le prophète |10 et sur les saints membres de sa famille !
|11 Je t’adresse mes salutations, |12 ainsi qu’à ton frère !

1  anta yā-bā ʿAbd Allāh Muḥammad b. Yaḥyā Le rescrit conservé au dos de la pétition P. Wash. 
Libr. of Congress Inv. Ar. 95 – récemment publié dans Weitz, 2022 –, qui provient du même 
village et fut rédigé seulement quelques années après le nôtre, présente le même type d’apostrophe. 
Là où l’éditeur a lu les mots in šāʾ Allā[h li-Ibrāhī]m [b]. ʿAlī (l. 1), il faut en réalité lire anta yā bā 
l-[Ḥasa]n [I]brāhīm b. ʿAlī (« Toi, ô Abū l‑Ḥasan Ibrāhīm b. ʿAlī ») (fig. 1).

Fig. 1.  P. Wash. Libr. of Congress Inv. Ar. 95 verso, 1‑2.

au t r ibunal  de  Ṭalīt206

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1-2 anta … taqif | ʿalā mā ḏukira fī hāḏihi \al-ruqʿa/ Une formule similaire se lit dans 
P. Wash. Libr. of Congress Inv. Ar. 95 verso, ll. 1‑2 anta … taqif ʿ alā mā ḏakara hāḏā al-ra | ǧul 
(« Toi, … prends connaissance de ce que cet homme mentionne »).

2 wa-tuḥillu fī-hi ʿalā La lecture du verbe est incertaine. L’on pourrait éventuellement 
proposer wa-taḥkumu, mais notre scribe trace des kāf-s plus recourbés et la hampe droite 
de la lettre médiane ou finale évoque plutôt un lām. Par ailleurs, le verbe ḥakama (« juger ») 
construit avec la préposition ʿalā signifie « condamner », et il ne ferait pas sens de condamner 
ici celui qui a droit à la succession.

4 wa-inna-hu [huwa] llaḏī [q]ad ṣāra m[āl] min māli‑hi La formule est très courante dans 
les contrats de vente, où elle indique qu’un bien, après le versement du montant, est devenu 
la propriété de l’acheteur. Voir par exemple P. Fahmi Taaqud 1, 6 et P. Cair. Arab. II 57, 11.

11-12 qaraʾtu ʿalay-ka l-salām | wa-ʿalā aḫū-kum al‑salām Il est difficile de dire s’il faut 
comprendre wa-ʿalā aḫī‑kum (« ainsi qu’à ton frère »), qui aurait été écrit de manière fautive 
au nominatif, ou wa‑ʿalā iḫwati‑kum (« et ainsi qu’à tes frères »), dont le tāʾ aurait été omis ou 
serait à peine visible. Il peut paraître étonnant que le rescrit du cadi se termine sur une note 
plus personnelle, dans laquelle le juge adresse ses salutations à Muḥammad b. Yahyā et son 
frère, peut‑être le témoin Nahār b. Yaḥyā mentionné dans le maḥḍar [1]. Une telle familiarité 
se rencontre aussi dans la lettre P. Stras. Arab. Inv. 541 adressée à un cadi par al-Ḥasan 
b. Ibrahīm b. Rizq, le substitut judiciaire à Ṭutūn dans la seconde moitié du ve/xie siècle ; sur 
les dates d’activité de ce substitut, voir P. Tillier Reçu (447/1055) ; CPR XXVI 10 (451/1059) ; 
P. Lond. Inv. Or. 4684 (11) (455/1063) ; Chrest. Khoury I 39 (456/1064) ; Chrest. Khoury II 20 
(456/1064). Cette missive (ll. 9‑10) se termine par les mots qaraʾtu ʿalay-ka afḍal al-salām | 
ʿalā man taḥūṭu‑hu ʿ ināyatu‑ka l‑salām (« Je t’adresse mes meilleures salutations à toi ainsi qu’à 
tous ceux qu’embrasse ta sollicitude »).

	 [5] Visa du substitut Muḥammad b. Yaḥyā adressé à un agent

Le troisième texte qui figure, lui aussi, au dos du coupon à droite du rescrit, est le visa que 
le substitut de Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā, adresse à un certain Abū Ṣāliḥ ʿ Abd al‑Raḥmān en 
réaction au rescrit du cadi. Le substitut indique qu’au vu du consentement formulé par le cadi, 
Abū Ṣāliḥ peut remettre sans délai à Sūrus et à son fils ce qui leur revient. Le texte se termine 
par une formule demandant au destinataire de conserver précieusement le rescrit du cadi.

P. Berol. Inv. 8061 verso (droite)	 Ṭuṭūn
29,6 × 19,2 cm (pl. IV)	 avant muḥarram 404/juillet‑août 1013

Coupon de papier de couleur beige. Le texte comporte sept lignes auxquelles s’ajoutent 
deux lignes d’une adresse apposée à gauche de la basmala. L’écriture, hésitante et assez mal formée, 
correspond à celle de Muḥammad b. Yaḥyā, dont nous avons constaté dans le document [1] 
la faible maîtrise de l’art scripturaire. Comme dans le document [1], il omet systématiquement 
le yāʾ destiné à marquer le /ī/ (cf. l. 3 et 7 dans le mot tawqīʿ et l. 4 dans ǧamīʿ).

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 207

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


       بسم اللـه الرحمن الرحيم
       ورد الي اطال اللـ]ـه[ بقاك وادام عزك ونعماك؟ قصة؟ 

       سورس بتوقـ>ـيـ<ـع من سيدي القاضي ايده اللـه
       انت تقف عليه تسلم اليه جمـ>ـيـ<ـع ما كان له عند>ك< من ماله 

5     كله؟ فقد صار اليه وسلم اليه القاضي الذي له 
       واولاده الحي والميت ولا توخرهم عنه

       )vacat( لـ]ـيـ[ـكون >الـ<ـتوقـ>ـيـ<ـع عندك محتفظ به ان شا اللـه

Adresse (à gauche de la basmala) :

لشيخي وسيدي ابو صلح عبد الرحمن
من اخـ]ـيه[ محمد بن يحيى ايده اللـه

.chart محنفط chart. 7 توقع 3

|1 Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux. 
|2 Que Dieu prolonge ton existence, perpétue ta puissance et [Ses] faveurs à ton égard (?) ! 
La pétition (?) |3 de Sūrus |2 m’est parvenue, |3 [munie] du rescrit de mon maître le cadi – puisse 
Dieu lui prêter assistance ! |4 Toi, prends-en connaissance [et] remets-lui tous les biens qu’il y a chez 
toi et qui lui reviennent. |5 En effet, ils doivent lui revenir, [car] le cadi [a décidé de] lui remettre 
ce qui lui appartient, à lui |6 et à ses enfants vivants et morts. Ne tarde point à le leur restituer ! 
|7 Conserve soigneusement le rescrit chez toi, si Dieu le veut. 
(Adresse) |8 À mon šayḫ et maître Abū Ṣāliḥ ʿAbd al-Raḥmān, |9 de la part de son frère 
Muḥammad b. Yaḥyā – puisse Dieu lui prêter assistance !

2 wa-adāma ʿizza-ka wa-naʿmāʾa-ka? Pour des parallèles à cette eulogie, voir par exemple 
P. Fay. Villages 36, 5 et 39, 3.

2-3 qiṣṣat? | Sūrus La lecture du mot qui précède le nom Sūrus est peu certaine. Puisque 
la phrase commence par le verbe warada, souvent employé dans le matériel papyrologique 
pour signaler l’arrivée d’une lettre (cf. par ex. P. Philad. Arab. 74, 9 et P. Ragib Lettres 7), il 
doit nécessairement s’agir d’un type de document. Comme le recto du coupon est une pétition, 
identifiée comme telle dans la tarǧama, en haut à gauche, nous proposons de lire qiṣṣa.

4 anta taqif ʿalay-hi tusallim En dépit de l’écriture hésitante de Muḥammad b. Yaḥyā, la 
lecture du verbe taqif est assurée et trouve un parallèle dans le rescrit du cadi [4]. On attendrait 
cependant la coordination wa‑ entre les deux verbes.

au t r ibunal  de  Ṭalīt208

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Commentaire historique

1.	 La justice dans le Fayoum méridional

1.1.	 Le tribunal de Ṭalīt et la hiérarchie judiciaire

Dans « La rançon du serment », deux d’entre nous avaient mis en évidence, grâce à un autre 
maḥḍar, la présence d’un tribunal à Ṭalīt au tout début du ve/xie siècle. Cette bourgade à 
l’extrémité du canal Tanabṭawayh, proposions-nous, devait être assez islamisée pour accueillir 
un tribunal (maǧlis al‑ḥukm), tandis que le bourg voisin de Tebtynis/Ṭūṭūn ne disposait 
sans doute pas encore d’un tribunal islamique au ve/xie siècle. Les chrétiens de Ṭuṭūn qui 
souhaitaient comparaître devant un juge musulman pour faire enregistrer leurs contrats ou 
pour intenter des procès devaient donc vraisemblablement se rendre à Ṭalīt 9.

Les deux documents que nous éditons ici confirment en grande partie ces hypothèses. 
Le procès-verbal [1], daté de 404/1013, montre comment trois membres d’une famille chrétienne 
résidant à Ṭuṭūn 10 comparurent devant le tribunal, non pas dans le cadre d’un procès comme 
dans P. Tillier Rançon, mais afin de procéder à un partage successoral après le décès du frère 
d’au moins l’un d’entre eux, Ǧirqa b. Qirunta. Ce procès‑verbal fut rédigé au tribunal, au dos 
d’une ancienne pétition, et ratifié par l’apostille de Muḥammad b. Yaḥyā. Il ne mentionne pas 
de litige, mais plutôt un accord entre les héritiers entériné par le tribunal. Aucun jugement 
n’est rendu : comme nous le verrons plus en détail, le maḥḍar se contente de dresser un 
constat (ṯubūt) auquel les parties pourront se référer en cas de doute et surtout de dispute. 
Si l’un des héritiers conteste le partage en justice, les autres pourront présenter le maḥḍar et 
démontrer non seulement qu’un accord avait été conclu, mais également que les héritiers ont 
par avance renoncé à toute contestation du partage. Le second document est une pétition 
[3] rédigée par Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa – vraisemblablement l’un des protagonistes de cette 
affaire – à une date inconnue, mais selon toute probabilité postérieure à celle du procès-verbal. 
Sūrus l’adresse à un cadi non nommé pour lui demander de débloquer la succession qui lui 
revient, à lui et à son fils, après la mort de Bint Anasṭās, son épouse et la mère de son fils. Le 
verso [4‑5] est divisé en deux colonnes. À gauche, le cadi destinataire de la pétition a dans un 
premier temps rédigé un rescrit, très effacé, demandant à Muḥammad b. Yaḥyā d’examiner 
l’affaire et de liquider la succession si les affirmations de Sūrus se vérifient. Dans la colonne de 
droite, Muḥammad b. Yaḥyā écrit à un troisième homme, Abū Ṣāliḥ ʿAbd al‑Raḥmān, pour 
lui ordonner de débloquer la succession et de la remettre aux ayants droit.

9.  Tillier, Vanthieghem, 2016, p. 59‑62.
10.  Voir Tillier, Vanthieghem, 2016, p. 63.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 209

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1.1.1.	 Un substitut à Ṭalīt
Ces nouveaux documents apportent tout d’abord des précisions essentielles sur le 

fonctionnement du tribunal de Ṭalīt et sa place dans la hiérarchie administrative. P. Tillier Rançon 
(404/1013‑1014) suggérait jusqu’ici de voir dans Muḥammad b. Yaḥyā un juge portant peut-être 
le titre de qāḍī ou de ḥākim 11. En effet, le document donnait à lire ḥaḍara… maǧlis al‑ḥukm 
bi‑Ṭalīt wa-huwa yawmaʾiḏin Muḥammad b. Yaḥyā (« ont comparu au tribunal de Ṭalīt, dont 
[le juge] est actuellement Muḥammad b. Yaḥyā »). Or, il apparaît désormais que cet agent 
judiciaire ne portait aucun de ces deux titres.

Dans le procès-verbal [1], Muḥammad b. Yaḥyā 12 se qualifie lui‑même de mukātab 
(ou mukātib), un terme dont le sens n’a rien d’évident. Le mukātab désigne en effet, en droit, 
un esclave qui a conclu un contrat (kitāb) avec son maître afin de racheter sa liberté ; le 
maître était lui‑même appelé mukātib 13. Cette définition ne peut en aucun cas s’appliquer à 
Muḥammad b. Yaḥyā, qui occupait à Ṭalīt des fonctions bien trop élevées pour être d’extraction 
servile. Son nasab montre de surcroît qu’il était fils d’un musulman et par conséquent un homme 
libre de naissance. Il n’y a aucune raison pour qu’il se soit désigné dans ce contexte comme 
maître d’un esclave sous contrat d’affranchissement. Il se qualifie par ailleurs de mukātab/mukātib 
« à Ṭalīt » (bi‑Ṭalīt), ce qui suggère qu’il s’agit moins d’une désignation générale que d’une 
fonction exercée en un lieu précis. La racine rattache le terme à la notion d’écriture et il vient 
naturellement à l’idée de le rapprocher du terme kātib, qui désigne le scribe ou le greffier dans 
le fiqh.

La pétition [3] du second document emploie une autre expression pour désigner la fonction 
de Muḥammad b. Yaḥyā, celle de mustaḫlaf bi-Ṭalīt. Le terme mustaḫlaf, participe passif du 
verbe istaḫlafa (« nommer un vicaire »), signifie littéralement « celui qui a été désigné comme 
vicaire à Ṭalīt ». Muḥammad b. Yaḥyā était donc un substitut judiciaire, ce que les sources 
littéraires et le fiqh qualifient plus volontiers de ḫalīfa ou de nāʾib. Dans les sources littéraires 
relatives à l’Égypte fatimide, le terme mustaḫlaf désigne à plusieurs reprises un juge secondaire. 
Il est ainsi employé dans un décret du vizir Ibn Killis promulgué vers 369/979‑980, dans lequel 
ce dernier ordonne que tout jugement prononcé par un substitut soit respecté et considéré 
comme contraignant par les autres juges 14. C’est également le terme qu’al-Maqrīzī emploie 
pour évoquer les « substituts dans les districts » (al‑mustaḫlafīn bi‑l‑aʿmāl) que le grand cadi 
al-Qāsim b. ʿAbd al‑ʿAzīz b. Muḥammad b. al‑Nuʿmān révoqua en masse lors de sa nomination 
en ramaḍān 394/novembre 1003 15. D’autres pièces fatimides mentionnent de tels mustaḫlaf-s. 
Une dizaine d’années plus tard, ʿ Umar b. ʿAlī b. Ḥafṣūn puis Nahār b. ʿAlī b. Ḥasnūn exercent 

11.  Tillier, Vanthieghem, 2016, p. 61.
12.  Le rescrit [4] nous apprend en outre que Muḥammad b. Yaḥyā porte la kunya Abū ʿAbd Allāh.
13.  Voir Brunschvig, « ʿ Abd », EI2, 1960, p. 31. Il convient de noter que les termes mukātab et mukātib sont 
interchangeables, le second désignant aussi l’esclave sous contrat. Voir Lane, 1863‑1893, p. 2590.
14.  Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, p. 277.
15.  Al-Maqrīzī, Ittiʿāẓ al-ḥunafāʾ II, p. 50.

au t r ibunal  de  Ṭalīt210

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cette fonction à Uqlūl (P. Transmission 3, an 415/1024 et Chrest. Khoury II 19, an 417/1026) 16, 
et en 421/1030 un mustaḫlaf apparaît à Barbanūda (l’ancienne Theogonis, au sud du Fayoum 17). 
Mentionnons encore un mustaḫlaf à Ihrīt (au sud‑ouest de Madīnat al-Fayyūm) en 458/1066 
(P. Wash. Libr. of Congress Inv. Ar. 20).

Pourquoi le titre que s’attribue Muḥammad b. Yaḥyā dans le procès‑verbal [1], 
mukātab/mukātib, ne correspond-il pas à celui que lui donne le pétitionnaire du document [3] ? 
Muḥammad b. Yaḥyā était de toute évidence un substitut (mustaḫlaf). S’il ne s’agit pas d’une 
simple erreur, trois explications à l’emploi de mukātab/mukātib dans le procès‑verbal [1] 
paraissent envisageables :

1.	 Il se peut que Muḥammad b. Yaḥyā emploie mukātab/mukātib comme synonyme de 
mustaḫlaf. Nous pourrions alors comprendre le premier, participe de la forme III de 
la racine k.t.b., comme un « correspondant », c’est‑à‑dire le correspondant local d’un 
juge supérieur, avec lequel il entretenait des relations écrites – une réalité qu’illustre 
parfaitement le rescrit [4].

2.	 Alternativement, mukātab/mukātib pourrait évoquer un autre rôle alloué au substitut. 
Comme nous le verrons plus loin, le fiqh préconisait que les procès‑verbaux soient rédigés 
par le greffier du cadi ; l’apostille devait en revanche être écrite par le juge lui‑même. Or, le 
procès‑verbal [1] est de la main de Muḥammad b. Yaḥyā, qui agit donc à deux titres 
différents : en tant que rédacteur, ce qu’il signale à la l. 13, puis en tant que juge dans 
l’apostille des l. 1‑2. Le terme mukātab/mukātib pourrait donc signifier « en qualité de 
greffier », afin de distinguer son rôle de rédacteur de celui de substitut.

3.	 Enfin, Muḥammad b. Yaḥyā pourrait avoir usé de cette dénomination par erreur. Si l’on 
émet l’hypothèse qu’il avait exercé la fonction de secrétaire avant d’être promu à la 
fonction de substitut peu avant la rédaction du document [1], il pourrait avoir écrit ce 
titre par habitude. Mais cette conjecture demeure spéculative.

Le substitut de Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā, était donc un juge secondaire de village 
et dépendait d’un juge supérieur qu’il représentait par délégation. D’après la pétition [3], 
ce juge à l’identité inconnue portait, pour sa part, le titre de qāḍī. C’est à lui que s’adresse 
Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa pour obtenir restitution de son héritage, et lui qui en retour envoie 
un rescrit à Muḥammad b. Yaḥyā. Il serait peu vraisemblable que ce cadi soit celui du Caire, 
qui portait officiellement le titre de grand cadi (qāḍī l‑quḍāt) depuis 389/999 18. Les formules 

16.  L’éditeur de Chrest. Khoury II 19 avait cru déchiffrer dans la marge supérieure du document les mots 
wa-kataba ʿan-hu Muḥammad b. ʿAlī bi-ḥaḍrati‑hi wa‑bi‑amri‑hi | al‑mustaḥiqq al‑ḥukm bi‑Uqlūl (l. 1‑2). 
Un examen attentif de l’image révèle qu’il faut en réalité lire plus simplement wa‑kataba [Na]h[ā]r b. ʿAlī 
b. Ḥasnūn | al‑mustaḫlaf ʿalā l‑ḥukm bi‑Uqlūl. On notera que le substitut en question est le père du témoin 
Wahb b. Nahār b. ʿAlī b. Ḥasnūn, qui appose sa souscription au bas du même acte.
17.  P. Vanthieghem Arabisation. Sur Theogonis (TM Geo 2376), dont la localisation exacte est inconnue, 
voir https://www.trismegistos.org/fayum/fayum2/2376.php?geo_id=2376 (consulté le 10‑06‑2022).
18.  Ibn Ḥaǧar affirme qu’al-Ḥusayn b. ʿAlī b. al‑Nuʿmān fut le premier, à partir de cette date, à porter ce 
titre sur son diplôme d’investiture (siǧill). En revanche, son acte de nomination reproduit par al-Qalqašandī 

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 211

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


finales du rescrit, où le cadi salue non seulement le substitut mais aussi son ou ses « frère(s) », 
montrent que les deux hommes n’étaient pas uniquement liés par la hiérarchie administrative 
mais se connaissaient en personne. L’on peut douter que le grand cadi du Caire ait, à cette 
époque, entretenu des relations personnelles avec un substitut de campagne, sorti du fin fond 
du Fayoum. Le plus probable est donc que le cadi dont dépendait notre substitut ait été un 
juge régional, ayant autorité sur un district dans lequel il déléguait localement ses pouvoirs à 
des substituts. Tout laisse ainsi penser qu’il s’agit du cadi de Madīnat al‑Fayyūm, lui‑même 
un délégué du grand cadi du Caire. À l’aube du iiie/ixe siècle, le vicaire du cadi de Fusṭāṭ en 
charge du Fayoum portait le titre de ḫalīfa, comme l’atteste P. Sijpesteijn Delegation. Vu du 
sommet de la hiérarchie judiciaire, il n’en allait pas différemment à l’époque fatimide. Vu de 
l’échelon inférieur, en revanche, ce vicaire apparaissait comme un authentique cadi auquel on 
s’adressait en usant de ce titre. Un procès‑verbal (maḥḍar) inédit du ve/xie siècle détaille ainsi 
la titulature d’un substitut (ḫalīfa) sur « le Fayoum et ses districts », qui porte néanmoins le 
titre de qāḍī 19.

Le tribunal de Ṭalīt est qualifié de maǧlis al-ḥukm (« assise judiciaire » ou « siège de la justice ») 
à la fois dans P. Tillier Rançon, dans le procès‑verbal [1] et dans la pétition [2]. Ce bourg situé 
à l’extrémité occidentale du canal Tanabṭawayh pourrait avoir été le premier à accueillir un 
tribunal dans le Fayoum méridional, tandis que le bourg voisin de Ṭuṭūn n’en accueillait pas 
encore au début de ve/xie siècle 20. Cette hypothèse semble confirmée par la pétition [2], dans 
laquelle une femme réclame que son adversaire soit convoqué par le substitut du tribunal 
de Ṭalīt. L’adversaire, précise-t-elle, est un habitant de Ṭuṭūn – comme elle, selon toute 
vraisemblance. Les deux bourgs étaient séparés par une dizaine de kilomètres, une distance 
qui faisait théoriquement entrer Ṭuṭūn dans la circonscription judiciaire de Ṭalīt et autorisait 
le substitut à convoquer ses habitants à son audience 21.

La suite de la pétition [2] est ambiguë : si le substitut de Ṭalīt ne peut faire rendre à l’adversaire 
ce qu’il doit à la femme, celle-ci demande au cadi de le faire « envoyer avec [elle] au tribunal ». 
Le verbe ašḫaṣa (« envoyer ») laisse entendre qu’en cas d’échec, le cadi de Madīnat al‑Fayyūm 
pourrait décider de trancher lui-même l’affaire en convoquant les deux adversaires. Mais il 
se pourrait alternativement qu’il ne s’agisse que de « faire amener » l’adversaire récalcitrant 
au tribunal de Ṭalīt. La première hypothèse suggère que le principal cadi du Fayoum avait 

ne précise pas ce titre. Peut‑être faut‑il comprendre le terme siǧill, chez Ibn Ḥaǧar, non dans le sens 
de « diplôme d’investiture », mais dans celui de « document de jugement » (voir infra), ce qui signifierait 
qu’al-Ḥusayn b. ʿAlī se serait prévalu de ce titre dans les documents qu'il émettait. Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al‑iṣr, p. 141 ; 
al‑Qalqašandī, Ṣubḥ al‑aʿšā X, p. 384‑388. Cf. Haji (1988, p. 200), qui se trompe de date en évoquant 390/995. 
Nous remercions Athina Pfeiffer d’avoir attiré notre attention sur cette question. À l’époque où furent rédigés 
nos deux documents, le cadi du Caire était Mālik b. Saʿīd al-Fāriqī (en poste de 398 à 405/1008 à 1014). Voir 
Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, p. 316-321.
19.  P. Berol. Inv. 8201, 2‑3 : ḥadara maǧlis al-qāḍī l-ǧalīl Abī l-Ḥasan Yūsuf b. Hibat Allāh b. Muḥammad 
b. Ǧaʿfar ḫalīfat | al‑qāḍī l‑afḍal Abī Muḥammad ʿAbd Allāh b. Ǧāmiʿ b. Aḥmad ʿalā l‑ḥukm bi‑l‑Fayyūm 
wa‑aʿmāli‑hā. M. Tillier et N. Vanthieghem préparent une édition de ce document.
20.  Tillier, Vanthieghem, 2016, p. 59-62.
21.  Sur l’ampleur des circonscriptions judiciaires, voir Tillier, 2009a, p. 297‑298.

au t r ibunal  de  Ṭalīt212

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


autorité pour se saisir d’une affaire dont il avait dans un premier temps confié le traitement 
à son substitut local, ou que ce dernier pouvait, s’il ne parvenait pas à traiter une plainte, la 
renvoyer devant son supérieur. La formulation du texte est cependant trop ambiguë pour en 
acquérir la certitude.

Quoi qu’il en soit, l’organisation des juridictions obligeait les plaideurs à d’importants 
déplacements – d’une dizaine de kilomètres entre Ṭuṭūn et Ṭalīt, voire de 25 kilomètres entre 
Ṭuṭūn et Madīnat al‑Fayyūm. La pétitionnaire du document [2] n’y est pas indifférente et 
souhaiterait éviter de se rendre en personne au tribunal, arguant du fait que la route est longue 
pour une femme sans défense – une remarque qui serait d’autant plus juste s’il s’agissait de se 
rendre à Madīnat al-Fayyūm. La plaignante espérait visiblement être dispensée de se présenter, 
comme le fiqh le prévoyait pour certaines femmes recluses que les usages sociaux n’autorisaient 
pas à se montrer en public ; celles‑ci se voyaient alors conseiller de se faire représenter par 
un wakīl 22. La plaignante de notre pétition ne semble pas envisager cette solution et suggère 
plutôt que son adversaire soit convoqué tout seul devant le substitut, ce qui impliquerait un 
procès en l’absence de demandeur, en principe interdit par le fiqh. Cette tentative d’apitoyer 
le juge pour qu’il ne l’oblige pas à se déplacer avait, a priori, peu de chances d’aboutir, et il 
est probable qu’elle dut finalement se rendre au moins à Ṭalīt ou s’y faire représenter par un 
fondé de pouvoir.

En plus de son substitut, le tribunal de Ṭalīt comportait au moins un greffier à la main 
bien plus professionnelle que celle de Muḥammad b. Yaḥyā : son fils, Razīn b. Muḥammad 
b. Yaḥyā – ḫaṭīb de son état –, qui rédigea le maḥḍar de P. Tillier Rançon. Néanmoins, comme 
il s’agissait d’un petit tribunal de campagne, il est vraisemblable que Razīn n’ait pas toujours été 
disponible pour rédiger les documents. Muḥammad b. Yaḥyā devait par conséquent prendre 
occasionnellement le calame pour rédiger des procès-verbaux comme notre document [1]. 
Ce dernier constate une comparution sans enjeu majeur : les parties étaient d’accord entre elles 
et il ne restait plus qu’à dresser le constat. Le juge pouvait aisément, et sans témoin, rédiger le 
maḥḍar sur une feuille de remploi. En revanche, celui de P. Tillier Rançon constate une situation 
judiciaire bien plus complexe : un véritable procès avait eu lieu, suivant les procédures prévues 
par le droit islamique, et il convenait de rédiger un document notarié (d’où les souscriptions) et 
inattaquable sur le plan juridique. C’est pourquoi, dans ce cas‑là, le juge Muḥammad b. Yaḥyā 
fit appel à son fils, Razīn, meilleur scribe et sans doute plus versé dans les formules juridiques, 
pour établir le procès‑verbal.

Le tribunal de Ṭalīt n’employait vraisemblablement pas de témoins professionnels, mais faisait 
appel à des témoins ad hoc pour attester les procès-verbaux dressés à l’audience – sans doute 
parmi les hommes qui fréquentaient la mosquée, lieu supposé des assises. P. Tillier Rançon 
offre les noms de quatre d’entre eux (Baǧūš b. Ǧaʿfar, Ṭāhir b. Šihāb al-Ṭalītī, al-Ḥasan 
b. al Faraǧ et al Ḥa[sa]n b. Yū[suf]), auxquels il faut maintenant ajouter Ṣāliḥ b. Bakr et 
Nahār b. Yaḥyā ([1]). Ce dernier, qui était prédicateur (ḫaṭīb) – tout comme Razīn – bien 
qu’illettré, pourrait avoir été le frère du substitut Muḥammad b. Yaḥyā. Le fils de Nahār 

22.  Voir Tillier, 2009b, p. 295‑296.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 213

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


b. Yaḥyā, un certain Saʿīd, semble avoir plus tard déménagé dans le village d’Uqlūl où il exerça 
à son tour comme témoin 23. C’est aussi à Uqlūl que l’on retrouve probablement un autre 
membre de cette famille, un certain Muḥammad b. Razīn 24, en qui nous pourrions voir le fils 
de Razīn b. Muḥammad et le petit‑fils de Muḥammad b. Yaḥyā.

1.1.2.	 Un administrateur à Ṭuṭūn ?
En plus du cadi de Madīnat al-Fayyūm et du substitut de Ṭalīt, un troisième échelon 

institutionnel transparaît dans nos documents : le mūdaʿ ([3], l. 9), c’est‑à‑dire le « lieu de dépôt ». 
Depuis l’époque abbasside, les juges musulmans avaient en effet pour mission de protéger les 
biens des incapables et des orphelins 25. Afin que ces derniers ne soient pas victimes de leur 
entourage proche, les biens dont ils héritaient étaient placés sous séquestre en attendant leur 
majorité. Ils pouvaient être déposés auprès d’un organe institutionnel. Al‑Kindī (m. 350/961) 
relate comment le cadi al-ʿUmarī (en poste 185‑194/801‑810) avait fait placer, dans le Trésor public 
de Fusṭāṭ, un coffre (tābūt) spécifique où étaient conservés les biens en déshérence et l’argent 
des orphelins 26. Ce coffre était cependant trop petit et les cadis durent donc confier certains 
biens à la garde de particuliers dignes de confiance (amīn, pl. umanāʾ), sur qui ils comptaient 
pour protéger les avoirs des plus faibles. Ibn Ḥaǧar (m. 852/1449) raconte ainsi comment, au 
début du ive/xe siècle, un influent témoin instrumentaire nommé ʿAllān b. Sulaymān s’était 
vu confier par le cadi de Fusṭāṭ cinquante mille dinars, qu’il gardait cachés sous l’escalier de sa 
maison 27. Selon la théorie juridique, il revenait à chaque nouveau cadi, après son investiture, de 
s’informer auprès de son prédécesseur des dépôts, de leurs administrateurs et de leurs montants, 
et d’établir un inventaire des dépositaires et des biens 28. Il devait par ailleurs demander des 
comptes réguliers aux umanāʾ et vérifier qu’ils ne détournaient pas les sommes placées en 
dépôt chez eux 29. Ces administrateurs n’avaient pas seulement pour mission de garder des 
sommes en numéraire, mais aussi de gérer les fortunes immobilières et les investissements. Si 
un orphelin avait hérité d’une exploitation agricole, ils devaient en commercialiser la production, 
entretenir et réparer la ferme, etc. Le ḥanafite al-Ǧaṣṣāṣ (m. 370/980) distingue ainsi deux types 
d’amīn‑s : l’administrateur ordinaire, ou qayyim, qui est simplement tenu de conserver (ḥifẓ) 
les biens qui lui sont confiés et qui garantit leur préservation sur ses propres deniers ; l’amīn 
extraordinaire qui, à l’instar d’un fondé de pouvoir (wakīl), a le droit de disposer (taṣarruf) des 

23.  Chrest. Khoury II 3, 13 (456/1064).
24.  Dans leur article de 2016, Mathieu Tillier et Naïm Vanthieghem n’avaient pas noté que le notaire Razīn 
b. Muḥammad b. Yaḥyā avait peut-être un fils en la personne de Muḥammad b. Razīn, qui agit comme témoin 
dans l’acte P. Transmission 8, témoignage 2 (461/1069, Uqlūl). Tillier, Vanthieghem, 2016.
25.  Tillier, 2017, p. 208‑209.
26.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 405, 450 (trad. Tillier, 2012, p. 172, 226). Voir également Ibn Ḥaǧar, 
Rafʿ al‑iṣr, p. 33 (trad. Tillier, 2002, p. 101). Cf. Tyan, 1960, p. 363.
27.  Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, p. 34 (trad. Tillier, 2002, p. 102). Sur ʿAllān b. Ṣulaymān, voir al‑Maqrīzī, 
al‑Muqaffā l‑kabīr VI, p. 196.
28.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 58, 71‑75.
29.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 76‑78, 320.

au t r ibunal  de  Ṭalīt214

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


biens pour les faire fructifier sans toutefois assumer la responsabilité des éventuelles pertes 
sur sa fortune personnelle 30.

La plupart des auxiliaires appelés amīn-s étaient sans doute des particuliers qui exerçaient 
une profession en parallèle, comme celle de changeur (ṣayrafī) ou de commerçant 31. Lors de 
la succession d’un orphelin mineur, le cadi devait choisir de manière privilégiée l’exécuteur 
testamentaire (waṣī) nommé par son père avant sa mort. S’il n’y en avait pas, le cadi choisissait 
un proche de l’orphelin, parmi les membres de sa famille ou ses voisins 32. Les juristes envisagent 
qu’un tel administrateur de biens reçoive un traitement (rizq) ou une indemnité perçue sur les 
biens ou les revenus de l’orphelin 33.

Le visa du substitut Muḥammad b. Yaḥyā (texte [5]) est adressé à un certain Abū Ṣāliḥ 
ʿAbd al‑Raḥmān, qui jouait sans aucun doute le rôle de dépositaire de la succession. Dans l’adresse, 
le substitut lui attribue les qualificatifs honorifiques de šayḫ et de sayyid, et se présente lui‑même 
comme son « frère ». Le visa commence en outre par une succession d’eulogies qui montrent 
qu’Abū Ṣāliḥ n’est pas un simple quidam aux yeux du substitut, mais un homme respectable 
auquel il s’adresse comme à un pair. Ce dépositaire était donc vraisemblablement un notable 
avec lequel le substitut entretenait, à côté de relations professionnelles hiérarchiques, des 
rapports cordiaux si ce n’est amicaux. Ce notable servant d’amīn résidait-il lui‑même à Ṭalīt ? 
Nous ne le savons pas. Dans la mesure où les biens que Sūrus b. Ǧirǧa et son fils héritaient 
de Bint Anasṭās se trouvaient selon toute vraisemblance à Ṭuṭūn, le village où ils habitaient 
et qui ne disposait pas encore de tribunal, il est probable qu’Abū Ṣāliḥ ait lui-même résidé à 
Ṭuṭūn, où il servait d’auxiliaire au substitut de Ṭalīt.

Cette série de textes, incluant P. Tillier Rançon, vient donc offrir un éclairage nouveau sur 
l’organisation judiciaire du Fayoum au début du ve/xie siècle. Selon toute vraisemblance, le 
Fayoum constituait un district judiciaire à part entière, sous l’autorité d’un cadi nommé par le 
grand cadi d’Égypte et résidant à Madīnat al-Fayyūm. Bien que cette dernière ne se situe qu’à 
quelques heures de route des multiples villages de la dépression, et que le cadi ait en conséquence 
exercé son autorité judiciaire sur l’ensemble des habitants de la région 34, il déléguait ses pouvoirs 
à des substituts appelés mustaḫlaf‑s. Jusqu’à présent, de tels substituts ne sont attestés au début 
du ve/xie siècle qu’à Barbanūda, Ṭalīt et Uqlūl, mais l’on peut soupçonner que d’autres villages 
habités par un nombre suffisant de musulmans disposaient également de tels relais de l’autorité 
judiciaire. Muḥammad b. Yaḥyā, le substitut de Ṭalīt en ce début du ve/xie siècle, n’était pas un 
professionnel de l’écrit – ni d’ailleurs un grand lettré. Son fils Razīn, qui lui servait à l’occasion 
de secrétaire, bénéficiait néanmoins d’une éducation plus poussée qui lui permettait d’exercer 
en parallèle comme ḫaṭīb à la mosquée et de rédiger des documents juridiques d’une main plus 

30.  Al-Ǧaṣṣāṣ, dans al‑Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 77, 79‑80.
31.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 328.
32.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 321.
33.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 78, 320‑321. Cf. Tillier, 2017, p. 208.
34.  Selon les juristes, la circonscription d’un cadi s’étendait sur un rayon d’une demi-journée de marche, ce 
qui permettait aux plaideurs de venir au tribunal et de rentrer chez eux dans la journée. Voir Tillier, 2009a, 
p. 297‑298.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 215

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


experte. Le substitut de Ṭalīt disposait par ailleurs de relais dans les environs. À Ṭuṭūn, où 
aucun substitut n’exerçait encore, celui de Ṭalīt avait au moins un administrateur de biens (amīn), 
un notable fiable auquel il pouvait confier en dépôt les biens d’orphelins en attendant de régler 
les problèmes de succession. Le bourg de Ṭuṭūn ne demeura pas longtemps privé de tribunal. 
Un document découvert récemment montre qu’un certain Abū l‑Ḥasan Ibrāhīm [b. Jibrīl 
b. al‑Ḥasan] b. Rizq, issu d’une famille de témoins bien connus du sud Fayoum, y exerça la 
fonction de vicaire (ḫalīfa) vers le milieu du ve/xie siècle 35. Son fils, al‑Ḥasan b. Ibrāhīm [b. Jibrīl 
b. al‑Ḥasan] b. Rizq, lui succéda dans le troisième quart du même siècle, puisqu’il est mentionné 
comme substitut (mustaḫlaf) à Ṭuṭūn dans un document inédit de Strasbourg 36. À peu près 
à la même époque, en 458/1066, un substitut est attesté à Ihrīt (voir supra), ce qui suggère une 
multiplication des petits tribunaux dans le Fayoum au gré de son islamisation. Ces différentes 
instances recouraient à plusieurs formes d’écrits qu’il convient maintenant d’examiner (fig. 2).

1.2.	 Documents et procédures

1.2.1.	 Les procès-verbaux d’audience (maḥḍar‑s) dans la théorie juridique
Comme le document P. Tillier Rançon, qui fut émis par le même tribunal de Ṭalīt dans un 

contexte historique très proche, le document [1] est un maḥḍar (pl. maḥāḍir), c’est‑à‑dire un 
procès-verbal de comparution au tribunal 37. Le terme maḥḍar est très souvent associé à celui 
de siǧill (pl. siǧillāt), qui désigne pour sa part le document dans lequel est consigné le jugement 
d’un cadi 38. Ces deux catégories recouvrent une part importante des documents produits à 
l’audience judiciaire et font l’objet de discussions théoriques dans les ouvrages d’adab al‑qāḍī 
(règles de l’audience) et de šurūṭ (normes de rédaction des documents) 39.

35.  P. Wash. Libr. of Congress Inv. Ar. 95, 9-11 : fa‑in raʾā sayyidī l‑qāḍī… yataṭawwalu bi‑l‑tawqīʿ ilā ḫalīfati‑hi 
bi‑Ṭuṭūn Ibrāhīm b. Rizq (« S’il plaît à mon maître le cadi… de faire preuve de générosité [en envoyant] un 
rescrit à son vicaire à Ṭuṭūn, Ibrāhīm b. Rizq »). Voir Weitz, 2022, p. 49.
36.  P. Stras. Arab. Inv. 541. L’expéditeur s’identifie dans la lettre comme al-Ḥasan b. Ibrāhīm b. Rizq 
al‑mustaḫlaf ʿalā l‑ḥukm.
37.  De nombreux autres maḥḍar-s ont été préservés, principalement pour la période mamelouke parmi les 
documents du Ḥaram al-Šarīf. Voir notamment P. Genizah Cambr. 58 (495/1102, Fusṭāṭ ou al‑Ušmūnayn), 
P. Sicilia 129 (1177‑1180, Palerme) ; P. Richards Qasama 1 (705/1306, Jérusalem) ; P. Haram II 21 (706/1307, 
Jérusalem) ; P. Haram II 22 (707/1307, Jérusalem) ; P. Haram II 17 (707/1307, Jérusalem) ; P. Richards 
Qasama 3 (707/1307, Jérusalem) ; P. Richards Qasama 10 (707/1308, Jérusalem) ; P. Haram II 20 (708/1309, 
Jérusalem) ; P. Haram II 23 (784/1382, Jérusalem) ; P. Haram II 19 (785/1383, Naplouse) ; P. Little Court 
Records 1 (793/1391, Jérusalem) ; P. Richards Qasama 6 (795/1393, Jérusalem) ; P. Haram II 18 (796/1394, 
Jérusalem) ; P. Haram II 4 (796/1394, Jérusalem) ; P. Little Court Records 2 (797/1393‑1394, Jérusalem) ; 
P. Bauden Interpreters (822/1419, Alexandrie) ; P. Dridi Fonction (827/1424, inconnu) ; P. St. Catherine II 12 A 
(918/1513, Sainte‑Catherine) ; P. St. Catherine II 12 B (918/1513, Sainte‑Catherine).
38.  En dépit de leur différence, ils sont parfois confondus par les lexicographes qui les prennent pour des 
synonymes. Voir par exemple al‑Ǧawharī, al‑Ṣiḥāḥ, p. 632.
39.  À l’époque ottomane, le célèbre bibliographe Ḥāǧǧī Ḫalīfa (ou Kātib Čelebi) (m. 1067/1657) définissait 
la science des « clauses (šurūṭ) et des siǧill‑s » comme « la science recherchant la manière d’entériner les 
jugements établis auprès du cadi dans des documents et des registres, de manière à ce que l’on puisse les 

au t r ibunal  de  Ṭalīt216

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Karanis

Narmouthis

Théadelphie

Madīnat al-Fayyūm

al-Lahūn

Tuṭūn

Mahīmsī

Ahnās

Sidmant
Ṭalīt Bulǧusūq

al-Baṭs

Aqnā

Banhamat ?

Iṭwāb

Sinnūris

Damūya

al-Manharā
Qambašā

Dafadnū

Uqlūl

Ihrīt
Muṭūl

Talāt

Šašahā

Minyat Aqnā

Būṣīr

al-Nuwayra

Dayr al-Naqlūn

Dayr al-Qalamūn

Dayr Šallā

Tanabṭawayh

al
-M

an
hā

 (B
aḥ

r Y
ūs

uf
)

Dilya

canal du Fayoum
M

inyat Aqnā

L a c  Q ā r ū n

N
i l

5 10 15 20 25 30 kilomètres

N

S

EO

ville siège d’un cadi

village siège d’un substitut

Dilya canal

monastère

Le Fayoum au début
du ve/xie siècle

©
 M

. T
ill

ie
r –

 2
02

2

grenier

site antique

village disposant d’un amīn

Fig. 2.  Sièges attestés des institutions judiciaires dans le Fayoum du début du ve/xie siècle.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 217

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le type de document appelé maḥḍar n’a jusqu’ici fait l’objet que de descriptions fugaces et 
incomplètes qui ne permettent qu’imparfaitement d’en comprendre la fonction dans le cadre 
d’un procès 40. C’est pourquoi nous proposons dans les pages qui suivent de restituer la manière 
dont les juristes concevaient la rédaction de tels documents au tribunal, ainsi que la fonction 
qu’ils leur attribuaient. L’analyse qui suit n’a cependant pas vocation à être exhaustive. Nous 
partirons, lorsque cela est possible, des pratiques judiciaires évoquées par les sources littéraires 
à propos de Fusṭāṭ. Concernant les sources juridiques, nous mettons l’accent sur les auteurs 
les plus anciens – notamment les Égyptiens –, antérieurs au ve/xie siècle ou contemporains, 
dont les écrits sont les plus susceptibles de refléter la manière dont les rédacteurs de nos 
documents les concevaient 41.

• 1.2.1.1.  Le terme maḥḍar
La comparution au tribunal était évoquée à l’aide de la racine ḥ.ḍ.r., qui exprimait l’idée 

d’« être présent 42 ». La racine est attestée dans la documentation papyrologique judiciaire dès 
la seconde moitié du iie/viiie siècle, dans une citation à comparaître émise par le cadi de Fusṭāṭ, 
Ġawṯ b. Sulaymān al‑Ḥaḍramī, qui ordonne à son correspondant d’« amener » (impératif aḥḍir, 
forme IV) un mari récalcitrant au tribunal, vraisemblablement par l’intermédiaire d’un agent 43. 
Une série de convocations au tribunal d’al‑Ušmūnayn en Moyenne‑Égypte, paléographiquement 
datables des ive‑ve/xe‑xie siècles, emploient le même verbe mais à l’inaccompli de la forme I 
(yaḥḍuru/taḥḍuru/li‑yaḥḍura, « qu’il/elle se présente ») ; elles sont pour leur part adressées 
aux plaideurs 44. Le verbe ḥaḍara et ses dérivés étaient donc employés au tribunal dans le sens 
terminologique de « se présenter » (forme I) ou de « convoquer » (forme IV). Le substantif 
maḥḍar, nom verbal (maṣḍar) du verbe ḥaḍara, appartient au même champ sémantique de la 
comparution. Il désignait une catégorie de documents dont l’incipit était ḥaḍara fulān (« Untel 
s’est présenté… ») et qui consignaient la comparution de plaideurs au tribunal ainsi que 
les étapes de leur procès 45. Dans le texte [1], comme dans P. Tillier Rançon, le complément 

utiliser comme preuve une fois les témoins disparus ». L’auteur était néanmoins influencé, dans sa conception 
des documents judiciaires, par une procédure ottomane qui accordait à l’écrit une valeur probatoire bien 
supérieure à ce qu’acceptaient les juristes médiévaux, et avait développé des pratiques scripturaires bien 
différentes de celles du Moyen Âge, notamment par l’introduction des fameux registres appelés, eux aussi, 
siǧillāt. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf al‑ẓunūn II, p. 1045.
40.  Johansen, 1997, p. 345 ; Sijpesteijn, 2007, p. 176‑177 ; Tillier, Vanthieghem, 2016, p. 62.
41.  Pour la période mamelouke, on pourra se référer à al‑Asyūṭī, Ǧawāhir al‑ʿuqūd II, p. 453‑495.
42.  Ibn Manẓūr, Lisān al‑ʿarab, p. 102‑103.
43.  P. Tillier Fustat 1. Voir l’analyse de ce document dans Tillier, 2014b, p. 419‑422.
44.  P. Grohmann Urkunden 7 ; Chrest. Khoury I 78 ; Chrest. Khoury II 31 ; Chrest. Khoury II 32 ; 
Chrest. Khoury II 33 ; cf. P. Vind. Arab. III 75‑79. Pour une étude de ces citations à comparaître, voir Tillier, 
2014b, p. 419‑420 ; 2017, p. 129‑133. Pareilles convocations destinées à des contribuables en retard de paiement 
pouvaient être rédigées par le bureau des impôts, comme dans P. Vind. Arab. III 70‑74.
45.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 913. L’auteur propose ensuite des modèles complets de formulaires de 
maḥḍar. Voir également al‑Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 75. Cf. Ibn Mufliḥ, al-Mubdiʿ fī šarḥ al‑Muqniʿ VIII, 
p. 225. Cette définition est également implicite dans un récit où Ibn Ḥaǧar relate comment un procès-verbal fut 

au t r ibunal  de  Ṭalīt218

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’objet direct de ḥaḍara est maǧlis al-ḥukm : les parties se sont donc présentées « au tribunal ». 
Dans P. Tillier Rançon, les mots wa-huwa viennent préciser quel juge y siège. Pour al‑Ṭaḥāwī 
(m. 321/933), sans doute par souci de clarté, le complément d’objet direct devait plutôt s’énoncer 
« le cadi Untel » 46.

Le mot maḥḍar apparaît dans des récits littéraires relatifs à la judicature égyptienne 
à partir du début du iiie/ixe siècle, notamment dans un récit remontant à un greffier de 
cadi, ʿAmr b. Ḫālid 47. L’on peut donc supposer que le terme fut employé dès le premier âge 
abbasside par l’administration judiciaire pour qualifier les documents consignant la comparution 
d’individus au tribunal. Le fiqh n’entérina cependant pas tout de suite cet usage. En effet, 
maḥḍar n’apparaît pas dans le sens de « procès-verbal de comparution » dans les ouvrages 
juridiques les plus anciens – où il n’est employé que dans le sens non terminologique de 
« présence ». Ni les diverses recensions du Muwaṭṭaʾ de Mālik (m. 179/795), ni le Kitāb al-aṣl 
et le Ǧāmiʿ al-ṣaġīr d’al‑Šaybānī (m. 189/805), ni le Kitāb al‑umm d’al‑Šāfiʿī (m. 204/820), ni 
le Muḫtaṣar d’al‑Muzanī (m. 264/791-877), ni enfin la Mudawwana de Saḥnūn (m. 240/855) 
ne l’utilisent dans ce sens. Néanmoins, l’absence du terme ne signifie pas absence de la pratique 
qu’il recouvre. Dans le Kitāb al‑umm, al-Šāfiʿī insiste déjà sur la procédure écrite qui doit 
accompagner l’audience judiciaire, et évoque ainsi des documents de « témoignage » (šahāda) 
correspondant à ce qui est plus tard appelé maḥḍar. De même, comme les auteurs précités, 
al‑Šāfiʿī ne parle pas de siǧill pour désigner le document enregistrant la décision prononcée par 
un cadi, mais simplement de « jugement » (qaḍāʾ) couché par écrit 48. Il semble donc que les 
termes maḥḍar et siǧill furent adoptés par le fiqh après al-Šāfiʿī, dans le courant du iiie/ixe siècle, 
pour catégoriser des documents qui existaient déjà dans la pratique, vraisemblablement dès le 
iie/viiie siècle. La première attestation de maḥḍar dans un sens terminologique apparaît sous le 
calame du ḥanafite irakien al‑Ḫaṣṣāf (m. 261/874), dans la seconde moitié du iiie/ixe siècle 49.

Il faut cependant attendre plus longtemps pour qu’une définition précise du maḥḍar soit 
proposée. Le šāfiʿite al‑Māwardī (m. 450/1058), qui constate que la rédaction des maḥāḍir et 
des siǧillāt correspond avant tout à des usages (ʿurf) et à des coutumes rédactionnelles (šurūṭ) 

– c’est‑à‑dire que les normes qui les concernent ne reposent pas sur les sources classiques du 
droit islamique mais sur la coutume des tribunaux –, définit le maḥḍar comme le « récit » 
(ḥikāya) de l’affaire (ḥāl) et de la confrontation entre les plaideurs, incluant la plainte (daʿwā), 
l’aveu (iqrār), le déni (inkār), la preuve testimoniale (bayyina) et le serment (yamīn) 50. Selon 
le même auteur, le maḥḍar devait se décomposer en quatre parties distinctes : 1. la description 
(ṣifa) de la plainte (daʿwā), suivant les noms du demandeur et du défendeur ; 2. la réponse du 

rédigé à la suite de la comparution d’un apostat devant le cadi de Fusṭāṭ au début du ive/xe siècle. Ibn Ḥaǧar, 
Rafʿ al‑iṣr, p. 276 (trad. Tillier, 2002, p. 96‑97). 
46.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al‑ṣaġīr, p. 913. 
47.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 432 (trad. Tillier, 2012, p. 203). Sur ledit greffier, voir Tillier, 2011, p. 376. 
48.  Al-Šāfiʿī, al-Umm VI, p. 533.
49.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 87‑91, 98‑99, 212, 336, 443, 726.
50.  Al-Māwardī, Adab al-qāḍī II, p. 73‑74. Voir également al‑Rūyānī, Baḥr al‑maḏhab XIV, p. 71. Cf. Johansen, 
1997, p. 346.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 219

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


défendeur à la plainte du demandeur, c’est-à-dire soit son aveu soit sa dénégation ; 3. le récit 
(ḥikāya) de la déposition des témoins ; 4. la date de l’audience, incluant le jour, le mois et 
l’année ; al‑Māwardī recommande d’ajouter si possible la date du jour où les témoins ont été 
pris à témoin (taḥammul), mais signale que cette pratique est tombée en désuétude 51. Cette 
définition du ve/xie siècle tend à se focaliser sur un type de maḥḍar spécifique, celui qui était 
rédigé lors de l’audition de témoins. Nous verrons que d’autres catégories existaient.

• 1.2.1.2.  Minutes du tribunal ou rapport de témoins ?
La rédaction de tels documents par le cadi et son personnel soulevait de prime abord une 

question matérielle : sur quel support devaient-ils être consignés, et en puisant dans quel budget ? 
À notre connaissance, al‑Šāfiʿī est le premier à évoquer cette question. Il insiste en effet sur 
le fait que l’Imam – c’est‑à‑dire, dans la terminologie juridique, le souverain par délégation 
duquel la justice est rendue – doit, en plus du salaire (rizq) qu’il verse au cadi 52, lui accorder 
une ligne budgétaire pour acheter des feuilles ou des rouleaux de papyrus (qarāṭīs) et des ṣuḥuf 
(sing. ṣaḥīfa), peut-être des feuilles de parchemin 53. Comme l’on peut s’y attendre, les juristes 
plus tardifs, comme le Bagdadien al‑Simnānī (m. 499/1105‑1106), ne parlent plus de papyrus 
(qirṭās), mais de papier (kāġid) 54. Selon al‑Šāfiʿī, en l’absence de tels moyens, le cadi n’avait 
pas à financer ce matériel sur ses fonds propres ; il devait exiger du demandeur (c’est‑à‑dire 
celui qui portait plainte) qu’il apporte lui‑même le support, pour consigner en particulier les 
dépositions de ses témoins 55. Le šāfiʿite Ibn al‑Qāṣṣ (m. 335/946) considère quant à lui que 
le cadi ne doit pas entendre de témoignage tant qu’on ne lui a pas apporté du papyrus (qirṭās) 
afin d’établir un maḥḍar. Il risquerait autrement d’oublier la déposition 56.

L’approvisionnement du tribunal en papyrus ou autres supports d’écriture constituait donc 
un sujet de préoccupation pour les juristes. Comment procéder si le juge ne disposait pas des 
matériaux nécessaires ? Aux yeux de certains ḥanafites, la rédaction d’un maḥḍar n’était pas 
obligatoire, même si le Trésor public ou les plaideurs eux‑mêmes fournissaient au cadi le 
matériel nécessaire pour écrire 57. Al-Šāfiʿī chercha pour sa part une solution alternative. Si le 
cadi n’avait pas de quoi écrire le maḥḍar, il revenait au demandeur de lui procurer un document 
sur lequel l’objet du litige et les dépositions avaient déjà été consignés à l’extérieur du tribunal. 
Le cadi devait en conséquence s’adresser ainsi au demandeur :

51.  Al-Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 302. Cf. al-Rūyānī, Baḥr al-maḏhab XI, p. 190‑191.
52.  Sur le salaire du cadi, voir Tillier, 2009a, p. 263‑272.
53.  Al-Šāfiʿī, al-Umm VI, p. 532. Cf. al-Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 297. La ṣaḥīfa est un « feuillet » destiné 
à recevoir des écritures. Voir Ghédira, « Ṣaḥīfa », EI2, 1995, p. 863‑865.
54.  Al-Simnānī, Rawḍat al-quḍāt I, p. 345.
55.  Al-Šāfiʿī, al-Umm VI, p. 532.
56.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al‑qāḍī, p. 192.
57.  Al-Simnānī, Rawḍat al-quḍāt I, p. 345.

au t r ibunal  de  Ṭalīt220

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Si tu le souhaites, apporte une ṣaḥīfa comportant le témoignage de tes deux témoins et le récit écrit 
(kitāb) de ton litige (ḫuṣūma) ; si tu ne le fais pas, je ne peux pas t’y obliger, mais je n’accepterai pas 
que tu fasses témoigner tantôt (al‑sāʿa) un témoin sans document écrit, car je risquerais d’oublier 
son témoignage 58.

Deux options s’offraient donc au cadi qui avait besoin d’écrits pour instruire le procès et 
préparer son jugement. S’il disposait du matériel nécessaire, il faisait établir par le tribunal 
un document consignant la comparution et commençant par ḥaḍara fulān. C’est à ce type de 
maḥḍar – stricto sensu – que correspondent P. Tillier Rançon et notre procès‑verbal [1]. Dans 
le cas contraire, il revenait au demandeur de faire établir à l’extérieur du tribunal un document 
enregistrant la déposition de ses témoins, et de le remettre au cadi pour instruction du litige. Ce 
type de document, bien qu’il s’ouvre sur un incipit différent, en vint par extension à être lui aussi 
catégorisé sous l’appellation de maḥḍar. Au viie/xiiie siècle, le šāfiʿite syrien Ibn Abī l‑Dam 
(m. 642/1244) place ainsi sous la rubrique maḥḍar des documents commençant par la formule 
šahida man aṯbata šahādata‑hu (« témoigne celui qui a inscrit sa déposition ») ou hāḏā mā šahida 
bi‑hi l‑šuhūd al-musammawna fī‑hi (« voici ce qu’attestent les témoins nommés ci-dessous ») 59. 
De fait, les sources littéraires montrent que le terme maḥḍar prend parfois le sens d’un simple 
« rapport » attesté par des témoins à l’extérieur d’une procédure judiciaire, soit par anticipation, 
soit pour d’autres usages 60. C’est ainsi que de nombreuses attestations papyrologiques s’ouvrant 
sur šahida purent être dressées en vue d’un procès 61. Elles n’en constituent pas pour autant 
des procès‑verbaux d’audience judiciaire, une définition plus stricte du maḥḍar à laquelle nous 
nous tenons dans ce qui suit.

• 1.2.1.3.  Le processus de rédaction
Le plus ancien récit littéraire relatif à la rédaction d’un maḥḍar, sous le cadi de Fusṭāṭ Ibrāhīm 

b. al‑Ǧarrāḥ (en poste en 205‑211/820‑826), suggère que ce cadi n’établissait pas lui-même de tels 
documents mais confiait cette tâche à son greffier, ʿ Amr b. Ḫālid, qui couchait le procès-verbal 
par écrit puis le lisait au cadi. Ce dernier conservait le maḥḍar pendant un temps afin de réfléchir 
à l’affaire et de concevoir son opinion (raʾy). Il employait le verso pour y coucher par écrit, 
sur des lignes distinctes, les solutions préconisées par ses juristes de référence – Abū Ḥanīfa, 

58.  Al-Šāfiʿī, al‑Umm VI, p. 532.
59.  Ibn Abī l-Dam, Kitāb ādāb al-qaḍāʾ, p. 553.
60.  Voir par exemple al-Tanūḫī, Nišwār al-muḥāḍara II, p. 107 ; Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, p. 87, 148, 327.
61.  De nombreux documents de l’époque mamelouke mentionnent par ailleurs les témoins du cadi comme 
complément d’objet direct du verbe ḥaḍara, la comparution ayant eu lieu devant eux. La procédure semble 
en ce cas quelque peu différente de celle qui transparaît dans nos deux procès-verbaux (cf. Müller, 2013, 
p. 64-80), et dans la mesure où il ne s’agit pas de minutes du tribunal à proprement parler, nous ne 
prenons pas en compte ces situations dans les analyses qui suivent. Voir P. Richards Qasama 1 (705/1306, 
Jérusalem) ; P. Haram II 21 (706/1307, Jérusalem) ; P. Haram II 22 (707/1307, Jérusalem) ; P. Haram II 17 
(707/1307, Jérusalem) ; P. Richards Qasama 10 (707/1308, Jérusalem) ; P. Haram II 23 (784/1382, Jérusalem) ; 
P. Haram II 19 (785/1383, Naplouse) ; P. Richards Qasama 6 (795/1393, Jérusalem) ; P. Haram II 18 (796/1394, 
Jérusalem) ; P. Dridi Fonction (827/1424, inconnu) ; P. St. Catherine II 12 A (918/1513, Sainte‑Catherine).

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 221

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn Abī Laylā, Abū Yūsuf, Mālik. La solution qu’il choisissait était marquée, dans la marge, 
par un trait oblique (ḫiṭṭa) 62.

Les sources juridiques confirment que le cadi n’était pas supposé rédiger lui-même le 
procès-verbal de la comparution. Selon le ḥanafite al‑Ḫaṣṣāf, le plus ancien auteur à détailler 
cette procédure, le cadi devait tout d’abord écouter les témoins présentés par le demandeur. 
Si leurs dépositions concordaient avec la revendication, il devait en prendre note sur un 
billet (ruqʿa), sans doute une feuille de papyrus (ou peut‑être déjà, à son époque, de papier) 
qu’il utilisait comme brouillon et sur laquelle il avait au préalable noté la revendication du 
demandeur 63. Le maḥḍar était rédigé par le greffier (kātib) auquel le cadi transmettait ses 
notes 64. Dans notre procès‑verbal [1], une telle dichotomie entre le travail du juge et celui 
de son greffier ne s’applique pas puisque, comme nous l’avons vu plus haut, c’est le substitut 
Muḥammad b. Yaḥyā lui‑même qui rédige le procès-verbal. La présence d’une apostille et de 
témoignages exclut qu’il s’agisse d’un brouillon destiné à être ensuite recopié par son fils Razīn. 
Il faut donc en conclure que la comparution de parties d’accord entre elles sur la répartition 
d’un héritage permit au substitut, dans le cas présent, d’alléger la procédure en la menant seul 
à son terme.

Selon les juristes, le greffier ne se contentait pas de mettre au propre les notes du cadi ; 
il  devait « développer » (basṭ al‑kalām) 65, c’est‑à‑dire non seulement inclure les détails que le 
cadi n’avait pu consigner, mais également proposer une mise aux normes à l’aide des formules 
juridiques adéquates. D’après al-Ṭaḥāwī, la date de la comparution devait être précisée dès 
le début du texte, juste après le nom du cadi, ce qui correspond à la pratique que l’on relève 
dans plusieurs documents 66. Le greffier devait identifier les plaideurs en précisant leur nom, 
leur patronyme et le nom de leur grand-père paternel, leur kunya, leur profession et leur tribu, 
ainsi que leur nom d’usage (mā yuʿrafu bi‑hi) si approprié. Concernant les témoins, il devait 
également mentionner leur adresse, incluant la localisation de leur résidence, le nom de leur 

62.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 432 (trad. Tillier, 2012, p. 203). Il convient ici d’amender la traduction, 
qui rend ḫiṭṭa par « signature » alors qu’il s’agit plus vraisemblablement d’un simple « trait ».
63.  Al-Ǧaṣṣaṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 89.
64.  Pour un aperçu des qualités attendues d’un greffier dans la première moitié du ve/xie siècle, voir 
ʿAlī b. Ḫalaf al-Kātib, Mawādd al‑bayān, p. 58.
65.  Al-Ǧaṣṣaṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 88. Sur les compétences nécessaires du greffier en matière 
de rédaction des maḥāḍir, voir al-Māwardī, Adab al-qāḍī II, p. 61.
66.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 913. Voir P. Genizah Cambr. 58 (495/1102, Fusṭāṭ ou al-Ušmūnayn) ; 
P. Sicilia 129 (1177-1180, Palerme) ; P. Little Court Records 1 (793/1391, Jérusalem) ; P. Haram II 4 (796/1394, 
Jérusalem) ; P. Little Court Records 2 (797/1393-1394, Jérusalem). Cf. Ibn al-Rifʿa, Kifāyat al-nabīh XVIII, 
p. 292-293, où la date doit plutôt apparaître en fin de document, ce que l’on retrouve dans les documents 
suivants : P. Tillier Rançon (404/1013-1014, Ṭalīt) ; P. Richards Qasama 1 (705/1306, Jérusalem) ; 
P. Haram II 21 (706/1307, Jérusalem) ; P. Haram II 22 (707/1307, Jérusalem) ; P. Haram II 17 (707/1307, 
Jérusalem) ; P. Richards Qasama 3 (707/1307, Jérusalem) ; P. Richards Qasama 10 (707/1308, Jérusalem) ; 
P. Haram II 20 (708/1309, Jérusalem) ; P. Haram II 23 (784/1382, Jérusalem) ; P. Haram II 19 (785/1383, 
Naplouse) ; P. Richards Qasama 6 (795/1393, Jérusalem) ; P. Haram II 18 (796/1394, Jérusalem) ; P. Bauden 
Interpreters (822/1419, Alexandrie) ; P. Dridi Fonction (827/1424, inconnu) ; P. St. Catherine II 12 A (918/1513, 
Sainte‑Catherine) ; P. St. Catherine II 12 B (918/1513, Sainte-Catherine). 

au t r ibunal  de  Ṭalīt222

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


quartier et de leur oratoire 67. La procédure était plus délicate si une femme respectable, de 
celles qui demeuraient cloîtrées et ne montraient pas leur visage en public, devait ôter son voile 
pour se faire reconnaître. Al-Ḫaṣṣāf recommande que le cadi procède lui-même à son examen, 
puisqu’il devait, dans tous les cas, voir son visage. Le greffier pouvait donc appeler le cadi pour 
lui demander de procéder lui-même à l’identification qui était consignée dans le procès-verbal. 
Si toutefois le greffier procédait lui-même à l’identification, le cadi devait à son tour regarder 
son visage lors de la lecture du maḥḍar 68. Lorsqu’une femme malade, ou cloîtrée en raison de 
son appartenance à la haute société, ne pouvait se rendre au tribunal pour y prêter le serment 
que son adversaire réclamait d’elle, le cadi pouvait diligenter deux de ses agents à son domicile 
pour recueillir son serment. Ils apportaient alors le maḥḍar rédigé à l’audience, dans lequel 
étaient exposées les étapes précédentes du procès, et le lui lisaient afin qu’elle apprenne dans 
quelles circonstances un serment lui avait été déféré 69.

Une fois rédigé, le procès-verbal devait être lu à haute voix (sans doute par le greffier) au cadi, 
qui devait comparer ce qu’il entendait avec ses notes personnelles 70. Lorsqu’il avait ainsi vérifié 
que le maḥḍar était conforme à sa ruqʿa, le cadi devait demander confirmation au demandeur 
qu’il traduisait correctement sa revendication, puis demander au défendeur s’il en niait ou 
reconnaissait le bien-fondé, et enfin demander aux témoins confirmation que le procès-verbal 
retranscrivait correctement leur déposition. Au terme de cet interrogatoire oral, le cadi devait 
ratifier le procès-verbal en rédigeant une apostille (tawqīʿ) 71 sur le document lui‑même, sous 
la forme suivante : « Ce procès‑verbal m’a été lu en présence des témoins nommés dans le 
procès‑verbal et en présence d’Untel et d’Untel [les plaignants], et les témoins nommés ont 
témoigné devant moi de tout ce qui est mentionné et décrit dans ce document (kitāb) 72. » 
Une telle apostille correspond aux premières lignes de notre procès-verbal [1] (l. 1‑2), rédigées en 
retrait par rapport au texte principal, à gauche dans la marge supérieure, de la même main que 
le corps du maḥḍar. En l’occurrence, l’apostille ne suit pas les prescriptions des juristes : il n’y 
est pas fait mention d’une lecture oralisée ni des différents témoignages. L’essentiel s’y trouve 
néanmoins : le style subjectif, la mention de la validité (ṣaḥḥa) du document et l’expression 

67.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 98. Voir également al‑Ṭaḥāwī, al‑Šurūṭ al‑ṣaġīr, p. 920 ; Ibn al‑Qāṣṣ, Adab 
al‑qāḍī, p. 191.
68.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 99.
69.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 236. Cf. Tillier, 2009b, p. 295.
70.  Selon al-Ṭaḥāwī, le processus de collation des textes de la ruqʿa et du maḥḍar correspondait à la pratique 
du cadi de Bagdad Muḥammad b. Samāʿa (m. 233/847‑848), également auteur d’un ouvrage perdu d’adab 
al‑qāḍī (sur ce cadi, voir Tillier, 2009a, p. 48, 711, 716). Al-Ṭaḥāwī remarque toutefois que la plupart des 
cadis ḥanafites ne font pas preuve de la même rigueur. Al‑Ṭaḥāwī, al‑Šurūṭ al‑ṣaġīr, p. 1052.
71.  Le terme tawqīʿ est polysémique dans un contexte judiciaire. Il désigne la plupart du temps le « rescrit » 
qu’un cadi rédige en réponse à une pétition ; dans le cas présent, il s’agit de la marque d’enregistrement d’un 
procès‑verbal, pour laquelle nous préférons le terme français « apostille ». Nous verrons plus loin que tawqīʿ 
peut encore désigner la « souscription » des témoins au bas d’un document.
72.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 91. Voir également al‑Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 919‑920 ; Ibn al‑Qāṣṣ, 
Adab al‑qāḍī, p. 192. Cf. Johansen, 1997, p. 345.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 223

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’un témoignage. Comme nous l’avons déjà souligné, l’apostille est rédigée de la même main 
que le corps du texte, celle de Muḥammad b. Yaḥyā qui joue ici à la fois le rôle de juge et de 
greffier (fig. 3).

apostille basmala

texte 
du maḥḍar

témoignage 1

témoignage 2

Recto Verso

Fig. 3.  Mise en page d’un maḥḍar d’après le procès‑verbal [1] 7 .

Al-Ṭaḥāwī suggère qu’avant d’être entériné, le maḥḍar devait être présenté aux témoins 
afin qu’ils y rédigent leurs souscriptions ; ce n’est qu’après cette étape que le cadi ajoutait 
son apostille 74. Au ve/xie siècle, al‑Māwardī signale cependant que, la plupart du temps, les 
maḥḍar‑s ne comportent pas de souscription des témoins 75. Le document [1] édité ici comporte 
deux souscriptions rédigées au verso. Le procès-verbal P. Tillier Rançon, émis à propos d’un 
litige qui donna lieu à un procès, est pour sa part attesté par quatre témoins en plus du greffier, 
qui agit lui-même comme premier témoin. Les deux procès-verbaux se conforment donc bien 
aux instructions d’al‑Ṭaḥāwī.

Les témoins entendus à l’audience n’étaient pas toujours ceux du demandeur. Dans le 
cas particulier de la procédure épistolaire, par laquelle le cadi (A) d’une ville informait son 
confrère (B) d’une autre ville qu’une déposition avait eu lieu devant lui contre un accusé 
relevant de la juridiction de B, ladite lettre était portée par des témoins qui attestaient son 
authenticité 76. Mais le cadi destinataire de la lettre pouvait ne pas connaître les témoins qui 
l’avaient apportée, auquel cas il devait s’assurer de leur honorabilité avant d’ouvrir la lettre. Il 
faisait alors rédiger un maḥḍar enregistrant leur déposition, dans le pli duquel (fī darǧ al-maḥḍar) 

73.  Les pointillés représentent les plis.
74.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 1051.
75.  Al-Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 76.
76.  Voir Tillier, 2009a, p. 387‑392.

au t r ibunal  de  Ṭalīt224

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


il glissait la lettre en attendant que soit réalisée l’enquête de moralité 77. Ceci suppose que le 
maḥḍar était suffisamment long pour être plié et recueillir la lettre judiciaire. Nous verrons 
plus loin que c’était en effet le cas.

Les développements juridiques sur la formulation des maḥḍar-s concernent le plus 
souvent les procès‑verbaux de témoignages 78. Les auteurs ḥanafites postérieurs à al-Ḫaṣṣāf 
considèrent qu’un maḥḍar doit également être rédigé lorsque le défendeur avoue la justesse de 
la revendication, si le demandeur le réclame. Le cadi doit consigner sa déclaration sur un billet 
(ruqʿa) posé devant lui et l’envoyer ensuite au greffier pour qu’il le mette au propre. Lorsque 
le procès-verbal (maḥḍar) de l’aveu est prêt, il est lu au cadi tandis que ce dernier compare ce 
qu’il entend à ses notes. Une fois la conformité du maḥḍar établie, il doit apostiller au bas du 
procès-verbal : « Ce procès‑verbal m’a été lu en présence d’Untel et Untel, et Untel a avoué 
devant moi qu’il devait à Untel tout ce qui est nommé dans ce document 79. » La prestation de 
serment par le défendeur devait également faire l’objet d’un maḥḍar si le défendeur le réclamait 80. 
De même, en cas de refus par le défendeur de prêter serment, un maḥḍar mentionnant cette 
fin de non-recevoir devait être rédigé 81. Al‑Ṭaḥāwī mentionne une série de cas particuliers 
pour lesquels un maḥḍar était nécessaire : lorsqu’un fondé de pouvoir prouvait sa délégation 
devant le cadi 82, en cas de litige entre un exécuteur testamentaire et un débiteur du défunt 83, 
en cas de créance due par un défunt 84, d’émancipation d’un jeune homme 85, etc. De fait, toute 
audition devant un cadi devait faire l’objet d’un maḥḍar 86.

La rédaction du maḥḍar était donc en principe le travail du greffier. Bien qu’Ibn al‑Qāṣṣ 
affirme que le cadi pouvait le rédiger de sa propre main 87, al‑Ǧaṣṣāṣ (m. 370/980) explique 
que le cadi n’avait pas le temps d’assumer cette tâche, car il devait instruire d’autres plaintes 88. 
Cela suppose que, pendant que les plaideurs portaient au greffier les notes du cadi relatives à 
l’aveu ou aux témoignages pour qu’il rédige le procès-verbal, le cadi était déjà passé à l’affaire 
suivante et entendait d’autres plaideurs. Nos documents [1] et P. Tillier Rançon montrent que 
tout dépendait des circonstances. Dans les grands tribunaux de capitales provinciales, les tâches 

77.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 433. Voir également Ibn al‑Qāṣṣ, Adab al‑qāḍī, p. 354 ; al‑Simnānī, Rawḍat 
al‑quḍāt I, p. 340.
78.  En plus des sources précédemment citées, voir al‑Ǧuwaynī, Nihāyat al-maṭlab XVIII, p. 494 ; al‑Rūyānī, 
Baḥr al‑maḏhab XI, p. 190‑191 ; al‑ʿImrānī, al‑Bayān XIII, p. 119 ; Ibn Qudāma al‑Maqdsī, al-Muġnī X, p. 65‑66 ; 
Ibn Qudāma al-Maqdsī, al‑Kāfī IV, p. 244 ; al‑Rāfiʿī, al-ʿAzīz XII, p. 463 ; al‑Nawawī, Rawḍat al‑ṭālibīn XI, 
p. 140 ; Ibn al‑Rifʿa, Kifāyat al‑nabīh XVIII, p. 292‑293 ; al‑Asyūṭī, Ǧawāhir al‑ʿuqūd II, p. 374‑375 ; Ibn Mufliḥ, 
al‑Mubdiʿ, p. 224‑225 ; al‑Mirdāwī, al‑Inṣāf XI, p. 333.
79.  Al-Ǧaṣṣaṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 87. Voir également al‑Ṭaḥāwī, al‑Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 913, 1052.
80.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 917.
81.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 917. 
82.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 977.
83.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 983.
84.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 994.
85.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 999.
86.  Cf. Ibn Abī l-Dam, Kitāb ādāb al-qaḍāʾ, p. 554 ; al-Asyūṭī, Ǧawāhir al-ʿuqūd II, p. 453‑495.
87.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 191.
88.  Al-Ǧaṣṣaṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 88.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 225

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


étaient certainement divisées entre le cadi, qui devait entendre chaque jour de très nombreuses 
affaires – pas loin d’une cinquantaine si l’on en croit la littérature juridique 89 –, et ses greffiers, 
qui dressaient tous les documents nécessaires. Dans un petit tribunal rural comme celui de 
Ṭalīt, les procédures étaient sans doute plus souples. Les procès importants donnaient lieu à des 
procès‑verbaux soigneusement établis par le greffier (P. Tillier Rançon). En revanche, d’autres 
comparutions moins sensibles, utilisant le tribunal comme simple chambre d’enregistrement 
d’accords à l’amiable (procès‑verbal [1]), autorisaient que le substitut, moins débordé que les 
cadis de métropoles, rédige lui‑même le maḥḍar.

• 1.2.1.4.  La copie et l’archivage du procès‑verbal
Une fois couché par écrit, le maḥḍar devait être classé dans les archives (dīwān) du cadi, 

en attendant que ce dernier l’en sorte pour prononcer son jugement 90. Al‑Ṭaḥāwī préconise 
que le cadi le plie (yaṭwī) et le scelle à l’aide de son sceau (ḫātim) avant de le déposer dans sa 
caisse à archives (qimaṭr). Si néanmoins le qimaṭr était lui-même scellé, le maḥḍar n’avait pas 
besoin de l’être également 91. Ibn al‑Qāṣṣ ajoute que le maḥḍar plié et scellé doit comporter, 
à l’extérieur, une sorte de titre mentionnant les noms des deux parties, ainsi que la date de 
leur comparution incluant le mois et l’année – ce titre correspondait vraisemblablement, dans 
sa forme et dans sa fonction, à la tarǧama des pétitions sur lesquelles nous reviendrons plus 
loin (voir infra p. 233-236). Les archives du cadi devaient être classées par années, de sorte 
que celui-ci puisse aisément retrouver les procès-verbaux lors de la réouverture d’une affaire 92. 
Le plaideur en faveur duquel penchait le maḥḍar – le demandeur si le procès-verbal enregistrait 
la déposition de ses témoins – pouvait en réclamer une copie au cadi 93. Le procès‑verbal [1] 
ne comporte pas de titre à l’extérieur servant à le répertorier dans des archives ; il s’agit donc, 
selon toute vraisemblance, d’un exemplaire qui fut remis à l’une des parties.

• 1.2.1.5.  La fonction du maḥdar
Le maḥḍar constituait une pièce essentielle pour la poursuite du procès jusqu’à son terme. 

Si un jugement devait être rendu immédiatement après l’aveu du défendeur – cet aveu obligeant 
le cadi à le condamner 94 –, en revanche l’audition des témoins du demandeur ne suffisait pas, 
en général, à l’énoncé d’un verdict. En effet, il fallait au préalable que l’honorabilité (ʿadāla) des 
témoins soit vérifiée par le biais d’une enquête de moralité 95. Le maḥḍar avait donc le statut 
juridique d’un document de ṯubūt, c’est-à-dire qu’il se contentait de constater qu’une preuve avait 

89.  Voir Tillier, 2014a, p. 78.
90.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 336. Voir aussi al‑Māwardī, Adab al-qāḍī I, p. 220 ; II, p. 76.
91.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 915. Sur le qimaṭr, voir Tillier, 2009a, p. 400 ; 2017, index.
92.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 192.
93.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 192 ; al-Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 76.
94.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 915 ; al‑Ǧaṣṣaṣ, dans al‑Ḫaṣṣāf, Adab al‑qāḍī, p. 212.
95.  Voir par exemple Tillier, 2017, p. 292‑297.

au t r ibunal  de  Ṭalīt226

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


été produite 96. Cependant, le verdict était suspendu en attendant que la preuve soit entérinée 
par le tribunal. C’est pourquoi l’apostille (tawqīʿ) de la main du cadi, explique al‑Ǧaṣṣāṣ, était 
indispensable afin qu’un jugement (ḥukm) puisse par la suite être rendu sur la base du maḥḍar. 
L’apostille permettait d’établir ou de constater (ṯabata) que la preuve testimoniale avait bien été 
entendue 97. En son absence, aucun jugement ne pouvait être prononcé, car le maḥḍar n’était 
pas ratifié par le juge 98.

D’une manière générale, il convient de souligner que la plupart des procès s’étalaient sur 
plusieurs audiences qui pouvaient s’échelonner sur des semaines, voire des mois. Il était donc 
essentiel de conserver la trace écrite des différentes étapes, que le cadi et son personnel risquaient 
d’oublier, pour chacun des dizaines de cas entendus chaque jour 99. Si, en l’absence de preuve 
testimoniale, le défendeur prêtait serment de son innocence, le maḥḍar enregistrant cette 
prestation de serment évitait au défendeur d’avoir à le réitérer ultérieurement, par exemple 
devant un nouveau cadi 100. Comme le souligne al‑Ṭaḥāwī, chaque maḥḍar permettait de savoir, 
à chacune des reprises d’audience (istiʾnāf), où en était le procès 101. Bien que le maḥḍar serve ainsi 
d’aide‑mémoire, il ne constituait pas une preuve à lui seul. Un cadi pris de doutes, parce qu’il avait 
par exemple oublié la déposition consignée dans le maḥḍar, pouvait ainsi convoquer à nouveau 
les témoins dont la souscription (tawqīʿ) figurait au bas du maḥḍar pour les réentendre 102.

Une fois le maḥḍar rédigé et pourvu de son apostille, l’enquête (masʾala) sur les témoins 
pouvait débuter – à moins que le cadi ne les connaisse déjà pour honorables. Leur nom et leur 
adresse, nous l’avons vu plus haut, devaient apparaître sur le maḥḍar, mais al‑Ḫaṣṣāf considère 
que ces informations devaient également figurer sur un billet (ruqʿa) à part, que le cadi devait 
attacher à l’en‑tête (raʾs) du procès‑verbal et qui permettait aux enquêteurs de les retrouver 103. 
Al‑Ṭaḥāwī, qui se réfère à une époque où le papyrus était encore en usage, précise que ce billet 

96.  Voir Johansen, 1997, p. 347 ; Müller, 2010, p. 68. Cf. Ibn Mufliḥ, al‑Mubdiʿ fī šarḥ al‑Muqniʿ VIII, p. 224. 
Notons qu’un maḥḍar établissant ce type de constat n’était pas l’apanage du cadi. Au début du ve/xie siècle, 
le vizir fatimide Abū l‑Qāsim al‑Ǧarǧarāʾī fit ainsi rédiger un procès‑verbal établissant qu’une femme, qui 
s’était plainte devant lui d’avoir été indûment déclarée insensée (safīha) par le cadi, pouvait en réalité être 
considérée responsable de ses actes. Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al‑iṣr, p. 208.
97.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 194.
98.  Ibn Ḥaǧar rapporte comment, dans la première moitié du ive/xe siècle, la validité d’une créance (dayn) 
fut « constatée » (ṯabata) devant un cadi de Fusṭāṭ qui, dans un second temps, émit un jugement (asǧala) 
contre le débiteur absent. Bien que le récit ne comporte pas le terme maḥḍar, il semble bien que le verbe 
ṯabata fasse allusion à ce type de document. Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al‑iṣr, p. 183 (trad. Tillier, 2002, p. 150).
99.  Tillier, 2014a, p. 79‑81.
100.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 917, 1014.
101.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 1056.
102.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 192. Le ḥanafite al‑Simnānī note qu’en cas de perte du maḥḍar consignant 
la déposition de témoins, si le cadi en avait oublié la teneur, les témoins instrumentaires attachés au tribunal 
ne pouvaient pas témoigner de leur déposition. La situation aurait en effet correspondu à un témoignage 
rapporté (al‑šahāda ʿalā l‑šahāda), qui n’est valable qu’à condition que les premiers témoins aient chargé les 
seconds de transmettre leur témoignage. Al‑Simnānī, Rawḍat al‑quḍāt I, p. 318.
103.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 98.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 227

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


devait être scellé à l’aide d’un morceau d’argile (ṭīna) et attaché (alzaqa) au maḥḍar à l’aide d’une 
siḥāʾa, c’est‑à‑dire une « fine peau enlevée de dessus le parchemin », que l’on tordait « et dont 
on se servait pour relier les livres » 104.

• 1.2.1.6.  Au-delà du procès‑verbal : la rédaction du jugement (siǧill)
Le récit d’al-Kindī relatif aux pratiques du cadi Ibrāhīm b. al‑Ǧarrāḥ, au début du 

iiie/ixe siècle, montre que le maḥḍar servait à préparer le jugement (ḥukm) : une fois que le 
cadi avait examiné les opinions des grandes autorités juridiques, les avait résumées au verso 
du procès-verbal et avait indiqué son choix d’un trait de calame, il restituait le maḥḍar à son 
greffier pour que celui‑ci rédige (anšaʾa), sur cette base, un nouveau document appelé siǧill 105. 
Ce type de document enregistrant un jugement était supposé exister à Fusṭāṭ depuis l’époque 
sufyānide et le cadi Sulaym b. ʿItr al‑Tuǧībī (en poste 40‑60/660‑680) 106. Al‑Kindī affirme 
qu’au début de l’époque abbasside, le cadi al-Mufaḍḍal b. Faḍāla (en poste 168‑177/785‑793) 
« allongea les siǧill‑s » en y faisant copier d’autres documents comme les testaments et les 
reconnaissances de dette, mais ce qu’il entend ici par siǧill n’est pas très clair et il pourrait 
s’agir de registres judiciaires 107. Il évoque par ailleurs le siǧill dans lequel le cadi al‑ʿUmarī 
(en poste 185‑194/801‑810) enregistra son jugement « établissant » (iṯbāt) la généalogie des 
habitants d’al‑Ḥaras, qui se prétendaient d’ascendance arabe 108. Comme nous l’avons vu plus 
haut, le ṯubūt ou l’iṯbāt correspondait aussi à la fonction des maḥḍar‑s, mais l’émission d’un 
siǧill permettait d’officialiser le constat ainsi dressé et de lui conférer une force exécutoire. 
À propos de la même affaire, al‑Kindī appelle également le document comportant le jugement 
qaḍiyya, qu’il considérait donc comme un synonyme de siǧill. Un faux de ce type fut par 
ailleurs versé aux archives (dīwān) du cadi précédent, al‑Mufaḍḍal b. Faḍāla, qui étaient sous la 

104.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 920. Sur le sens de siḥāʾa, voir Lane, 1863-1893, p. 1322 ; Kazimirski, 
1860, I, p. 1064.
105.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 432 (trad. Tillier, 2012, p. 203). Voir al‑Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, 
p. 916. Des documents plus tardifs, qui se qualifient eux‑mêmes de siǧill, ont été préservés. Voir par exemple 
P. Berthold Bughra Khan 1 (474/1082, province du Yārkand en Chine), P. Haram II 1 (795/1393, Jérusalem), 
P. Haram I 26 (797/1394, Jérusalem).
106.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 310 (trad. Tillier, 2012, p. 59). Notons cependant qu’al-Kindī emploie 
aussi le terme siǧill (ou le verbe correspondant, saǧǧala) pour désigner un autre type de document enregistrant, 
par exemple, des biens que le cadi avait en gestion. Al‑Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 355, 444 (trad. Tillier, 
2012, p. 114, 219). Il parle encore de siǧill manšūr pour désigner un décret califal. Al‑Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, 
p. 362 (trad. Tillier, 2012, p. 123). À partir de l’époque fatimide, le siǧill désigne aussi le diplôme d’investiture 
d’un cadi. Voir Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, p. 58, 70, 72, 73, 75, 131, 250, 281, 282, 307, 316, 317, 319, 422, 473. Il 
convient de noter que les lexicographes de l’époque ne proposent pas de définition terminologique précise 
du siǧill et se contentent de voir en lui un simple « contrat » ou « pacte » (kitāb ʿahd/ʿuhda), ou encore un 
« document » (kitāb). Voir par exemple al‑Ḫalīl b. Aḥmad, Kitāb al‑ʿayn VI, p. 54 ; al‑Ṣāḥib Ibn ʿAbbād, 
al‑Muḥīṭ fī l‑luġa VII, p. 12 ; Ibn Sīda, al‑Muḥkam wa‑l‑muḥīṭ al-aʿẓam fī l‑luġa VII, p. 274.
107.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 379 (trad. Tillier, 2012, p. 143). Sur al‑Mufaḍḍal b. Faḍāla, voir Tillier, 
2014b, p. 425‑428.
108.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 397‑398 (trad. Tillier, 2012, p. 164‑165). Sur cette conservation des 
archives par l’institution, voir Tillier, 2009c, p. 268.

au t r ibunal  de  Ṭalīt228

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


responsabilité d’un gardien (mutawallī) corrompu 109. Ibn Ḥaǧar rapporte encore comment, au 
milieu du ive/xe siècle, un cadi de Fusṭāṭ fit établir un procès‑verbal (maḥḍar) à charge contre 
un concurrent qu’il désirait discréditer ; dans un second temps, il émit un siǧill et le fit copier 
en plusieurs exemplaires qu’il archiva dans son dīwān et confia également aux plus hautes élites 
égyptiennes – sans compter l’exemplaire qu’il expédia en Irak auprès des institutions califales 110.

Dans certains cas, le maḥḍar pouvait se transformer en siǧill sans qu’il y ait besoin de 
rédiger un nouveau document. Chez les ḥanafites, le refus par le défendeur de prêter serment 
entraînait sa condamnation sans qu’il soit possible, comme chez les mālikites et les šāfiʿites, de 
référer le serment au demandeur. Par conséquent, si un demandeur refusait de prêter serment, 
son adversaire pouvait demander au cadi qui venait de faire dresser un maḥḍar de prononcer 
immédiatement un ḥukm ; l’apostille du juge sur le maḥḍar semble avoir pu renfermer un tel 
jugement, ce qui rendait inutile la rédaction d’un siǧill distinct. Il en allait de même lorsque, 
conformément à la procédure commune aux mālikites et aux šāfiʿites, le demandeur prêtait 
serment après que celui‑ci lui avait été référé : le maḥḍar enregistrant son serment pouvait 
contenir le ḥukm du cadi dans l’apostille 111.

Lorsque l’issue du procès dépendait des témoignages produits par le demandeur, le jugement 
ne pouvait être prononcé avant que l’honorabilité des témoins ne soit vérifiée à travers le 
processus d’enquête évoqué plus haut. Une fois cette honorabilité entérinée, le cadi pouvait 
prononcer (anfaḏa) son verdict sur la base du maḥḍar portant son apostille 112. Selon Ibn al‑Qāṣṣ, 
il convenait alors que le cadi convoque le perdant du procès. Si ce dernier, comme il arrivait 
souvent, était le défendeur, le cadi lui lisait le maḥḍar, résumait les arguments qu’il avait 
présentés pour sa défense et lui exposait les preuves de son adversaire. Le défendeur avait 
encore la possibilité de réclamer un délai afin de produire de nouvelles preuves, auquel cas le 
cadi lui demandait des précisions sur leur nature. S’il était convaincu de la pertinence de la 
demande, il pouvait lui accorder un à trois jours (chez les šāfʿites), ou l’équivalent d’une ou 
deux audiences judiciaires (maǧlis, chez les ḥanafites). Si la demande du défendeur n’apparaissait 
pas justifiée, en revanche, le cadi rendait son jugement 113.

Avant tout prononcé par oral, le verdict pouvait donc donner lieu à la rédaction d’un siǧill. 
Cette rédaction, dit al‑Ṭaḥāwī, n’était pas obligatoire mais répondait à la demande explicite 
du vainqueur du procès, lorsque ce dernier souhaitait disposer d’un document juridique 
(ḥuǧǧa) à l’appui de ses prétentions et renforcer ainsi ses chances de recouvrer ses droits 114. 

109.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 398 (trad. Tillier, 2012, p. 143). 
110.  Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, 347-349 (trad. Tillier, 2002, p. 137‑138, où la traduction doit être amendée dans 
ce sens). D’autres cas de siǧill‑s par lesquels un jugement fut couché par écrit sont mentionnés par Ibn Ḥaǧar, 
Rafʿ al‑iṣr, p. 182 (trad. Tillier, 2002, p. 149), 199, 200, 329.
111.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 918. Voir également al‑Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 74.
112.  Al-Ǧaṣṣaṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 91 ; Ibn al‑Qāṣṣ, Adab al‑qāḍī, p. 194.
113.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al‑qāḍī, p. 194‑195. Dans le cas où un délai avait été accordé au défendeur pour 
réunir des preuves, al-Māwardī préconise de le mentionner dans le siǧill. Al‑Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 302.
114.  Al-Ṭaḥāwī, al‑Šurūṭ al‑ṣaġīr, p. 1084. Cf. al-Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 75.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 229

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Selon al‑Ḫaṣṣāf, le siǧill devait être rédigé (anšaʾa) sur la base du maḥḍar 115. Le siǧill reprenait 
le récit (ḥakā) des constatations (ma ṯubita ʿinda‑hu) que le cadi avait pu établir concernant 
le demandeur et des arguments (ḥuǧǧa) déployés par le défendeur. En d’autres termes, le siǧill 
reprenait le maḥḍar pratiquement terme à terme, mais sa force était néanmoins tout autre : il 
ne s’agissait plus d’un simple procès-verbal constatant des faits, mais de la consignation d’un 
jugement à valeur exécutoire et contraignante (ilzām) 116.

Dans la forme, le siǧill accusait quelques différences avec le maḥḍar. Selon al-Ṭaḥāwī, son 
incipit consistait en la formule « voici ce dont témoignent les témoins nommés dans le présent 
document » (hāḏā mā šahida ʿalay‑hi l‑šuhūd al‑musammawna fī hāḏā l‑kitāb). Lesdits témoins, 
devait préciser le siǧill, avaient été appelés à témoigner par le cadi de telle ville pour constater sa 
décision 117. Au siècle suivant, le šāfiʿite al-Māwardī propose l’incipit plus synthétique : « Voici ce 
dont le cadi Untel a appelé à témoigner » (hāḏa mā ašhada ʿ alay‑hi l-qāḍī fulān) 118. Suivait le récit 
de la comparution et de la présentation des preuves. Le document précisait que les faits avaient 
d’abord été constatés (ṯabuta) avant que, dans un second temps, le cadi n’impose (alzama) au 
perdant du procès de s’acquitter de ce qu’il devait, et ne rende un jugement (qaḍā li‑) en faveur 
du vainqueur du procès sur la base de témoignages entérinés au regard de l’honorabilité des 
témoins. Le document se terminait par la souscription des témoins, accompagnée de la date de 
rédaction 119. Al‑Ṭaḥāwī note qu’en Irak même, les usages de rédaction des siǧill-s différaient 
d’une ville à l’autre. Il privilégie pour sa part la formulation de Baṣra, qui se détache du maḥḍar 
pour reformuler l’affaire et sa conclusion, de manière synthétique, en omettant même les noms 
des témoins présentés. Il remarque toutefois qu’à Bagdad, les cadis se contentent de recopier 
dans le siǧill le texte brut du maḥḍar qu’ils font suivre de la sentence (qaḍāʾ) 120.

Comme le maḥḍar, le siǧill devait être copié en deux exemplaires, l’un conservé par le cadi 
dans ses archives et le second remis au vainqueur du procès 121. Al‑Māwardī préconise que le 
cadi appose de sa propre main, sur chaque exemplaire, son paraphe (ʿalāma) habituel, de sorte 
qu’il puisse authentifier le document et le reconnaître s’il venait à lui être plus tard présenté à 
l’appui d’une nouvelle revendication. Dans pareil cas, le cadi pourra par ailleurs comparer le 
document qui lui est soumis à la copie conservée dans ses archives. En plus du siǧill, al‑Māwardī 
invite de manière optionnelle le cadi à consigner (iṯbāt) dans son dīwān le jugement qu’il a 

115.  On notera qu’al-Kindī emploie le même verbe, anšaʾa, à propos de la rédaction des siǧill‑s 
d’Ibrāhīm b. al‑Ǧarrāḥ. Al‑Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 432 (trad. Tillier, 2012, p. 203).
116.  Al-Ḫaṣṣāf et al-Ǧaṣṣāṣ, dans al‑Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 326. Cf. al‑Asyūṭī, Ǧawāhir al‑ʿuqūd II, p. 495.
117.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 1084.
118.  Al-Māwardī, Adab al-qāḍī II, p. 76. Une formule presque identique est proposée par Ibn Abī l‑Dam, 
Kitāb ādāb al-qaḍāʾ, p. 553‑554.
119.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 1084-1085. Cf. al-Māwardī, Adab al-qāḍī II, p. 76, 302‑303 ; al‑Rūyānī, 
Baḥr al‑maḏhab XIV, p. 71.
120.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, p. 1086. Al‑Māwardī semble plutôt partisan de la méthode bagdadienne, 
comme le montre al‑Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 76. 
121.  Al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al‑ṣaġīr, p. 1085.

au t r ibunal  de  Ṭalīt230

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rendu 122, ce qui semble correspondre à la tenue d’un registre des verdicts prononcés, comparable 
au registre de pétitions carcérales qui nous est parvenu pour Fusṭāṭ au début du ixe siècle 123.

1.2.2.	 Pétitions et rescrits
Les maḥḍar-s, minutes du tribunal, constituaient le type de documentation le plus 

emblématique d’une justice fondée sur des procédures écrites. Le bon fonctionnement du 
tribunal requérait d’autres catégories de documents dont ceux édités ici sont représentatifs.

• 1.2.2.1.  Pétitions et jeux d’échelles
La soumission des plaintes au tribunal était supposée avoir lieu par oral. Le demandeur devait 

se présenter devant le cadi et exposer sa cause, si possible en présence de son adversaire. Dans 
les grands tribunaux, la rédaction de placets (ruqʿa-s) portant leurs noms était recommandée 
afin de servir de « tickets d’appel » 124. Les juristes classiques n’excluaient pas toutefois que la 
plainte soit exposée par écrit sur une pétition également appelée ruqʿa, ou qiṣṣa 125. La possibilité 
de saisir le juge par écrit pouvait s’avérer indispensable lorsque le tribunal était éloigné du lieu 
de résidence des plaideurs. La pétition [3] de notre corpus, qui est qualifiée de qiṣṣa au recto 
et de ruqʿa – si nous déchiffrons correctement – dans le rescrit [4] figurant au verso, répond 
vraisemblablement à une telle exigence. Comme nous l’avons vu, le cadi auquel elle est adressée 
était sans doute en poste à Madīnat al‑Fayyūm 126 et il n’est pas certain que Sūrus b. Ǧirǧa ait 
fait le voyage pour lui soumettre sa cause. Peut‑être la lui fit-il porter par un tiers qui devait 
passer par le centre de la dépression fayoumique.

La pétition [3] révèle cependant une procédure différente de la simple plainte devant un 
tribunal telle qu’elle est théorisée par les ouvrages de fiqh. En effet, Sūrus b. Ǧirǧa n’y expose 
pas de doléance contre un adversaire qu’il demanderait au cadi de convoquer et de condamner. 
L’affaire est plus complexe et reflète une dynamique institutionnelle impliquant deux niveaux 
de la hiérarchie judiciaire : le cadi régional et son substitut local. Cette pétition n’est pas la 
première que Sūrus a envoyée au cadi, puisque l’auteur rappelle au début l’avoir déjà sollicité 
par écrit à propos de la succession qui le préoccupe. Sūrus évoque qu’à ce stade préliminaire, il 
avait un « adversaire » (ḫaṣm), c’est‑à‑dire que la succession fit l’objet d’un procès dont on ignore 
les tenants et les aboutissants. La première pétition n’avait pas pour objectif de faire trancher 
le litige par le cadi de Madīnat al‑Fayyūm (si notre identification est retenue), mais d’amener 
ce dernier à déférer l’affaire devant le substitut de Ṭalīt. De même, la pétition [3] n’a pas pour 
objectif d’intenter un nouveau procès devant le cadi, mais de solliciter l’envoi d’instructions à 

122.  Al-Māwardī, Adab al‑qāḍī II, p. 303.
123.  Voir Tillier, Vanthieghem, 2018b.
124.  Tillier, 2017, p. 215.
125.  Tillier, 2017, p. 218, 220‑221.
126.  C’est également au cadi de Madīnat al-Fayyūm que fut adressée la pétition P. Washington Libr. of 
Congress Inv. Ar. 95 Recto éditée dans Weitz, 2022. L’hypothèse privilégiée par Lev Weitz, selon laquelle 
ladite pétition fut adressée au substitut de Talīṭ (2022, p. 55‑56), ne résiste pas à la comparaison avec nos 
documents [3‑5].

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 231

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


son substitut de Ṭalīt afin que ce dernier débloque la succession. Il n’en va pas différemment 
pour la pétition [2] dont le début manque. La plaignante, qui est vraisemblablement de Ṭuṭūn 
ou de Ṭalīt, écrit au cadi – là encore celui de Madīnat al-Fayyūm selon toute probabilité – 
non point pour que ce dernier tranche lui-même le conflit, mais pour qu’il défère son examen 
devant le substitut de Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā.

Tout se passe ainsi comme si le substitut de village avait besoin de l’autorisation explicite 
du cadi régional, au cas par cas, pour ouvrir un procès ou résoudre une affaire. La situation 
n’est pas sans rappeler les mots du ḥanafite irakien al-Ǧaṣṣāṣ qui, au ive/xe siècle, évoquait 
des « cadis de campagne » ou des « cadis de districts (rustāq‑s) » dépourvus d’autorité à statuer 
d’eux‑mêmes sur des litiges 127. Aussi peut-on se demander si notre substitut de Ṭalīt était 
habilité à entendre des plaideurs sans qu’un rescrit du cadi ne lui défère le procès. Il faudrait 
par conséquent concevoir, en ce début de ve/xie siècle, une administration judiciaire fortement 
hiérarchisée dans laquelle, comme le dossier de Qurra b. Šarīk le laisse entrevoir dès l’époque 
omeyyade 128, les plaideurs devaient commencer par s’adresser à l’instance supérieure pour que 
leur affaire soit déférée à l’échelon local. Le rescrit [4], quoique très abîmé, suggère à la l. 7 
que le cadi donne à son substitut des instructions relatives à la procédure à suivre. Il semble 
envisager deux possibilités au moins. Le terme ittifāq laisse d’un côté penser qu’un accord à 
l’amiable entre les parties (autrement dit un ṣulḥ selon la terminologie juridique en vigueur) 
pourrait être sanctionné par le substitut, auquel cas il devra en informer le cadi par écrit. L’on 
sait par ailleurs, par P. Tillier Rançon, que Muḥammad b. Yaḥyā avait l’habitude d’entériner de 
tels accords à l’amiable. Alternativement, il pourra incomber à Sūrus de produire une preuve 
testimoniale (bayyina) afin de prouver ses réclamations. Là encore, ces instructions relatives à 
la procédure rappellent les rescrits judiciaires bien plus anciens de Qurra b. Šarīk 129.

Dans la pétition [2], la plaignante n’exclut pas toutefois de comparaître au tribunal (maǧlis 
al-ḥukm) – peut-être celui du cadi – si ce dernier l’estime nécessaire, en dépit du long chemin 
qu’elle devra emprunter (l. 5). Tout se passe donc comme si le cadi régional, saisi par voie de 
pétition, pouvait décider soit d’examiner lui-même la plainte – et par conséquent de convoquer 
les plaideurs au tribunal –, soit de la renvoyer devant son substitut. Toujours dans le cas de la 
pétition [2], qui ne comporte pas de rescrit au verso, l’on ne peut exclure que le cadi ait décidé 
de trancher l’affaire en personne et, plutôt que de rédiger un rescrit à son substitut, qu’il ait 
convoqué la plaignante et son adversaire. Toutefois, le remploi de la pétition par le substitut 
Muḥammad b. Yaḥyā pour y coucher un procès-verbal signifie que le document lui était 
entre-temps parvenu, ce qui suggère que d’une manière ou d’une autre, le cadi lui déféra l’affaire.

Le genre de la pétition à l’époque fatimide commence à être bien connu, grâce en particulier 
aux travaux de Marina Rustow 130. Celles qui ont été étudiées jusqu’à présent, en grande partie 
issues de la Geniza, furent surtout adressées aux grands agents de l’État et firent l’objet d’un 

127.  Tillier, 2009a, p. 303.
128.  Tillier, 2017, p. 61, 69.
129.  Tillier, 2017, p. 63‑64.
130.  Rustow, 2020, p. 211-244. Voir également Stern, 1964, p. 91‑102 ; Nielsen, 1985, p. 9‑12.

au t r ibunal  de  Ṭalīt232

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


examen administratif au sein des dīwān-s centraux, dans le cadre de la procédure généralement 
connue sous l’appellation de maẓālim. Le document [3] est donc particulièrement intéressant 
en ce qu’il permet d’entrevoir la manière dont un plaideur s’adressait à un cadi, ainsi que le 
traitement dont une pétition pouvait faire l’objet.

Ce qui frappe de prime abord dans ce document [3] est le caractère extrêmement soigné de la 
pétition. Elle fut couchée par écrit sur une feuille de papier de grand format – l’équivalent, peu 
ou prou, d’une feuille A4 –, non point de la main de Sūrus b. Ǧirǧa, mais plus certainement par 
un professionnel, soit un notaire, soit un agent spécialisé dans la rédaction de ce type d’adresse 
et maîtrisant l’écriture dite du qalam al‑tawqīʿ  131. Il en va de même pour la pétition [2], écrite 
pour une femme. Cette caractéristique formelle rejoint donc la remarque de Marina Rustow, qui 
relève qu’à l’époque fatimide les pétitions étaient, de manière générale, l’œuvre de professionnels, 
dont certains étaient peut-être attachés d’une manière ou d’une autre à l’administration. L’on ne 
rédigeait pas une pétition comme on écrivait une lettre privée : il fallait maîtriser le style propre 
à ce genre et lui donner la forme requise 132. Par ailleurs, le document [3] inclut, dans l’angle 
supérieur gauche et avant la basmala, une tarǧama, c’est-à-dire un « titre » permettant d’identifier 
l’écrit comme une pétition (qiṣṣa), d’en connaître l’émetteur et de déduire sa provenance grâce 
à la nisba associée à son nom 133. Cette tarǧama servait à classer et à retrouver le document dans 
les archives du cadi ou d’un de ses subordonnés – puisque nous allons voir que cette pétition 
ne demeura pas dans les mains du cadi. Les traces de plis horizontaux et verticaux sur le 
document suggèrent qu’il fut plié en huit dans le sens de la hauteur, puis à nouveau en deux 
dans le sens de la largeur, de sorte qu’une fois la pétition repliée, seule la tarǧama demeurait 
visible. Il faut donc penser que le mode d’archivage des pétitions ne différait pas foncièrement 
de celui que les juristes préconisaient pour les maḥḍar‑s (voir supra).

• 1.2.2.2.  Rescrit et visa
Les pétitions [2] et [3] ne furent cependant pas archivées longtemps – voire pas du tout – par 

le cadi destinataire. La pétition [2] fut remployée au tribunal de Ṭalīt : elle fut recoupée et le 
substitut Muḥammad b. Yaḥyā y rédigea le procès-verbal [1] au verso. Au bout de combien de 
temps son contenu fut-il considéré comme obsolète et le matériau réutilisable ? Rien ne permet 
de le dire, mais l’on peut supposer qu’une fois l’affaire réglée, le document sortit rapidement 
des archives du substitut.

La pétition [3] connut un autre destin. Le cadi utilisa en effet le verso pour rédiger le 
rescrit répondant à la demande de Sūrus b. Ǧirǧa, qui lui demandait d’écrire (yuwaqqiʿ) à son 
substitut à propos de son affaire. Le rescrit est explicitement appelé tawqīʿ dans le visa [5] 
qui suit, un terme par lequel les manuels administratifs désignent les rescrits répondant aux 
pétitions portées devant les organes de gouvernement 134. Le terme tawqīʿ (pl. tawqīʿāt) est 

131.  Voir Rustow, 2020, p. 221.
132.  Rustow, 2020, p. 219, 221.
133.  Sur la tarǧama, voir Stern, 1964, p. 93 ; Rustow, 2020, p. 345.
134.  Voir par exemple Ibn al-Ṣayrafī, al‑Qānūn fī dīwān al‑rasāʾil, p. 38‑41.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 233

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


polysémique puisque nous avons vu plus haut qu’il pouvait aussi désigner l’apostille du cadi 
sur un maḥḍar ou la souscription de témoins au bas d’un document notarié 135. En tant que 
rescrit, le tawqīʿ pouvait être adressé soit au pétitionnaire, afin de répondre à sa plainte, soit à 
un organe de l’administration pour lui communiquer des instructions en lien avec la requête 
du pétitionnaire 136. Le rescrit [4] fait clairement partie de la seconde catégorie – les rescrits 
destinés à un administrateur. Un récit relatif à un cadi de Fusṭāṭ du milieu du ive/xe siècle 
suggère que de tels tawqīʿ‑s pouvaient être cachetés (maḫṭūm) avant d’être envoyés à leur 
destinataire 137.

En dépit de sa forte détérioration, quelques éléments saillants ressortent du verso de la 
pétition. Le rescrit [4] est rédigé d’une main experte par le cadi destinataire de la pétition – ou 
par son greffier – à l’intention du substitut de Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā. Le cadi s’y adresse 
directement à son correspondant – sans même tracer de basmala – en l’interpellant par le pronom 
personnel anta (« toi »), suivi de la particule de vocatif yā et de la kunya puis du nom et patronyme 
du substitut, et enfin d’une eulogie. Le rescrit ne s’embarrasse pas d’une expositio puisque le 
destinataire peut lui-même prendre connaissance de la pétition au recto, mais passe directement 
à la dispositio 138, introduite par le verbe taqifu ʿalā (litt. « tu prends connaissance de ») – qu’il 
faut sans doute comprendre comme un ordre bien qu’il ne soit pas conjugué à l’impératif 139. 
Le substitut de Ṭalīt reçoit ainsi l’instruction d’enquêter sur la succession évoquée par Sūrus 
b. Ǧirǧa et de démêler ce qui revient à ce dernier et à son fils, peut-être en réclamant une preuve 
testimoniale (bayyina, l. 7). Après une nouvelle recommandation de s’enquérir des tenants 
et aboutissants de la succession (fa‑iʿlam ʿalā ḏālika, l. 8), le cadi termine son rescrit par des 
formules pieuses incluant une bénédiction sur la famille du Prophète – rendue nécessaire par 
le contexte fatimide – et des salutations finales. Le rescrit constitue ici le principal médium de 
communication entre deux échelons de la hiérarchie judiciaire. Il ne s’agit point d’une « lettre 
de cadi à un autre cadi » (kitāb al‑qāḍī ilā l‑qāḍī) – comme il en existait entre juges de niveau 
hiérarchique équivalent pour instruire des procès dont les demandeurs et défendeurs étaient 
séparés par de longues distances 140 –, mais d’un simple billet contenant des instructions à 
appliquer et valant délégation de pouvoir pour résoudre l’affaire.

La mise en page du rescrit doit retenir notre attention. Le verso de la pétition est divisé 
en deux colonnes qui ne sont pas séparées par autre chose que le pli central. Il semble donc 

135.  Sur cette ambiguïté, voir également Rustow, 2020, p. 220.
136.  Rustow, 2020, p. 255. Ibn Ḥaǧar préserve plusieurs allusions aux rescrits que les cadis de Fusṭāṭ écrivaient 
en réponse à des pétitions. Voir par exemple Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al‑iṣr, p. 198 (trad. Tillier, 2002, p. 167), 230, 
247, 274 (trad. Tillier, 2002, p. 94), 331 (trad. Tillier, 2002, p. 126), 376 (trad. Tillier, 2002, p. 169).
137.  Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr, p. 376 (trad. Tillier, 2002, p. 169). La maigre documentation conservée n’offre 
cependant aucun exemple de cachet qui eût été apposé sur un tawqīʿ – on notera d’ailleurs que les sceaux 
imprimés disparurent lorsque que le papier remplaça le papyrus au ive/xe siècle.
138.  Sur ces catégories que l’on retrouve habituellement dans les rescrits ou les décrets, voir Stern, 1964, p. 109.
139.  Sur la tendance au remplacement de l’impératif par le simple inaccompli dans les documents égyptiens, 
voir Hopkins, 1984, p. 136, § 138 b.i.
140.  Voir Tillier, 2009a, p. 366‑392.

au t r ibunal  de  Ṭalīt234

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


que le cadi ou son secrétaire ait replié la pétition en deux avant d’y coucher le rescrit sur la 
partie gauche, laissant ainsi volontairement vide la colonne de droite. Par ailleurs, le rescrit ne 
commence pas en haut de la page, mais à peu près au tiers, juste en dessous du troisième pli 
horizontal, comme si la pétition avait également été pliée dans le sens de la hauteur avant que 
le rescrit ne soit tracé. Ce choix de ne pas débuter le rescrit en haut de la page et de limiter 
sa largeur à la moitié de celle‑ci permettait vraisemblablement de le distinguer du texte de la 
pétition figurant au verso. Pareille mise en page s’observe dans au moins une autre pétition 
d’époque fatimide (P. Utah Inv. 1137) 141 et devient courante dans les actes juridiques de l’époque 
mamelouke : dès lors que l’on procédait à une addition, le texte était rédigé dans la partie gauche 
du coupon en partant de la mi-hauteur. Cette pratique réduisait toutefois l’espace d’écriture 
et contraignait le cadi à la concision. Notre juge, qui s’efforça d’écrire jusqu’au rebord de la 
marge inférieure afin de ne laisser aucune place, dut laisser des espaces vides aux lignes 10 et 12 
pour mieux répartir ce qu’il lui restait à écrire.

La colonne laissée libre à droite fut utilisée par le substitut Muḥammad b. Yaḥyā pour 
rédiger ce que nous avons appelé un « visa ». Nous ignorons quel terme arabe pouvait désigner 
cette partie – peut-être, compte tenu de la polysémie du mot tawqīʿ, était‑elle considérée 
également comme le « rescrit » du substitut à un agent subalterne, le šayḫ Abū Ṣāliḥ. Ce visa 
adopte néanmoins une forme quelque peu différente de celle du rescrit cadial, puisqu’il se 
présente comme une lettre précédée d’une adresse. Le style, épistolaire, commence par une 
basmala, à laquelle succèdent des vœux de bonne santé. Puis vient une expositio : le substitut 
informe son destinataire, l’agent du dépôt, de l’arrivée de la pétition munie du rescrit cadial. 
La dispositio adopte le même style direct que le rescrit, en interpellant le destinataire par le 
pronom personnel anta et en lui demandant de « prendre connaissance » (taqifu ʿalā) du rescrit 
situé dans la colonne de gauche. L’agent subalterne se voit ordonner de le mettre à exécution 
et de débloquer l’héritage sous séquestre. Là encore, la disposition du texte sur la feuille ne 
doit rien au hasard. Le visa ne commence qu’en dessous du cinquième pli en partant du haut, 
c’est-à-dire à peu près à mi-hauteur du rescrit cadial.

Grâce à cette mise en page – malgré l’absence de marge entre les deux colonnes du verso – 
les trois textes se distinguent au premier coup d’œil, allant du plus long au recto (pétition) 
jusqu’au plus court (visa) à l’image d’un escalier descendant (fig. 4). Parti de Ṭuṭūn sous forme 
de pétition, le document arriva à Madīnat al‑Fayyūm entre les mains du cadi, qui le renvoya 
à son substitut à Ṭalīt, avant que ce dernier ne le transfère muni de son visa vers son point 
de départ. Par quel moyen de communication le document fit‑il ces allers et retours dans 
le Fayoum ? Il est peu probable que les tribunaux de Madīnat al‑Fayyūm et de Ṭalīt aient 
disposé de courriers. Aussi le plus vraisemblable est-il que les documents aient circulé entre 
ces lieux par l’intermédiaire de voyageurs qui sillonnaient les routes du Fayoum pour des 

141.  Ce n’est cependant pas le cas du rescrit qui figure au dos de P. Wash. Libr. of Congress Inv. Ar. 95 
– déjà mentionné plus haut – dont l’écriture, particulièrement mal maîtrisée, suggère qu’il fut écrit par un 
juge aux compétences scribales limitées.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 235

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


raisons diverses. On ne peut par ailleurs exclure que Sūrus b. Ǧirǧa, ou l’un de ses proches, 
ait lui-même convoyé le document à l’occasion d’un déplacement.

tarǧama

basmala

texte 
de 
la 

pétition rescrit
du

cadi

visa du
substitut

basmalaadresse

Recto Verso

	       Fig. 4.  Mise en page de la pétition [3], de son rescrit [4] et du visa [5] 14 .

2.	 Des partages successoraux

2.1.	 Une famille de notables coptes à Ṭūṭūn

2.1.1.	 Les Banū Ǧirǧa
Les deux documents que nous éditons ici sont liés par plusieurs éléments communs. Ils 

concernent tout d’abord un personnage appelé soit Sūrus b. Ǧirǧa, soit Sawīrus b. Ǧirǧa. Or, 
l’on sait depuis longtemps que la graphie Sūrus سورس est interchangeable avec la graphie 
Sawīrus 143  سويرس. Ils mentionnent en outre le même substitut judiciaire (mustaḫlaf) à Ṭalīt en la 
personne d’Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Yaḥyā, ce qui n’est pas en soi un argument dirimant 
dans la mesure où ce genre de substitut devait être amené à traiter un grand nombre d’affaires, 
y compris pour de petites bourgades comme Ṭalīt ou Ṭuṭūn. Enfin, ces deux documents ont 
été offerts en 1894 à la collection de Berlin par l’intermédiaire de l’imprimeur et philanthrope 
Rudolph Mosse (1843‑1920) 144, en même temps que d’autres documents provenant du 

142.  Les pointillés représentent les traces de pliage.
143.  Crum, 1905, p. 300-301.
144.  La collection de ce mécène allemand provient exclusivement du Fayoum méridional, tant pour les 
papyrus que pour les papiers et les parchemins, quelle que soit la langue. La plupart des pièces de sa collection 
furent acquises en Égypte, par l’entremise de l’égyptologue Heinrich Brugsch (1827‑1894), dans le cadre 

au t r ibunal  de  Ṭalīt236

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Fayoum méridional, principalement de Ṭuṭūn 145 et, dans une moindre mesure, d’Uqlūl 146 et 
de Narmūda 147. Bien que le doute subsiste quant à l’identité des autres protagonistes – nous 
allons y revenir –, ces différents points communs suggèrent que les deux documents proviennent 
des archives des Banū Ǧirǧa bien connues par ailleurs, et qu’ils contribuent à documenter 
cette famille copte 148.

Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa appartenait à une riche famille de notables de Ṭuṭūn, où il vécut 
à la fin du ive/xe et au début du ve/xie siècle. Fils de Ǧirǧa b. Šanūda, il avait deux sœurs 
nommées Qarīhawa et Suriyya, ainsi qu’un frère appelé Mīnā b. Ǧirǧa, lui aussi un riche 
notable de Ṭuṭūn 149. Mīnā demeure jusqu’aujourd’hui le plus connu des deux frères. Ses 
moyens financiers et son pouvoir au sein du village transparaissent dans P. Berl. Arab. I 14 
(ramaḍān 404/6 mars 1014), dans lequel Mīnā passe un accord à l’amiable avec deux musulmans 
originaires du village de Dafadnū, dans le Fayoum méridional, et s’engage à leur payer une 
compensation de trente dinars pour un cheval tué à Ṭuṭūn. Il est difficile de dire si dans ce cas 
Mīnā agissait à titre privé ou en tant que représentant du village, mais la somme qu’il déboursa 
pour mettre fin au litige était considérable. L’origine de la fortune de Mīnā b. Ǧirǧa est inconnue ; 
il est cependant établi qu’il était assez riche pour posséder des esclaves dont la valeur totale 
s’élevait, pour ceux que nous connaissons, à 62 dinars 150, ainsi qu’un cheval acquis au prix de 
16 dinars 151. L’homme était en outre propriétaire de biens immobiliers dans le village : il acheta 
ainsi avec son frère Sawīrus b. Ǧirǧa – et un autre associé copte nommé Sawīrus b. Sawṭ – un 
moulin 152 et, toujours avec son frère, un bâtiment ou une partie de bâtiment identifié comme 
une isqāla 153 pour un montant compris entre 3,5 et 10,5 dinars. Le patrimoine immobilier de 
Mīnā dut être plus conséquent encore qu’il n’y paraît dans les documents répertoriés à ce jour ; 

de fouilles ou d’achats réalisés auprès de marchands de Giza. Sur ce collectionneur et sa collection, voir 
Helmbold‑Doyé, 2017.
145.  L’important fonds arabe provenant de Ṭuṭūn n’a été que partiellement édité à ce jour, principalement dans 
Abel (1896‑1900), et dans Rāġib (2002). Dans le cadre de l’habilitation à diriger des recherches qu’il prépare, 
N. Vanthieghem examine l’ensemble du fonds afin de restituer une histoire du village du viie au xiie siècle.
146.  Les actes d’Uqlūl ont été pour partie rassemblés dans le volume récent de Rāġib, 2016. On distingue deux 
ensembles assez cohérents : (1) les archives de ʿ Abd al‑Raḥīm b. Barmūda ; (2) les archives de la famille de ce dernier.
147.  Les actes découverts à Narmūda concernent la famille des Abū l-Dīn et ont été publiés dans Rāġib, 1995.
148.  Nous employons le terme « copte » dans le sens d’Égyptien autochtone adhérant a priori au christianisme. 
Les archives des Banū Ǧirǧa ont été identifiées par Yūsuf Rāġib et éditées partiellement par lui et par 
d’autres. Sur ces archives, voir Ragheb, 2012, en part. p. 459. Les premiers documents furent édités dans 
Abel, 1896‑1900, d’autres dans Grohmann, Khoury, 1993, d’autres enfin dans Rāġib, 2002. 
149.  Toute la fratrie est mentionnée dans le document inédit P. Lond. BL Inv. 4684 (7).
150.  Il s’agit de la somme des prix mentionnés dans P. Vente 9 et 11.
151.  P. Vente Appendice 1.
152.  Chrest. Khoury I 57.
153.  Mentionné dans l’inédit P. Berol. Inv. 24024 (388/998). Le sens du mot isqāla n’est pas clair : on peut 
se demander s’il ne s’agit pas d’un emprunt au latin scala, passé en grec (P. Col. X 291, 6 et P. Oxy. XVI 
1925, 42) et attesté une fois en copte (Förster, 2002, p. 733), si bien qu’on pourrait y voir une « passerelle ».

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 237

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


c’est du moins ce que suggère la mention d’un microquartier familial, qualifié de « voisinage » 
(ǧiwār) de Mīnā b. Ǧīrǧa dans un document inédit 154.

Mīnā b. Ǧirǧa semblait engagé dans des affaires commerciales, comme le suggère un 
document mentionnant l’extinction d’un contentieux qui l’opposait à un marchand de 
fruits (fakkāh), sans doute à propos de denrées qui n’avaient pas été réglées 155. Il est cependant 
impossible de savoir si Mīnā était censé approvisionner le marchand contre un paiement 
anticipé – il est question de poisson (samak) – ou s’il avait lui-même reçu des marchandises 
sans s’en acquitter. Il est sûr en revanche qu’il pratiquait le prêt sur gage : ses deux fils, Šanūda 
et Rabhayil/Rabāyil, reçurent ainsi en rabīʿ II 407/septembre‑octobre 1016 l’intégralité 
des 5 dinars que leur père avait prêtés à un certain Baǧūs b. Murqus, habitant Qambašā, 
contre la mise en gage de deux bracelets en or 156. Mīnā b. Ǧirǧa est attesté pour la première 
fois dans un document daté du 7 ramaḍān 372/24 février 983 157 et pour la dernière fois le 
1er ramaḍān 404/6 mars 1014 158. La date de sa mort se situe quelque part entre cette dernière 
attestation et rabīʿ II 407/septembre‑octobre 1016, date à laquelle ses deux fils accusèrent 
réception du remboursement du prêt accordé à Baǧūs b. Murqus. Son frère, Sawīrus b. Ǧirǧa, 
mourut bien plus tard, puisqu’il fut encore, en ǧumādā II 423/mai‑juin 1032, partie prenante 
dans une querelle qui l’opposa avec ses neveux, Šanūda et Rabhayil/Rabāyil, à un dénommé 
Ṯiyudur, l’héritier de Sawīrus b. Sawṭ, avec lequel Mīnā et lui avaient acheté un moulin près 
de trente ans plus tôt 159.

2.1.2.	 Sūrus b. Ǧirǧa, chef d’une famille recomposée ?
Sūrus ou Sawīrus b. Ǧirǧa est beaucoup moins connu, puisqu’il était surtout documenté 

jusqu’à présent par P. Tillier Rançon, daté de 404/1013-1014. Dans ce procès-verbal de 
comparution en justice, il apparaît comme débiteur d’un certain ʿAbd Allāh b. Furayǧ et 
affronte ʿAlī al-Muslimānī qui défend les intérêts de ce dernier. Sūrus nie être débiteur, mais 
pour éviter le serment qui lui est déféré, préfère passer un compromis (ṣulḥ) avec son adversaire 
et rachète son serment pour un demi-dinar.

Les deux documents que nous éditons ici permettent de compléter quelque peu le tableau 
familial. Les textes [1] et [3] offrent de troublantes similitudes qui suggèrent qu’ils sont tous 
deux liés à la même affaire. L’un comme l’autre suggèrent l’existence de fratries composées 
de deux garçons et d’une fille, dont certains sont décédés. Dans la pétition [3], ils ne sont 
pas nommés mais présentés comme les enfants de Sūrus. Dans le procès-verbal [1], il s’agit 
d’Anasṭās (dont le patronyme n’est pas précisé), de Ǧirqa b. Qirunta et de Dakahīl bt. Qirunta. 
Les deux derniers, au moins, ne sont donc pas les enfants de Sūrus, mais Anasṭās pourrait être 

154.  L’inédit P. Lond. BL Inv. 4684 (6), 8.
155.  Chrest. Khoury I 41.
156.  L’inédit P. Berol. Inv. 8008, dont Ludwig Abel a donné en son temps un fac-similé sans transcription 
(P. Berl. Arab. I 22).
157.  P. Vente 9.
158.  P. Berl. Arab. I 14
159.  L’inédit P. Berol. Inv. 8173, où l’on notera d’ailleurs que le nom Sawīrus est orthographié Sūrus.

au t r ibunal  de  Ṭalīt238

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


son fils. Les liens familiaux qui unissent ces différents individus dépendent de l’identité de 
deux femmes, la Dabidawe du procès-verbal [1] et la Bint Anasṭās b. Ḥīla dont la succession 
fait l’objet de la pétition [3]. De cette identification dépendent trois hypothèses :

Hypothèse 1. L’on pourrait tout d’abord penser que Dabidawe et Bint Anasṭās sont une 
seule et même personne, à savoir l’épouse de Sūrus. D’après la pétition [3], Sūrus et Bint Anasṭās 
auraient eu ensemble trois enfants, deux garçons et une fille. Il est possible que l’un de ces 
garçons soit l’Anasṭās mentionné dans le procès-verbal [1], car il était fréquent de porter le 
nom de son grand-père – en l’occurrence, Anasṭās serait le nom de son grand-père maternel. 
D’après le procès-verbal [1], Dabidawe eut pour époux un certain Qirunta avec lequel elle eut 
une fille et un fils respectivement nommés Dakahīl et Ǧirqa. Si Dabidawe et Bint Anasṭās 
sont la même femme, il faudrait en conclure que son mari Qirunta décéda de manière précoce 

– le divorce chez les chrétiens d’Égypte n’étant pas aussi courant qu’il pouvait l’être chez les 
musulmans – et qu’elle épousa Sūrus en secondes noces.

En raison de la similitude des deux fratries, il serait tentant de déduire que la pétition [3] 
fait référence à Ǧirqa et à Dakahīl en les présentant comme les enfants de Sūrus alors qu’il ne 
s’agit que de ses beaux-enfants. Il n’y aurait donc que trois enfants en tout : Anasṭās, Ǧirqa 
et Dakahīl, dont les deux derniers ne seraient pas les enfants biologiques de Sūrus, mais ses 
enfants adoptifs. Cette hypothèse suppose que la mort de Ǧirqa fut antérieure à la pétition [3], 
puisque sa sœur Dakahīl est présentée comme vivante dans le procès-verbal [1] alors qu’elle 
est morte au moment de la rédaction de la pétition [3]. Cela signifierait par conséquent que 
la succession de Ǧirqa fut réglée avant celle de sa mère Dabidawe bt. Anasṭās. Cela pourrait 
a priori paraître improbable, dans la mesure où les biens de Ǧirqa devraient inclure ceux qu’il 
avait hérités de sa mère (fig. 5).

Dakahīl ♀Anasṭās ♂

Sūrus ♂ 

Ǧirǧa ♂

Mīnā ♂ Dabidawe ♀ Qirunta ♂ 

Ǧirqa ♂
† 404/1013

Šanūda ♂

Anasṭās ♂

Ḥīla ♂

Fig. 5.  Famille de Sūrus selon l’hypothèse 1.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 239

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hypothèse 2. Cette improbabilité pousserait donc, tout en identifiant Dabidawe à 
Bint Anasṭās, à conclure à l’existence de deux fratries : Ǧirqa et Dakahīl d’un côté (enfants de 
Dabidawe et de Qirunta) ; Anasṭās, son frère et sa sœur de l’autre (enfants de Dabidawe et 
de Sūrus). En ce cas, cela signifierait que la pétition [3] ne mentionne pas les beaux-enfants de 
Sūrus mais uniquement ses enfants biologiques, dont deux seraient morts depuis le décès de 
Dabidawe. Dans la mesure où l’on sait par le procès-verbal [1] qu’un fils de Dabidawe est aussi 
décédé, ce serait là un curieux hasard. Par ailleurs, si Dabidawe a eu cinq enfants au total, il 
paraît étrange que Sūrus ne fasse aucune mention de ses deux beaux‑enfants dans sa pétition.

Hypothèse 3. En dépit de la suggestion précédemment énoncée dans l’hypothèse 1, la 
Dabidawe du procès-verbal [1] et la Bint Anasṭās de la pétition [3] pourraient ne pas être la même 
personne, et les similitudes dans les compositions familiales reflétées par les deux documents 
n’être que des coïncidences. Le plus probable est alors que Dabidawe soit la femme de Ǧirǧa 
et la mère de Sūrus, auquel cas Anasṭās serait le frère ou demi‑frère de Sūrus, et Ǧirqa et 
Dakahīl seraient ses demi-frère et demi-sœur. Dabidawe aurait épousé Ǧirǧa en secondes noces 
après avoir été mariée à Qirunta. Bint Anasṭās serait l’épouse de Sūrus. Les deux documents 
refléteraient donc d’un côté les collatéraux de Sūrus au moment du décès de sa mère, et de 
l’autre ses descendants au moment du décès de son épouse. La principale faiblesse de cette 
hypothèse est qu’elle n’explique pas pourquoi les autres frères et sœurs connus de Sūrus ne sont 
pas évoqués dans la succession de Ǧirqa. La seule possibilité serait alors que Mīnā, Qarīhawa 
et Suriyya d’un côté, et Ǧirqa de l’autre, ne soient pas unis par des liens de parenté et n’aient 
donc pas le même père (fig. 6).

Dakahīl ♀Anasṭās ♂Sūrus ♂ 

Ǧirǧa ♂ Dabidawe ♀ Qirunta ♂ 

Ǧirqa ♂
† 404/1013

Šanūda ♂

♂ ♂ ♀

Bint Anasṭās ♀

? ♀ 

Mīnā ♂Qarīhawa ♀ Suriyya ♀

Ḥīla ♂

Anasṭās ♂

Fig. 6.  Famille de Sūrus selon l’hypothèse 3.

Bien qu’elle implique de multiples recompositions, cette hypothèse 3 n’est sans doute pas à 
exclure et c’est pourquoi nous continuerons de la prendre en considération dans ce qui suit. Il 
faudrait en ce cas concevoir les deux successions comme totalement distinctes et distantes de 
plusieurs années. Néanmoins, la complexité de ce scénario n’en fait pas le plus vraisemblable. 

au t r ibunal  de  Ṭalīt240

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’hypothèse 2 paraît la moins probable et nous pensons pouvoir l’exclure. Si l’on privilégie 
enfin l’hypothèse 1, les deux successions impliqueraient Sūrus ainsi que ses enfants biologiques 
et adoptifs, et la chronologie des événements serait la suivante :

– Peu avant muḥarram 404/juillet-août 1013, Dabidawe bt. Anasṭās meurt et son mari, 
Sūrus, en appelle aux autorités judiciaires islamiques pour organiser sa succession. Il fait 
référence à cette première sollicitation au début de la pétition [3]. À sa mort, Dabidawe 
laisse trois enfants : Ǧirqa et Dakahīl qu’elle a eu de feu son mari Qirunta, et Anasṭās 
qu’elle a eu de Sūrus. Au moins un des enfants est mineur, ce qui occasionne des délais 
supplémentaires dans le traitement de la succession.

– En muḥarram 404/juillet-août 1013, Ǧirqa meurt alors que la succession de sa mère n’est 
pas encore liquidée. Sa propre succession est organisée et le procès-verbal [1] entérine la 
part reçue par Dakahīl. Elle reçoit un tiers des biens de son frère, ce qui suggère que son 
demi‑frère Anasṭās et son beau‑père Sūrus héritent chacun d’un tiers également – cette 
hypothèse souffre cependant du fait que Sūrus ne devrait pas être considéré comme 
héritier, n’étant que le beau-père de Ǧirqa.

– Peu de temps après, Dakahīl meurt à son tour. On ne sait rien de sa succession. La mort 
des deux beaux‑enfants de Sūrus complique la succession de leur mère. Les parts qui 
auraient dû revenir à Ǧirqa et Dakaḥīl sont fusionnées et jointes à celle d’Anasṭās, qui est 
vraisemblablement leur seul héritier. L’ensemble de la succession est mis sous séquestre 
en attendant que la situation et les liens familiaux s’éclaircissent.

– Sūrus écrit la pétition [3] au cadi pour débloquer la succession de Dabidawe et que son 
fils Anasṭās comme lui puissent recevoir leurs parts respectives. Le cadi ordonne que les 
biens qui leur reviennent leur soient délivrés. L’on ne peut exclure que P. Tillier Rançon, 
daté de 404/1013‑1014 comme le procès-verbal [1], doive être interprété dans le contexte 
des suites de cette succession, par exemple une dette que n’aurait pas honorée Dabidawe 
et dont ses ayants droit auraient dès lors hérité, mais rien ne permet d’en être certain.

2.1.3.	 Le devenir des Banū Ǧirǧa
Des trois enfants de Dabidawe, seul Anasṭās, le fils de Sūrus/Sawīrus, était encore vivant 

au moment de la rédaction de la pétition [1]. Qu’advint‑il de lui ? Survécut-il à son père ou 
cette branche de la famille s’éteignit-elle ? Nul ne peut le dire. Mīnā b. Ǧirǧa eut en revanche 
une postérité heureuse qui conserva la jouissance d’une fortune de grande ampleur et d’un 
important patrimoine immobilier. Comme nous l’avons déjà vu, il eut deux fils, Šanūda et 
Rabhayil/Rabāyil, dont le second est un peu mieux connu que le premier. Ayant hérité des 
biens de leur père, ils entretinrent son patrimoine, veillant à leurs intérêts, réclamant les 
créances qui lui étaient encore dues 160 et faisant valoir leurs droits sur le moulin acheté, avec 
d’autres, par leur père 161. Rabhayil/Rabāyil racheta à ses tantes, Qarīhawa et Suriyya, les 

160.  L’inédit P. Berol. Inv. 8008, dont L. Abel a donné en son temps un facsimilé sans transcription 
(P. Berl. Arab. I 22).
161.  L’inédit P. Berol. Inv. 8173, où l’on notera d’ailleurs que le nom Sawīrus est orthographié Sūrus.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 241

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


parts de la maison dont elles avaient hérité de leur père Ǧirǧa b. Šanūda 162 ainsi qu’une 
maison‑tour (burǧ) située dans le microquartier qui portait le nom de Mīnā b. Ǧirǧa 163. Il 
possédait également quelques terres 164. Les deux fils de Rabhayil/Rabāyil, Marqūra et Buṭrus, 
furent des investisseurs immobiliers encore plus actifs : ils acquirent respectivement des 
immeubles ou parties d’immeubles – deux chambres (ġurfa) 165, deux maǧlis 166, une chambre et 
un vestibule 167, une nouvelle chambre 168 –, mais aussi des lopins de terre – ils achetèrent ainsi 
une première fois un feddan de terre non plantée de palmiers ou d’arbres (arḍ sawdāʾ) 169, puis 
deux feddans 170. L’ensemble de ces transactions immobilières, conclues en huit années à peine, 
s’élevait à 47 ⅓ dinars. Les deux frères se portèrent aussi acquéreurs d’une demi‑jument qu’ils 
rachetèrent au prix de 10 dinars. Comme son grand‑père Mīnā b. Ǧirǧa, Marqūra b. Rabāyil 
semble avoir joué le rôle de banquier pour certains habitants de sa région : dans un document 
écrit de sa main, il autorise le porteur du billet à se faire remettre le restant de dix dinars qui 
étaient en dépôt chez lui pour le paiement d’une dette de 4 ⅓ irdabbs de blé 171. Comme son 
grand‑père, Marqūra b. Rabāyil semble également avoir exercé des fonctions édilitaires au sein 
du village. Dans une lettre inédite, un membre du clergé – probablement l’évêque du Fayoum –, 
lui écrit pour lui demander d’enquêter à propos de vols qu’auraient commis un certain Murqus 
et son fils dans une église et un monastère 172. En attendant les conclusions de ses investigations, 
Murqus et son fils se voient temporairement excommuniés. À en juger par la paléographie et la 
phraséologie, c’est sans doute le même évêque qui lui demande d’intervenir dans une querelle 
qui implique, semble‑t‑il, un moine nommé Qūrīl et un certain Qallūs concernant la moisson 
d’un champ de trèfle (barsīm) 173.

Ce tableau, un peu vite brossé, permet de mieux saisir l’histoire familiale de Sūrus/Sawīrus 
b. Ǧirǧa. Loin d’être un simple quidam, il appartenait à cette notabilité de Ṭuṭūn capable 
d’investir massivement dans l’immobilier au point de créer un microquartier, de prêter de 
l’argent, d’acheter esclaves et animaux. Sa famille possédait en outre des terres qu’elle affermait 

162.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (7) (rabīʿ II 405/septembre‑octobre 1014).
163.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (6) (raǧab 417/août‑septembre 1026).
164.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (10) (1er šawwāl 456/16 septembre 1064), qui mentionne un lopin 
de terre lui appartenant et contigu à une propriété achetée par ses deux fils.
165.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (12) (ḏū l‑ḥiǧǧa 447/février‑mars 1056).
166.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (14) (muḥarram 454/janvier‑février 1062).
167.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (11/1) (raǧab 455/juin‑juillet 1063).
168.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (11/2) (raǧab 455/juin‑juillet 1063).
169.  Chrest. Khoury II 20 (15 šaʿbān 456/2 août 1064).
170.  L’inédit P. Lond. BL Inv. Or. 4684 (10) (šawwāl 456/septembre‑octobre 1064).
171.  Chrest. Khoury I 46 (454/1062‑1063). Le texte présente plusieurs mélectures dues au premier éditeur ; 
nous les signalons en passant : l. 3‑4, au lieu de mūdaʿa ʿan Buṭrus b. Ibrāhīm li‑ʿAbd al‑Munʿim | b. ʿAtik, il 
faut lire mūdaʿa ʿ an Buṭrus b. Afrahām li‑ʿAbd al‑Munʿim | b. ʿUbayd ; l. 4‑5, à la place de min al-qamḥ arbaʿa 
arādib wāfiya | bi‑l‑Sarī, on déchiffrera min al‑qamḥ arbaʿa arādib wa‑ṯulṯ | bi‑l‑Sarī et, l. 9, on lira dans la 
formule finale, non pas les mots tawfīqī bi‑Llāh, mais ḥasbī wa‑ṯiqatī bi‑Llāh.
172.  P. Berol. Inv. 8065.
173.  Kamal, 2022, p. 372‑375.

au t r ibunal  de  Ṭalīt242

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à de petits cultivateurs contre de lourds loyers, compte non tenu de l’impôt foncier (ḫarāǧ). 
Pour défendre leur fortune et leur réputation, les membres de cette famille n’hésitèrent point à 
recourir aux tribunaux islamiques, allant jusqu’à user des plus fines subtilités du fiqh, comme le 
procédé de rachat du serment (iftidāʾ al‑yamīn) qui permettait chez les šāfiʿites de se soustraire 
à une prestation de serment en renonçant à une partie de ses droits (fig. 7).

Dakahīl ♀Anasṭās ♂

Sūrus ♂ 

Ǧirǧa ♂

Mīnā ♂ Dabidawe ♀ Qirunta ♂ 

Ǧirqa ♂
† 404/1013

Šanūda ♂

Qarīhawa ♀ Suriyya ♀

Anasṭās ♂

Šanūda ♂ Rabāyil ♂

Marqūra ♂ Buṭrus ♂

Ḥīla ♂

Fig. 7.  Les Banū Ǧirǧa (d’après l’hypothèse 1).

2.2.	 Des partages successoraux

La principale question juridique qui surgit à la lecture de ces documents est celle du droit 
sur lequel reposaient les partages successoraux entre chrétiens sanctionnés par les autorités 
musulmanes : étaient-ils conformes au droit islamique, au droit copte 174, ou à aucun des deux ?

Si le droit islamique des successions se développa de manière précoce, il n’en va pas de même 
pour le droit copte qui n’émergea, au moins dans sa forme écrite, qu’à partir du vie/xiie siècle 
sous le calame des canonistes Gabriel b. Turayk (m. 539‑540/1145) 175 et Ibn al-ʿAssāl 
(m. c. 663‑664/1265) 176, soit plus d’un siècle après notre document. Il est possible que ces 
auteurs soient retournés aux textes fondateurs du droit canonique pour proposer une réforme 
des pratiques coutumières chez les communautés chrétiennes d’Égypte. L’on ne peut toutefois 
exclure qu’un certain nombre de principes aient déjà été en vigueur dans l’Église copte aux 
siècles précédents.

174.  Par « droit copte », nous entendons la production juridique élaborée par les chrétiens miaphysites 
d’Égypte, sans préjuger des sources de ce droit.
175.  Sur Ibn Turayk, voir Labib, « Gabriel II », Coptic Encyclopedia, 1991, p. 1127‑1129.
176.  Sur Ibn al-ʿAssāl, voir Samir, « Safi ibn al-‘Assal, al- », Coptic Encyclopedia, 1991, p. 2075‑2079. 

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 243

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.2.1.	 L’héritage de Ǧirqa
Considérons en premier lieu le partage sanctionné par le document [1], à la suite de la 

mort de Ǧirqa. Selon l’hypothèse 1 que nous avons examinée plus haut, il laisse parmi ses 
héritiers une sœur germaine (Dakahīl), un frère utérin (Anasṭās) et un beau-père (Sūrus). 
Selon l’hypothèse 3, Ǧirqa laisse une sœur germaine – voire consanguine (Dakahīl) –, un frère 
utérin (Sūrus) et un autre frère, Anasṭās, qui est vraisemblablement utérin mais dont on ne 
peut exclure qu’il soit germain. Le maḥḍar affirme que Dakahīl reçoit 1/3 de l’héritage, tandis 
que les deux autres semblent (mais ce n’est pas explicité) se partager les 2/3 restants.

Parmi les principes communs aux juristes musulmans et aux canonistes coptes, figure l’idée 
que les frères et sœurs d’un défunt ne peuvent hériter qu’en l’absence de descendants 177. C’est 
donc que Ǧirqa b. Qirunta est mort sans laisser d’enfants – était-il lui-même encore mineur 
au moment de son décès ? De même, le droit islamique comme le droit copte considèrent 
l’épouse, le père et la mère du défunt comme des héritiers – le père l’emportant sur les frères 
dans le droit copte. Le document n’attribue pas d’épouse à Ǧirqa ; nous avons vu que son père, 
Qirunta, est très probablement décédé depuis longtemps. Il précise en revanche que sa mère 
est morte (l. 5‑6), sans doute parce que, comme nous l’avons vu plus haut, ce décès est récent 
et qu’il est nécessaire d’expliquer pourquoi elle n’est pas incluse dans le partage – elle aurait 
eu autrement droit à 1/6 selon le droit islamique et à une part égale à celle des frères et sœurs 
selon le droit copte 178. D’autres principes divergent en revanche entre les deux traditions :

1.	 Chez les sunnites comme chez les ismaéliens, les frères germains (de même père et de 
même mère) et consanguins (de même père) n’héritent pas d’une quote‑part fixe (farḍ), 
mais sont considérés comme ʿaṣab (parents par les mâles) et n’ont droit à ce titre qu’à 
une part de succession une fois les héritiers à quote-part fixe servis. Ils n’héritent par 
ailleurs qu’en l’absence de descendants et d’ascendants et le plus proche parent exclut les 
autres. Le frère germain l’emporte donc sur le consanguin qui n’a droit à rien 179. La sœur 
germaine ou consanguine est pour sa part considérée comme une héritière à quote-part 
fixe s’il n’y a ni enfant, ni ascendant paternel mâle, ni frère germain ; elle reçoit alors la 
moitié de l’héritage 180. S’il y a en revanche un frère germain ou consanguin, elle devient 
ʿaṣab et a droit à une part correspondant à la moitié de celle de son frère 181. Le frère 
et la sœur utérins (d’une même mère mais non du même père) font enfin partie des 
héritiers à quote-part fixe. S’il n’y a qu’un frère ou une sœur, il ou elle reçoit 1/6 de la 
succession. S’ils sont deux ou plus, ils se partagent 1/3 de la succession à stricte égalité, 

177.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 345-349. Cf. Burmester, 1935, p. 320-322, 325-327.
178.  Milliot, Blanc, 2001, p. 495 ; al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 16/103 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim al-islām II, 
p. 372 ; Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 345-346. 
179.  Milliot, Blanc, 2001, p. 503, 510 ; al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 12/100-101 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim 
al-islām II, p. 375.
180.  Milliot, Blanc, 2001, p. 499, 500 ; al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 13/101 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim 
al-islām II, p. 376.
181.  Milliot, Blanc, 2001, p. 504.

au t r ibunal  de  Ṭalīt244

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sœurs ayant droit à la même part que les frères 182. Le droit sunnite comme le droit 
ismaélien s’accordent sur le fait que dans toutes les classes de ʿaṣab n’ayant pas droit 
à une quote‑part fixe, les héritiers mâles doivent recevoir une part double à celle que 
reçoivent les femmes 183.

En conséquence, selon l’hypothèse 1, si le partage successoral mentionné dans notre 
document était basé sur le droit islamique, il faudrait s’attendre à ce que la femme, Dakahīl, 
sœur germaine du défunt, reçoive la moitié de l’héritage si Anasṭās est bien son frère utérin, 
à titre d’héritière à quote-part 184. Anasṭās devrait recevoir la quote-part fixe correspondant 
à 1/6 de la succession 185. En tant que beau-père du défunt, Sūrus b. Ǧirǧa ne devrait pas faire 
partie des héritiers. Selon l’hypothèse 3, Dakahīl, sœur germaine ou consanguine du défunt, 
devrait recevoir la moitié de l’héritage si Anasṭās est son frère utérin, en qualité d’héritière à 
quote-part. Si en revanche Anasṭās est, comme elle, frère germain ou consanguin du défunt, 
elle devrait être héritière ʿaṣab et percevoir la moitié de ce que perçoit Anasṭās, à savoir – une 
fois la quote-part de leur frère utérin déduite –, 5/18 contre 5/9 pour Anasṭās. Sūrus b. Ǧirǧa, 
frère utérin, devrait recevoir la quote-part fixe de 1/6 de la succession. Si Anasṭās est également 
frère utérin du défunt, il devrait recevoir également 1/6 (ils se partageraient ainsi 1/3 de la 
succession). S’il est frère germain ou consanguin, il devrait, en tant qu’héritier ʿaṣab, percevoir 
le double de la part reçue par sa sœur Dakahīl.

On constate ainsi qu’en dépit des incertitudes relatives à la fratrie, en aucun cas le droit 
islamique ne prévoirait que la sœur perçoive ⅓ de la succession, ni que chaque membre de 
la fratrie (ou de la fratrie et du beau-père) reçoive une part équivalente à celle des autres. Il 
convient donc d’examiner la deuxième hypothèse, celle d’un partage conforme à ce que l’on 
connaît du droit copte.

2.	 Les écrits des canonistes coptes reflètent un système successoral où les hommes et les 
femmes occupent une place égale. Les enfants d’un défunt sont prioritaires sur tous 
les autres héritiers biologiques et ses filles reçoivent une part égale à celle de ses fils 
(bi‑l‑sawāʾ) 186. La succession revient toujours à la catégorie d’héritiers la plus proche, 
celle‑ci excluant les catégories suivantes : en l’absence d’enfants, l’héritage va aux frères, en 
l’absence de frères aux oncles, etc. 187 Ibn al‑ʿAssāl distingue les frères et sœurs germains 

182.  Milliot, Blanc, 2001, p. 499 ; Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 12/100 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim al-islām II, p. 375.
183.  Milliot, Blanc, 2001, p. 505 ; al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 13/101 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim al-islām II, 
p. 374.
184.  Si en revanche Anasṭās est comme elle frère germain ou consanguin du défunt, elle devrait être héritière 
ʿaṣab et percevoir la moitié de ce que perçoit Anasṭās, à savoir – une fois la quote-part de leur frère utérin 
déduite –, 5/18 contre 5/9 pour Anasṭas.
185.  S’il est frère germain ou consanguin, il devrait, en tant qu’héritier ʿaṣab, percevoir le double de la part 
reçue par sa sœur Dakahīl.
186.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 345-349. Cf. Burmester, 1935, p. 320-322, 325-327.
187.  Burmester, 1935, p. 325.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 245

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des consanguins et des utérins 188. Les frères et sœurs germains ont tous droit à une 
part d’héritage équivalente. La priorité de la succession leur revient : les frères et sœurs 
consanguins et utérins ne peuvent pas hériter s’il existe un germain. En l’absence de 
frères et sœurs germains, les demi-frères et sœurs consanguins ont la priorité sur les 
demi‑frères et sœurs utérins. Ces derniers n’héritent donc qu’en l’absence de germains 
et de consanguins 189. Il n’est nulle part question qu’un parent par alliance – comme un 
beau‑père – puisse revendiquer quoi que ce soit. Le conjoint survivant hérite en revanche 
de la moitié des biens laissés par le défunt si les enfants de ce dernier ne sont pas les siens ; 
si ce sont leurs enfants en commun, il reçoit la même part que chacun des enfants 190.

Selon l’hypothèse 1, le procès-verbal laisse supposer que la fratrie comportait au moins un 
frère utérin du défunt, Anasṭās. Selon le droit d’Ibn al‑ʿAssāl, il ne devait hériter qu’en l’absence 
de frères ou sœurs germains ou consanguins. Or, l’on sait que Dakahīl était sœur germaine 
ou consanguine de Ǧirqa. Selon le droit copte, Anasṭās, pour le moins, n’aurait donc pas dû 
hériter. Dakahīl aurait dû hériter de la plus grande partie, si ce n’est de la totalité. En tant que 
beau-père du défunt, Sūrus n’entrait pas non plus en ligne dans la succession.

Selon l’hypothèse 3, Sūrus est le frère utérin du défunt, et la sœur germaine ou consanguine, 
Dakahīl, devrait l’exclure de la succession. Selon le droit copte, Sūrus, pour le moins, n’aurait 
donc pas dû hériter, ni peut-être Anasṭās s’il n’était que le frère consanguin du défunt.

Le partage réalisé en 404/1013 au tribunal islamique de Ṭalīt ne suit donc ni les règles du 
droit islamique ni, vraisemblablement, celles du droit canonique – en tout cas pas celles qui 
furent plus tard couchées par écrit. Il s’agit très probablement d’un arrangement à l’amiable 
entre la sœur et ses deux frères, ou entre la sœur, le demi‑frère et le beau‑père (ou père adoptif), 
respectant l’idée propre aux canonistes coptes d’une égalité hommes-femmes dans le partage 
successoral, mais considérant qu’ils ont tous droit à une part en dépit de leurs liens familiaux 
complexes avec le défunt. Peut-être faut-il voir là la raison de la comparution de la fratrie 
(hypothèse 3) ou du beau-père, du frère et de la sœur (hypothèse 1) devant le tribunal islamique : 
les héritiers voulaient voir entériner un partage que les autorités chrétiennes n’auraient sans 
doute pas validé. Dans la mesure où les parties s’étaient mises d’accord, et où l’arrangement à 
l’amiable (ṣulḥ) est encouragé par le droit islamique, y compris au tribunal 191, il n’y avait pas 
de raison pour que le juge musulman imposât un partage conforme aux règles du fiqh.

À première vue, la succession de Ǧirqa b. Qirunta fut répartie de manière égale entre son 
beau-père, son demi-frère et sa sœur (hypothèse 1), ou entre ses frères et sœurs, qui semblent 
chacun en recueillir un tiers (hypothèse 3). Cette égalité était-elle néanmoins équitable ? Selon 
le droit islamique, Dakakīl aurait dû percevoir soit 5/18, soit la moitié de l’héritage. Dans le 
premier cas, elle serait ici gagnante, et, dans le second, perdante. Le tiers correspond plutôt à 
une moyenne des deux et, au bout du compte, elle ne paraît pas si mal s’en sortir au regard des 

188.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 345.
189.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 352.
190.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 345, 348.
191.  Voir Tillier, 2016, p. 40-44.

au t r ibunal  de  Ṭalīt246

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


règles du fiqh. Selon le droit copte tel que le formula Ibn al-ʿAssāl, en revanche, elle apparaît 
perdante, car au moins l’un de ses frères (dans l’hypothèse 3) n’aurait pas dû hériter et sa part 
à elle aurait dû être plus élevée, voire correspondre à la totalité de la succession puisqu’elle est 
la seule dont on soit sûr qu’elle était sœur germaine ou consanguine du défunt. De ce point de 
vue, le partage est donc en réalité favorable aux frères ou demi-frères. Dans l’hypothèse 1, elle 
est d’autant plus perdante que son beau‑père Sūrus n’avait en théorie droit à rien. Il apparaît 
de surcroît que Dakahil n’hérite que d’objets mobiliers dont on peut par ailleurs se demander 
s’ils ne sont pas surévalués – le vêtement à 12 dinars devait, pour ce prix-là, être d’une qualité 
exceptionnelle 192. Or, si le patrimoine laissé par le défunt s’élevait bien à 51 dinars, il est plus 
que probable qu’il incluait également des biens immobiliers à Ṭuṭūn. Les ventes réalisées à 
la même époque dans la bourgade voisine de Bulǧusūq permettent de mettre en évidence des 
stratégies visant à réunir les propriétés immobilières aux mains des héritiers masculins, en dépit 
d’une égalité théorique entre hommes et femmes lors des successions 193. Bien que le présent 
document ne le mentionne pas, il est très vraisemblable qu’il en soit allé de même à la mort 
de Ǧirqa b. Qirunta : les tiers hérités par Sūrus et Anasṭās devaient principalement consister 
en propriétés immobilières, dont la valeur marchande était en réalité (bien) supérieure à celle 
des quelques objets qu’ils laissèrent à Dakahīl.

2.2.2.	 La succession de Bint Anasṭās
La seconde succession est celle de « la fille d’Anasṭās b. Ḥīla », qui est sans aucun doute 

l’épouse de Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa. Cette succession fit l’objet d’un procès devant le substitut 
de Ṭalīt, Muḥammad b. Yaḥyā, face à un « adversaire » (ḫaṣm) dont l’identité n’est pas précisée 
dans la pétition [3] – sans doute un individu qui se prétendait ayant droit. Les héritiers furent 
finalement au nombre de quatre : Sūrus, le veuf, ainsi que deux fils et une fille. Un des fils 
et la fille étant morts avant que la procédure ne parvienne à son terme, seuls deux héritiers 
demeurèrent : Sūrus et l’un des fils. Ni la pétition [3], ni le rescrit du juge [4], ni le visa du 
substitut [5] figurant au verso ne précisent la répartition de l’héritage. Il apparaît simplement 
que tous ont droit à quelque chose.

Comme nous l’avons vu plus haut, la comparaison entre la pétition [3] et le procès-verbal [1] 
est source d’ambiguïté. Dans l’hypothèse 3, les trois enfants sont ceux de Sūrus et de 
Bint Anasṭās. L’hypothèse 1 propose en revanche que seul un des garçons (il s’agit alors sans 
doute d’Anasṭās) est fils du couple, tandis que l’autre garçon (Ǧirqa) et la fille (Dakahīl) sont 
en réalité les beaux-enfants, ou enfants adoptés, de Sūrus.

1.	 En droit islamique, le conjoint survivant est héritier à farḍ. S’il s’agit du mari, sa quote-part 
dépend de la présence ou non d’enfants du côté de son épouse décédée. Si elle laisse 
des enfants, comme dans la situation qui nous occupe, le mari a droit au quart de la 

192.  Ce qui n’est cependant pas impossible : on sait que le prix de certains vêtements pouvait avoisiner celui 
d’une maison ou encore d’un esclave. Sur la question des prix, voir notamment Morelli, 2004.
193.  Tillier, Vanthieghem, à paraître.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 247

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


succession 194. En présence de fils comme de filles, tous sont considérés comme des 
héritiers par les mâles (ʿaṣab) et doivent à ce titre se partager les trois quarts restants 
de la succession. La fille ne peut néanmoins prétendre qu’à une part réduite de moitié 
par rapport à celles de ses frères 195. 

Si la succession de Bint Anasṭās fut répartie conformément aux règles du droit islamique, 
les hypothèses 1 et 3 eurent initialement le même résultat : il est probable que Sūrus eut droit 
à un quart de la succession, et les trois enfants aux trois autres quarts, soit :

• Sūrus : ¼ (25 %)
• Garçon 1 (Anasṭās) : 6/20 (30 %)
• Garçon 2 (Ǧirqa) : 6/20 (30 %)
• Fille (Dakahīl) : 3/20 (15 %)
La succession fut néanmoins chamboulée par la mort d’un des garçons et de la fille. En droit 

islamique, le père des défunts et son frère étaient héritiers ʿaṣab, à savoir qu’en l’absence de 
descendants, ils devaient se partager leurs biens 196. C’est donc à ce stade que les hypothèses 1 
et 3 ont des issues différentes. Selon l’hypothèse 3, Sūrus est le père des enfants défunts et se 
partage donc leur part avec le garçon survivant, ce qui aboutit au résultat suivant :

• Sūrus : 25 % + (30 % + 15 %) : 2 = 47,5 %
• Garçon 1 : 30 % + (30 % + 15 %) : 2 = 52,5 %
En revanche, dans l’hypothèse 1 où Sūrus n’est que le beau-père des deux enfants défunts, 

il n’hérite pas d’eux, ce qui conduit au résultat suivant :
• Sūrus : 25 %
• Garçon 1 : 30 % + (30 % + 15 %) = 75 %

2.	 Dans le droit copte élaboré par Ibn al-ʿAssāl, le conjoint survivant a droit soit à la 
moitié de l’héritage si les enfants ne sont pas de lui, soit à une part équivalente à celle 
des enfants s’ils sont de lui 197. Dans l’hypothèse 3 où tous les enfants sont ceux de Sūrus, 
le partage initial devrait donc donner à chacun 25 % du total. Dans l’hypothèse 1 où il 
est père d’un des enfants et beau-père des autres, le résultat est incertain. Il est possible 
qu’il ait droit à une quote-part s’élevant jusqu’à 50 % et que les enfants se répartissent 
l’autre moitié, mais nous n’en avons pas la certitude.

Encore faut-il cependant considérer le changement apporté par le décès de deux des enfants. 
Dans le droit d’Ibn al‑ʿAṣṣāl, le père hérite de son enfant décédé et les frères et sœurs du défunt 
sont exclus de la succession 198. En l’absence de père ou de mère survivants, en revanche, les 
frères et sœurs héritent du défunt, comme nous l’avons vu plus haut. Rien n’est prévu pour 

194.  Milliot, Blanc, 2001, p. 494, 497 ; al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 3/92 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim al-islām II, 
p. 373.
195.  Milliot, Blanc, 2001, p. 498, 503-504 ; al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, p. 6/94, 9/98 ; al-Nuʿmān, Daʿāʾim 
al-islām II, p. 365.
196.  Milliot, Blanc, 2001, p. 504.
197.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 345-346.
198.  Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, p. 350-351.

au t r ibunal  de  Ṭalīt248

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le beau-père du défunt. Par conséquent, dans l’hypothèse 3 où Sūrus est le père des enfants 
défunts, il devrait recevoir la totalité de leurs biens et le fils survivant n’a droit à rien :

• Sūrus : 25 % + (25 % + 25 %) = 75 % (ou 50 % + 33 % = 83 %)
• Garçon 1 : 25 % (ou 17 %)
À l’inverse, si l’on retient l’hypothèse 1 selon laquelle Sūrus est le beau‑père des défunts, il 

n’a droit à rien et la totalité de leur succession revient à leur frère survivant :
• Sūrus : 25 % (ou 50 %)
• Garçon 1 : 25 % + (25 % + 25 %) = 75 % (ou 17 % + 33 % = 50 %)

La pétition [3] établit très clairement que tant Sūrus que son fils survivant ont tous deux droit 
à une portion de l’héritage, mais l’on ignore tout des quotes-parts qu’ils touchent respectivement. 
Le droit islamique comme le droit copte les considèrent tous deux, dans les deux cas de figure, 
comme ayants droit, dans des proportions cependant très variables selon que l’on adopte 
l’hypothèse 1 ou 3. On ne peut donc conclure à la nature du droit qui fut appliqué pour solder 
la succession de Bint Anasṭās. Il n’est pas sûr que le droit islamique ait été appliqué : le terme 
ittifāq que nous déchiffrons à la l. 7 du rescrit [4] pourrait suggérer qu’un accord à l’amiable 
fut recherché, si ce n’est trouvé. Quoi qu’il en soit, les différents résultats obtenus selon que 
Sūrus était père de tous les enfants ou seulement de l’un d’entre eux contribuent à expliquer 
pourquoi les autorités musulmanes mirent la succession sous séquestre en attendant de démêler 
la réalité des relations familiales.

	 Conclusion

La série de textes que nous éditons ici, figurant sur deux documents, offre une plongée inédite 
dans le fonctionnement de la judicature islamique dans le Fayoum du premier âge fatimide, 
et sur les stratégies mises en œuvre par les populations chrétiennes d’Égypte pour régler leurs 
successions. Ils permettent tout d’abord de mieux comprendre la place du tribunal de Ṭalīt, 
dont P. Tillier Rançon ne donnait qu’un aperçu très approximatif. L’homme fort de ce siège 
judiciaire n’était qu’un petit substitut (mustaḫlaf) de village, dépendant d’un cadi qui exerçait 
vraisemblablement sa juridiction sur l’ensemble du Fayoum et disposait d’autres substituts 
dans les villages les plus islamisés de l’oasis. Le cadi et son substitut communiquaient par écrit, 
notamment par le biais de rescrits. Les plaideurs du Fayoum méridional pouvaient saisir le 
cadi par voie de pétition et celui‑ci soit examinait l’affaire en personne – en convoquant les 
plaideurs – soit la déférait devant le substitut local en lui envoyant des instructions relatives à 
la procédure, l’autorisant par exemple à sanctionner un accord à l’amiable entre les plaideurs 
ou au contraire à trancher sur la base des preuves testimoniales produites. L’on ignore encore 
si la saisine du cadi était obligatoire afin d’ouvrir un procès devant le substitut, ou si l’on 
pouvait directement porter plainte devant ce dernier. Dans le cas de Sūrus/Sawīrus b. Ǧirǧa, 
il semble qu’un blocage institutionnel au niveau de la juridiction de Ṭalīt soit à l’origine de 
la saisine de son supérieur, mais il se pourrait aussi que même en l’absence d’un tel blocage, 

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 249

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rescrit du cadi ait été nécessaire pour que le substitut puisse intervenir. Petit substitut de 
campagne, lettré mais peu rompu à l’écriture des actes, Muḥammad b. Yaḥyā pouvait compter 
sur l’assistance d’auxiliaires : son fils Razīn, qui lui servait de greffier pour élaborer certains 
documents importants, ainsi que des notables des alentours qui pouvaient servir d’agents et 
garder des biens en dépôt.

Bien que Ṭalīt ne soit que le siège d’un tribunal secondaire, des documents sophistiqués 
y étaient rédigés. Si aucun siǧill enregistrant un jugement ne nous est pour l’instant 
parvenu, les archives des Banū Ǧirǧa ont préservé deux maḥḍar‑s ou procès‑verbaux de la 
comparution de Sūrus/Sawīrus pour des affaires de dette et de succession, tous deux datés 
de 404/1013‑1014. Rédigés par deux mains différentes, celles de Razīn b. Muḥammad et du 
substitut Muḥammad b. Yaḥyā lui‑même, ils illustrent la manière dont un petit tribunal de 
campagne traitait les affaires de la communauté non musulmane locale. Dans leur forme, 
ces documents suivent d’assez près les prescriptions du droit islamique, qui demande aux 
juges d’établir des procès-verbaux de comparution afin de certifier les faits établis devant 
eux, et si possible d’en faire témoigner. Alors que la théorie juridique recommande de faire 
dresser ce type d’acte par le greffier du cadi, le substitut de Talīṭ rédigea lui‑même l’un des 
deux procès‑verbaux en dépit de ses compétences scripturaires limitées. Il dut en conserver un 
exemplaire dans ses archives et remettre une copie à l’un des intéressés – peut-être Dakahīl, la 
première concernée par l’acte, avant qu’à la mort de cette dernière ses actes soient sans doute 
récupérés par Sūrus. Dans la mesure où l’acte ne précise que ce dont hérite Dakahīl, l’on peut 
penser que deux autres maḥḍar-s furent rédigés au profit de chacun des frères, mentionnant 
pour chacun en quoi consistait sa part d’héritage. De son côté, la pétition écrite à l’initiative de 
Sūrus b. Ǧirǧa illustre non seulement le processus de saisine du cadi régional, mais également 
la circulation des instructions judiciaires d’un échelon à l’autre de la hiérarchie administrative, 
par le biais de rescrits et de visas portés sur les pétitions et adoptant chacun une mise en page 
permettant d’identifier leur fonction.

En termes d’histoire sociale et institutionnelle, ces documents apparaissent révélateurs à 
la fois de la place qu’un tribunal islamique occupait dans une campagne égyptienne encore 
majoritairement chrétienne, et des raisons pour lesquelles les populations coptes s’adressaient 
à cette institution. Ils sont d’autant plus fascinants qu’ils documentent les pratiques judiciaires 
d’un membre d’une famille de Ṭūṭūn connue par ailleurs et représentative d’une catégorie de 
riches notables villageois, propriétaires fonciers et investisseurs dans l’immobilier. Le maḥḍar [1] 
ne fut pas émis dans le cadre d’un procès entre héritiers, mais se contenta d’officialiser un accord 
entre un père ou un beau-père, un frère ou un demi‑frère et une sœur ou une demi‑sœur qui 
se reconnaissaient mutuellement des droits sur la succession, peut-être en vertu de pratiques 
coutumières dans leur village ou leur communauté. Il importait peu aux yeux du juge que 
la répartition soit ou non conforme au droit islamique puisque les parties étaient d’accord 
entre elles : tout se passe comme s’il avait entériné un accord à l’amiable (ṣulḥ), comme dans 
P. Tillier Rançon. Les héritiers auraient peut-être pu procéder à la succession sans passer devant 
le juge musulman. Si les protagonistes, habitants de Ṭuṭūn, prirent la peine d’aller jusqu’à 
Talīṭ, c’est vraisemblablement pour rendre contraignant un partage dont certains d’entre eux 

au t r ibunal  de  Ṭalīt250

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


au moins pressentaient qu’il risquait d’apparaître contestable. En formulant l’hypothèse que 
les règles canoniques énumérées au siècle suivant par Gabriel b. Turayk, puis par Ibn al‑ʿAssāl, 
étaient déjà connues de certains (notamment des membres de l’Église) ou correspondaient à 
des pratiques antérieures, il est possible que les autorités ecclésiastiques aient vu d’un mauvais 
œil ce partage, voire aient refusé de l’entériner. De plus, en l’absence de procédure devant un 
tribunal islamique, Dakahīl aurait pu s’apercevoir qu’elle avait été flouée et se retourner contre 
les autres parties. Mais sanctionné par un maḥḍar attesté par le substitut et statuant qu’il ne 
subsistait nul motif de réclamation, le ṣulḥ était entériné et la contestation en justice devenait 
impossible. Notre document constitue ainsi une parfaite illustration du forum-shopping permis 
par l’installation de tribunaux islamiques dans les campagnes égyptiennes. Les Coptes pouvaient 
désormais choisir de s’adresser à ce tribunal non seulement pour résoudre leurs litiges intestins, 
mais aussi pour conférer une autorité contraignante à leurs accords tendancieux, ou du moins 
contestables aux yeux de leurs propres autorités ou de leur communauté.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Atiya, Aziz S. (éd.), The Coptic Encyclopedia, 8 vol., 
Macmillan, New York, 1991.

           Labib, Subhi, « Gabriel II », IV, p. 1127‑1129.
           Samir, Khalil, « Safi ibn al‑‘Assal, al‑ », VII, 

p. 2075‑2079. 
EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., Brill, Leyde, 

1960‑2007.
           Brunschvig, Robert, « ʿ Abd », I, 1960, p. 25‑41.
           Ghédira, Ameur, « Ṣaḥīfa », VIII, 1995, 

p. 863‑865.

Kazimirski, Albert de Biberstein, Dictionnaire 
arabe-français, Maisonneuve, Paris, 1860.

Lane, Edward W., An Arabic-English Lexicon, 
Williams and Norgate, Londres, Édimbourg, 
1863‑1893.

Layton, Bentley, A Coptic Grammar with Chrestomathy 
and Glossary: Sahidic Dialect, Harrassowitz, 
Wiesbaden, 2000.

	 Sources

ʿAlī b. Ḫalaf al-Kātib, Mawādd al-bayān, Ḥātim Ṣāliḥ 
al‑Ḍāmin (éd.), Dār al‑bašāʾir, Damas, 2003.

al-Asyūṭī, Ǧawāhir al-ʿuqūd wa-muʿīn al-qūdāt 
wa-l-muwaqqiʿīn wa‑l‑šuhūd, Matbaʿat al‑sunna 
al-muḥammadiyya, Le Caire, 1955.

al-Ǧawharī, al-Ṣiḥāḥ. Tāǧ al-luġa wa‑ṣiḥāḥ al‑ʿarabiyya, 
Aḥmad ʿAbd al‑Ġafūr ʿAṭṭār (éd.), Dār al-ʿilm 
li-l-malāyīn, Beyrouth, 1979.

al-Ǧuwaynī, Nihāyat al-maṭlab fī dirāyat al-maḏhab, 
ʿAbd al‑ʿAẓīm Maḥmūd (éd.), Dār al‑minhāǧ, 
Jedda, 2007.

Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn ʿan asāmī l‑kutub 
wa‑l‑funūn, Dār iḥyāʾ al‑turāṯ al‑ʿarabī, 
rep. Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 2008.

al-Ḫalīl b. Aḥmad, Kitāb al‑ʿayn, Mahdī al-Maḫzūmī, 
Ibrāhīm al‑Sāmarrāʾī (éd.), Dār wa‑maktabat 
al‑hilāl, [s.l.], [s.d.].

al-Ḫaṣṣāf (avec le commentaire d’al-Ǧaṣṣāṣ), 
Kitāb Adab al‑qāḍī, Farḥāt Ziyāda (éd.), 
The American University in Cairo Press, 
Le Caire, 1978.

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 251

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn Abī al-Dam, Kitāb ādāb al-qaḍāʾ wa-huwa 
al‑Durar al‑manẓūmāt fī l‑aqḍiya wa‑l‑ḥukūmāt, 
Muḥammad Musṭafā al‑Zuḥaylī (éd.), 
Dār al‑fikr al‑muʿāṣir-Dār al‑fikr, Beyrouth, 
Damas, 1982.

Ibn al-ʿAssāl, al-Maǧmūʿ al-ṣafawī, 
Ǧirǧis Fīlūṯāʾus ʿAwad (éd.), Maṭbaʿat 
al‑tawfīq, Le Caire, 1908.

Ibn Ḥaǧar, Rafʿ al-iṣr ʿan quḍāt Miṣr, 
ʿAlī Muḥammad ʿUmar (éd.), Maktabat 
al-Ḫānǧī, Le Caire, 1998 (trad. partielle 
par M. Tillier, Vies des cadis de Miṣr 
(237/851‑366/976), Ifao, Le Caire, 2002).

Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿarab, Dār Ṣādir, Beyrouth, 1997.
Ibn Mufliḥ, al-Mubdiʿ fī šarḥ al‑Muqniʿ, Dār al‑kutub 

al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 1997.
Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, Ḥusayn Ḫalaf al-Ǧabbūrī 

(éd.), Maktabat al‑ṣadīq, Ṭāʾif, 1989.
Ibn Qudāma al-Maqdsī, al-Muġnī, Maktabat al-Qāhira, 

Le Caire, 1968.
Ibn al-Rifʿa, Kifāyat al-nabīh fī Šarḥ al-Tanbīh, 

Muḥammad Surūr (éd.), Dār al‑kutub 
al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 2009.

Ibn al-Ṣayrafī, al-Qānūn fī dīwān al‑rasāʾil, 
Ayman Fuʾād Sayyid (éd.), al‑Dār al‑miṣriyya 
al‑lubnāniyya, Le Caire, 1990.

Ibn Sīda, al-Muḥkam wa‑l‑muḥīṭ al‑aʿẓam fī l‑luġa, 
ʿAbd al‑Ḥamīd Hindāwī (éd.), Dār al‑kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 2000.

al-ʿImrānī, al-Bayān fī maḏhab al-imām al-Šafiʿī, 
Qāsim Muḥammad (éd.), Dār al‑minhāǧ, 
Jedda, 2000.

al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, in The Governors and 
Judges of Egypt, Rhuvon Guest (éd.), Brill, 
Leyde, 1912, p. 299-476 (trad. Mathieu Tillier, 
Histoire des cadis égyptiens, TAEI 49, Ifao, 
Le Caire, 2012).

al-Maqrīzī, Ittiʿāẓ al-ḥunafāʾ bi-aḫbār al-aʾimma 
al‑fāṭimiyyīn al‑ḫulafāʾ, Muḥammad Ḥimī 
Muḥammad Aḥmad (éd.), al‑Maǧlis al‑aʿlā 
li‑l‑šuʾūn al‑islāmiyya, Le Caire, 1971.

al-Maqrīzī, al-Muqaffā l-kabīr, 
Muḥammad al‑Yaʿlāwī (éd.), Dār al‑ġarb 
al‑islāmī, Beyrouth, 1991.

al-Māwardī, Adab al-qāḍī, Muḥyī Hilāl al-Sirḥān (éd.), 
Maṭbaʿat al‑iršād, Bagdad, 1971.

al-Mirdāwī, al-Inṣāf fī maʿrifat al‑rāǧiḥ min al‑ḫilāf, Dār 
iḥiyāʾ al‑turāṯ al‑ʿarabī, Beyrouth, [s.d.].

al-Nawawī, Rawḍat al-ṭālibīn wa‑ʿumdat al-muftīn, 
Zuhayr al‑Šāwīš (éd.), al‑Maktab al‑islāmī, 
Beyrouth, 1991.

al-Nuʿmān, Minhāǧ al-farāʾiḍ, in Agostino Cilardo 
(éd. et trad.), The Early History of Ismaili 
Jurisprudence. Law under the Fatimids, 
I.B. Tauris, Londres, New York, 2012.

al-Nuʿmān, Daʿā’im al-islām, ʿĀsif b. ʿAlī 
Aṣġar Fayḍī (éd.), Dār al‑maʿārif, Le Caire, 1951.

al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al‑inšāʾ, 
Dār al‑kutub al‑sulṭāniyya, Le Caire, 1910‑1919.

al-Rāfiʿī, al-ʿAzīz šarh al-Waǧīz, ʿAlī Muḥammad, 
ʿĀdil Aḥmad (éd.), Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1997.

al-Rūyānī, Baḥr al-maḏhab fī furūʿ al‑maḏhab al‑šāfiʿī, 
Ṭāriq Fatḥī al‑Sayyid (éd.), Dār al‑kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 2009.

al-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, Rifʿat Fawzī 
ʿAbd al‑Muṭṭalib (éd.), Dār al‑wafāʾ, 
al-Manṣūra, 2001.

al-Ṣāḥib Ibn ʿAbbād, al-Muḥīṭ fī l-luġa, 
Muḥammad Ḥasan Āl Yāsīn (éd.), 

ʿĀlam al‑kutub, Beyrouth, [s.d.].
al-Simnānī, Rawḍat al-quḍāt wa-ṭarīq al-naǧāt, 

Salāḥ al-Dīn al-Nāhī (éd.), Muʾassasat al‑risāla, 
Dār al-furqān, Beyrouth, Amman, 1984.

al-Ṭaḥāwī, al-Šurūṭ al-ṣaġīr, muḏaylan bi-mā 
ʿuṯira ʿalay‑hi min al‑Šurūṭ al-kabīr, 
Rawḥī Ūzǧān (éd.), Maṭbaʿat al‑ʿĀnī, Bagdad, 
1974.

al-Tanūḫī, Nišwār al‑muḥāḍara wa-aḫbār al‑muḏākara, 
ʿAbbūd al‑Šālğī (éd.), Dār Ṣādir, Beyrouth, 
1971‑1973.

	 Études

Abel, Ludwig, Ägyptische Urkunden aus den königlichen 
Museen zu Berlin: Arabische Urkunden, 
Weidmannsche Buchhandlung, Berlin, 
1896‑1900.

Burmester, Oswald H. E., « The Laws of Inheritance 
of Gabriel ibn Turaik, LXX Patriarch 
of Alexandria », Orientalia Christiana 
Periodica I, 1935, p. 315‑327.

Crum, Walter E., Catalogue of the Coptic Manuscripts 
in the British Museum, British Museum, 
Londres, 1905.

Förster, Hans, Wörterbuch der griechischen Wörter 
in den koptischen dokumentarischen Texten, 
de Gruyter, Berlin, 2002.

au t r ibunal  de  Ṭalīt252

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Gaubert, Christian, Mouton, Jean-Michel, 
Hommes et villages du Fayyoum dans la 
documentation papyrologique arabe (xe‑xie siècles), 
avec une introduction archéologique de 
W. Godlewski, Droz, Genève, 2014.

Grohmann, Adolph, Khoury, Raif Georges, 
Chrestomathie de papyrologie arabe. Documents 
relatifs à la vie privée, sociale et administrative 
dans les premiers siècles islamiques, Brill, Leyde, 
1993.

Haji, Amin, « Institutions of Justice in Fatimid Egypt 
(358-567/969-1171) », in Aziz Al‑Azmeh (éd.), 
Islamic Law. Social and Historical Contexts, 
Routledge, Londres, 1988, p. 198‑214.

Helmbold-Doyé, Jana, « Erwerbungsgeschichte 
der durch Rudolf Mosse an das 
Ägyptische Museum Berlin gestifteten 
Objekte », in Thomas L. Gertzen, 
Jana Helmbold‑Doyé (éd.), Mosse im Museum. 
Die Stiftungstätigkeit des Berliner Verlegers 
Rudolf Mosse, Hentrich & Hentrich, Berlin, 
2017, p. 21‑36.

Hopkins, Simon, Studies in the Grammar 
of Early Arabic. Based upon Papyri 
Datable to Before 300 A. H./912 A. D., 
Oxford University Press, Oxford, 1984.

Johansen, Baber, « Formes de langage et fonctions 
publiques : stéréotypes, témoins et offices 
dans la preuve par l’écrit en droit musulman », 
Arabica 44, 1997, p. 333-376.

Kamal, Ahmed, Tamer, Mokhtar, « Warehouse 
Sale Contract from al-Fayyūm from the 
Year 371 AH/981 CE », Shedet 8, 2021, 
p. 139-148.

Kamal, Ahmad, « Two New Arabic Business Letters 
from the Berlin Collection », Journal of Islamic 
Manuscripts 13, 2022, p. 365‑375.

Khan, Geoffrey, Arabic Legal and Administrative 
Documents in the Cambridge Genizah Collections, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1993.

Meghawry, Said, Saleh, Mervat A. R. (éd.), 
Arabic Papyri in the National Library of Egypt, 
National Library of Egypt, Le Caire, 2008.

Milliot, Louis, Blanc, François‑Paul, Introduction 
à l’étude du droit musulman, Dalloz, Paris, 2001.

Morelli, Federico, « Tessuti e indumenti nel 
contesto economico tardoantico: i prezzi », 
in Jean‑Michel Carrié (éd.), Tissus et 
vêtements dans l’Antiquité tardive. Actes du 
Colloque de l’Association pour l’Antiquité 
Tardive (Lyon, Musée historique des tissus, 
18‑19 janvier 2003) (dossier thématique) 
= Antiquité tardive 12, 2004, p. 55‑78.

Müller, Christian, « Écrire pour établir la preuve 
orale en Islam. La pratique d’un tribunal 
à Jérusalem au xive siècle », in Akira Saito, 
Yusuke Nakamura (éd.), Les outils de la pensée. 
Étude historique et comparative des « textes », 
Éditions de la Maison des sciences de l’homme, 
Paris, 2010, p. 63‑97.

Müller, Christian, Der Kadi und seine Zeugen: 
Studie der mamlukischen Ḥaram-Dokumente 
aus Jerusalem, Deutsche Morgenländische 
Gesellschaft, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 
2013.

Nielsen, Jørgen S., Secular Justice in an Islamic 
State: Maẓālim under the Baḥrī Mamlūks, 
662/1264-789/1387, Nederlands 
Historisch‑Archaeologisch Instituut te 
Istanbul, Leyde, 1985.

Ragheb, Youssef, « Quelques trésors 
méconnus de l’Ägyptisches Museum », 
in Verena M. Lepper (éd.), Forschung in der 
Papyrussammlung. Eine Festgabe für das Neue 
Museum, de Gruyter, Berlin, 2012, p. 455‑480.

Rāġib, Yūsuf, « Les archives d’un gardien du monastère 
de Qalamūn », AnIsl 29, 1995, p. 25‑57.

Rāġib, Yūsuf, Actes de vente d’esclaves et d’animaux 
d'Égypte médiévale, Ifao, Le Caire, 2002.

Rāġib, Yūsuf, Transmission de biens, mariage et 
répudiation à Uqlūl, village du Fayyoum au 
ve/xie siècle, Ifao, Le Caire, 2016.

Rustow, Marina, The Lost Archive. Traces of 
a Caliphate in a Cairo Synagogue, Princeton 
University Press, Princeton, Oxford, 2020.

Sijpesteijn, Petra M., « The Archival Mind in Early 
Islamic Egypt. Two Arabic Papyri », 
in Petra Sijpesteijn et al. (éd.), From al‑Andalus 
to Khurasan. Documents from the Medieval 
Muslim World, Brill, Leyde, 2007, p. 163-186.

Sijpesteijn, Petra M., « Delegation of Judicial Power 
in Abbasid Egypt », in Maaike van Berkel, 
Petra Sijpesteijn et al. (éd.), Legal Documents 
as Sources for the History of Muslim Societies: 
Studies in Honour of Rudolph Peters, Brill, 
Leyde, 2017, p. 61‑84.

Stern, Samuel M., Fāṭimid Decrees. Original Documents 
from the Fāṭimid Chancery, Faber and Faber, 
Londres, 1964.

Tillier, Mathieu, Les cadis d’Iraq et l’État abbasside 
(132/750‑334/945), Presses de l’Ifpo, Damas, 
2009a.

Tillier, Mathieu, « Women before the Qāḍī under the 
Abbasids », Islamic Law and Society 16, 2009b, 
p. 280‑301. 

mathieu tillier , naïm vanthieghem, ahmad kamal 253

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


au t r ibunal  de  Ṭalīt254

Tillier, Mathieu, « Le statut et la conservation des 
archives judiciaires dans l’Orient abbasside 
(iie/viiie‑ive/xe siècle) : un réexamen », 
in L’autorité de l’écrit au Moyen Âge, 
Orient‑Occident, Publications de la Sorbonne, 
Paris, 2009c, p. 263‑276.

Tillier, Mathieu, « L’identification en justice 
à l’époque abbasside », REMMM 127, 2010, 
p. 97‑112.

Tillier, Mathieu, « Scribes et enquêteurs. Note 
sur le personnel judiciaire en Égypte aux 
quatre premiers siècles de l’hégire », JESHO 54, 
2011, p. 370‑404.

Tillier, Mathieu, « Le temps de la justice aux premiers 
siècles de l’Islam », REMMM 136, 2014a, 
p. 71-88.

Tillier, Mathieu, « Deux papyrus judiciaires de Fusṭāṭ 
(iie/viiie siècle) », Chronique d’Égypte 89, 2014b, 
p. 412‑445.

Tillier, Mathieu, « Arbitrage et conciliation aux 
premiers siècles de l’Islam : théories, pratiques 
et usages sociaux », REMMM 140, 2016, 
p. 27‑52.

Tillier, Mathieu, L’invention du cadi. La justice 
des musulmans, des juifs et des chrétiens aux 
premiers siècles de l’Islam, Éditions de la 
Sorbonne, Paris, 2017.

Tillier, Mathieu, Vanthieghem, Naïm, « La rançon 
du serment. Un accord à l’amiable au tribunal 
fatimide de Ṭalīt », REMMM 140, 2016, 
p. 53‑72.

Tillier, Mathieu, Vanthieghem, Naïm, « Un reçu de 
paiement pour une vente immobilière à terme », 
Chronique d’Égypte 93, 2018a, p. 421‑431.

Tillier, Mathieu, Vanthieghem, Naïm, « Un registre 
carcéral de la Fusṭāṭ abbasside », Islamic Law 
and Society 25, 2018b, p. 319‑358.

Tillier, Mathieu, Vanthieghem, Naïm, Bulǧusūq, 
un village du Fayoum méridional sous les 
Fatimides, à paraître.

Tyan Émile, Histoire de l’organisation judiciaire en pays 
d’Islam, Brill, Leyde, 1960.

Vanthieghem, Naïm, Weitz, Lev, 
« Monks, Monasteries, and Muslim Scribes: 
Three Parchment House Sales from the 
4th/10th‑Century Fayyūm », Arabica 67, 2020, 
p. 461‑501.

Weitz, Lev, « Islamic Law on the Provincial Margins: 
Christian Patrons and Muslim Notaries in 
Upper Egypt, 2nd-5th/8th-11th Centuries », 
Islamic Law and Society 27, 2020, p. 5‑52.

Weitz, Lev, « The Long Arm of the Provincial Law: 
a Custody Battle in a Qāḍī Petition from the 
Medieval Fayyūm », al‑ʿUṣūr al‑Wusṭā 30, 2022, 
p. 47‑78.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 191-254    Mathieu Tillier, Naïm Vanthieghem, Ahmad Kamal
Au tribunal de Ṭalīt. Deux partages successoraux entre Coptes du Fayoum (Ve/XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

