
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 161-188

Clément Onimus

La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles).
Discours juridique et pratique sociopolitique

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  56   −   2022

•   résumé

Alors que la notion de conflit interne dans l’islam médiéval est associée à des connotations 
sacrées de fin des temps et d’explosion de la communauté des croyants, le cadre conceptuel 
qui l’entoure semble évoluer à l’époque mamelouke, tant est manifeste la fréquence de la 
fitna dans les chroniques. En même temps que le droit sur les guerres internes évolue dans le 
sultanat du Caire, les sources historiographiques montrent à quel point l’anathème n’est plus 
guère utilisé pour condamner les rebelles. Les fitna‑s deviennent alors systémiques, engagées 
dans le fonctionnement du régime comme un élément clef de son équilibre. Des fatwā‑s sont 
parfois promulguées pour condamner un rebelle mais généralement pour des crimes d’ordre 
civil plutôt que politique, et surtout, la plupart des révoltes ne donnent pas lieu à de tels actes 
juridiques. Ce sont les normes sociopolitiques et non les normes juridiques qui décidaient 
de l’éclatement ou non de rébellions : les émirs ou mamelouks invoquaient tantôt la capacité 
militaire du souverain, tantôt le consensus des émirs, tantôt les abus d’autorité, tantôt l’équité 
de la répartition des ressources et des honneurs pour justifier de tels soulèvements. Ce sont 
ainsi les normes de la pratique sociopolitique qui se sont imposées pour faire évoluer les normes 
juridiques et la nature du discours sur la fitna. Celle-ci ne perdit toutefois pas ses connotations 
sacrées mais la sacralité se déplaça de l’histoire des origines de l’islam vers l’histoire du début 
du régime dit « circassien » pour condamner fermement la guerre interne et faire du rebelle 
triomphant non point le transgresseur mais le restaurateur de l’ordre et de la justice.

Mots-clés : Mamelouk, guerres, conflit interne, fitna, droit islamique, désordre civil, histoire 
sociopolitique, Le Caire

Discours juridique et pratique sociopolitique

La légitimation de la rébellion 
dans le sultanat mamelouk (xiiie‑xvie siècles)

Clément Onimus*

 *  Clément Onimus, Université Paris 8 Vincennes-Saint-Denis, clement.onimus@univ-paris8.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
	 The Legitimisation of Rebellion in the Mamluk Sultanate (13th–16th centuries). 

Legal Discourse and Sociopolitical Practice

While the notion of internal conflict in medieval Islam is associated with sacred connotations 
related to the end of time or to the explosion of the community of believers, the conceptual 
framework around it seems to have evolved in the Mamluk era, so obvious is the frequency of 
the mentions of fitnas in the chronicles. While the law on internal war evolved in the Cairo 
sultanate, the historiographical sources show the extent to which the anathema was no longer 
used to condemn rebels. Fitnas became systemic, involved in the functioning of the regime 
as a key element of its socio-political balance. Fatwas were sometimes issued to condemn 
a rebel, but usually for civil rather than political crimes. Moreover, most rebellions were not 
followed by such legal acts. Rather than the judicial norms, it was socio-political norms that 
decided the outbreak of a rebellion. Amirs and Mamluks invoked either the military capacity 
of the sovereign, or the consensus of the amirs, or the abuses of authority, or the fairness of 
the distribution of resources and honors to justify such uprisings. Thus, the norms of the 
socio-political practice prevailed in the evolution of the legal norms and the discourse on 
rebellion. The notion of fitna, however, kept its sacred connotations, but the sacrality moved 
from the history of the origins of Islam to the history of the early “circassian” regime. It was 
then used to condemn internal war and to make the triumphing rebel not the transgressor 
but the restorer of justice and order.

Keywords: Mamluk, wars, internal warfare, civil disorder, fitna, Islamic law, socio‑political 
history, Cairo

ملخص. 

 شرعنة التمردّ في السلطنة المملوكيةّ )من القرن الثالث عشر إلى القرن السادس عشر(
الخطاب القانوني والممارسة الاجتماعية-السياسية 	

ان العصر الوسيط بدلالات مقدّسة لنهاية الزمان وانقسام جماعة  َّ ب بينما يرتبط مفهوم الصراع الداخليّ في الإسلام إ

يتجلىّ ذلك من خلال  المملوكي، كما  العصر  به قد تطورّ خلال  المحيط  المفاهيمي  أنّ الإطار  المؤمنين وتشرذمها، يبدو 

سلطنة  في  الداخلية  الحروب  قانون  فيه  يتطور  الذي  الوقت  نفس  في  التاريخيةّ.  السردياّت  في  للفتنة  ا�لكبير  التواتر 

القاهرة، تظهر المصادر التاريخية إلى أيّ درجة لم يعد يتم استخدام مفهوم التكفير لإدانة المتمردّين باعتبارهم خارجين 

وتصدر  توازنه.  في  أساسياً  عنصرًا  باعتباره  النظام  عمل  في  يدخل  نظامياّ،  عندئذ  الفتن  مفهوم  ويصبح  عن الدين. 

الفتاوى أحيانا لإدانة متمردّ ما، �لكنهّا عادة ما تكون لجرائم ذات صبغة مدنية أكثر منها سياسية، وخصوصًا، أن 

معظم الانتفاضات لا تفضي إلى مثل تلك الإجراءات القانونية. كانت المعايير الاجتماعية والسياسية لا المعايير القانونية 

الحاكم العسكرية،  بقدرة  أحياناً  يتذرعون  المماليك  أو  الأمراء  فقد كان  التمردات من عدمه:  اندلاع  التي تحدّد  هي 

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )162

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


مثل  لتبرير  الشرف  الموارد ومراتب  توزيع  بعدالة  وأحياناً  السلطة،  استخدام  بسوء  وأحياناً  الأمراء،  بإجماع  وأحياناً 

هذه الانتفاضات. ومن هنا، فإن معايير الممارسة الاجتماعية-السياسية هي التي فرضت نفسها لتطوير المعايير القانونية 

وطبيعة الخطاب حول الفتنة. ومع ذلك، لم يفقد، هذا المفهوم، دلالاته المقدسة، و�لكن القداسة انتقلت من تاريخ 

المنتصر  المتمرد  الداخلية بشدة وجعل  بالنظام »الشركسي« لإدانة الحرب  يسُمّى  بداية ما  تاريخ  إلى  الإسلام  أصول 

لا معتدياً بل معيداً للنظام والعدالة.

تاريخ اجتماعي-سياسي،  فوضى مدنية،  إسلامية،  شريعة  فتنة،  صراع داخلي،  حروب،  مماليك،  المفتاحية:  الكلمات 

القاهرة.

*  *  *

Le conflit interne ou fitna représente une des principales questions historiques,  
	 juridiques et théologiques de l’islam médiéval. Cette notion, par sa gravité mais aussi par  
	 sa complexité et sa polysémie, se place au cœur des débats de la culture politique de l’aire 

arabophone médiévale. Ce terme est utilisé dans le Coran avec des connotations eschatologiques 
qui en font une épreuve dans la foi des musulmans 1 et la qualifie de « pire que le meurtre » 2, 
alors que les récits relatifs aux premiers temps de l’Islam l’emploient pour évoquer les guerres 
internes qui opposèrent les Compagnons du Prophète puis leurs épigones 3. Défaillance dans 
la foi ou rupture violente dans la cohésion de la communauté musulmane, le concept de fitna 
inspire aux croyants une légitime inquiétude, non seulement parce qu’il sous-entend le revers de 
l’ordre politique, le chaos, mais aussi parce que la rébellion pose inévitablement la question de la 
légitimité du pouvoir. En dépit de ses connotations violentes, tragiques, voire eschatologiques, 
le terme devient néanmoins commun dans les sources d’époque mamelouke, en adéquation 
avec le phénomène qu’il y désigne, à savoir la multitude de conflits opposant les membres de 
l’élite militaire 4.

Que la notion de fitna présente une spécificité dans les sources du xve siècle égyptien ne 
fait aucun doute. Son omniprésence sur de longues périodes ne permet pas de l’envisager sous 
la même perspective que la fitna telle qu’elle est perçue dans des sources d’autres époques, 
c’est‑à‑dire avec toutes ses connotations eschatologiques. Au contraire, la place conceptuelle 
qu’elle occupe dans la culture politique, et plus spécifiquement dans les sources juridiques 

1.  Gardet, « Fitna », EI2, 1977, p. 952‑953 ; Nawas, « Trial », EQ, 2006, p. 362‑363.
2.  Coran II, 190‑191, 217.
3.  Donner, 1998, p. 184‑190.
4.  À titre d’exemple, on note que le terme fitna (pl. fitan) est mentionné cent‑quarante‑sept fois dans l’Inbāʾ 
al‑ġumr d’Ibn Ḥaǧar al‑ʿAsqalānī, qui traite des années 773‑852/1372‑1449. 

clément onimus 163

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et historiographiques de l’ère dite « circassienne » 5, engendre un paradoxe entre la portée 
tragique attachée à l’origine de cette notion et sa fréquence dans les textes de cette époque. 
Il nous faut ici déterminer les permanences dans le discours sur la fitna qui apparaissent dans 
les chroniques au long des deux siècles et demi de l’histoire du sultanat du Caire, de façon 
à évaluer les concordances et les évolutions concomitantes entre la pratique du conflit et le 
discours qui le justifie. Comment donc les auteurs des narrations historiques et les acteurs 
politiques, autrement dit les auteurs de ces fitna-s, les ont‑ils considérées ? Par quels procédés 
discursifs les ont‑ils intégrées dans leur culture politique ? Quel discours de légitimation de 
ces événements les sources laissent‑elles transparaître ?

Cet article se veut un essai d’explication de l’évolution du concept de fitna sur le moyen 
terme que représente le dernier siècle du sultanat cairote, fondé sur une prospection dans les 
sources et la littérature secondaire, plutôt que comme résultat d’une lecture exhaustive de 
l’ensemble du matériel disponible. Il entend démontrer que la fitna devient au xve siècle un 
élément central de l’ordre social, constitutif de l’intégration du groupe élitaire. L’ethos collectif 
de l’élite militaire fondé sur des pratiques sociopolitiques normées détermine la signification 
transactionnelle qu’acquiert alors cette notion, en tant qu’elle est au cœur de la négociation du 
pouvoir et permet la pérennisation du régime. Cette évolution de la notion et de la pratique 
de la fitna serait, selon cette hypothèse, la source d’une évolution parallèle et concomitante de 
révision du discours légal à son endroit. Associée à la sacralisation des événements fondateurs 
de cet ordre social, dans un contexte d’usurpations répétées du pouvoir sultanien, la fitna est 
engagée dans un paradoxal discours de légitimation du désordre.

Nous évoquerons, dans un premier temps, le contraste entre l’invariance du signifié théologique 
de ce terme, inspiré d’un discours sacré, et l’évolution que connaît cette notion dans le discours 
juridique pour, dans un deuxième temps, clarifier le contexte de cette évolution – à savoir non 
pas l’irruption des conquérants mongols au xiiie siècle mais l’instabilité politique du sultanat 
du Caire aux xive et xve siècles. Comme nous le verrons dans un troisième temps, le caractère 
systémique des conflits internes à l’élite militaire mamelouke témoigne de l’aboutissement du 
processus de désacralisation de la notion de fitna dans les sources narratives de cette époque. 
Cette notion n’est, du reste, jamais condamnée par des actes légaux en tant que telle, comme 
nous le verrons dans un quatrième temps, mais sous divers prétextes d’ordre criminel dont 
l’enjeu consiste en une expression symbolique du rapport de forces entre les belligérants. 
Le discours juridique n’étant pas la source des normes organisant le discours sur la fitna de ce 
temps, la cinquième étape et le cœur de notre étude définit les normes sociopolitiques destinées 
à justifier ou condamner ces conflits internes, dont l’objectif final consiste en la perpétuation 
du régime et l’intégration de l’élite militaire. Nous verrons dans un sixième et dernier temps 

5.  Les sources sur lesquelles se fonde cet article consistent dans les principales chroniques égyptiennes du 
xve siècle, à savoir les textes d’Ibn Ḫaldūn, d’al‑Maqrīzī, d’al‑ʿAynī, d’Ibn Ḥaǧar al‑ʿAsqalānī, d’Ibn Taġrī Birdī, 
d’al‑Saḫāwī et d’Ibn Iyās ainsi que deux textes quelque peu « hors champ » : la chronique d’Ibn Kaṯīr, antérieure, 
et celle d’Ibn Ṣaṣrā, syrienne. J’ai aussi travaillé sur les recueils de fatwa‑s d’al‑Subkī et d’al‑Suyūṭī et sur 
deux traités théologiques d’Ibn Kaṯīr. En revanche, je dois l’essentiel de ma connaissance des commentaires 
de hadiths à la littérature secondaire.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )164

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


que ces normes praxéologiques intègrent la fitna comme une étape nécessaire des processus 
de dévolution du pouvoir dans le cadre d’une nouvelle « sacralisation » de cette notion en tant 
que moment fondateur – et abhorré – de l’ordre social du xve siècle égyptien.

1.	 La fitna dans les textes théologiques et juridiques :  
un cadre conceptuel en mutation ?

Constance ou évolution de la notion de fitna ? Dans les sources de l’époque califale, l’évocation des 
fitna‑s semble bien souvent conserver les connotations tragiques dont les références coraniques 
ou historiques les faisaient retentir. Gabriel Martinez‑Gros, Emmanuelle Tixier du Mesnil 
et Cyrille Aillet notent ainsi à quel point le terme de fitna portait encore sa signification 
eschatologique dans le xie siècle andalou 6. Cette notion demeure engagée dans un champ de 
références métatextuelles faisant appel aux textes sacrés, au Coran, aux hadiths et à l’Histoire 
mythifiée des fondations, et ne cesse de faire allusion à la fitna archétypale, celle qui opposa ʿ Alī 
à ʿ Aʾišā puis à Muʿāwiyya entre 35 et 40/entre 656 et 661 et que la Tradition, jusqu’aujourd’hui, 
a désigné par l’expression de « Grande Discorde » (al‑fitna al‑kubrā) 7. L’incrustation de cette 
notion dans l’histoire des origines de l’islam lui donne un caractère normatif, dans le sens où 
tout ce qui est qualifié de fitna par la suite suit le cadre matriciel que lui donne cette histoire et 
suppose une rupture fondamentale, irréconciliable, de la communauté des croyants, un conflit 
qui se place dans le domaine du sacré et non pas uniquement dans le domaine du politique. La 
condamnation ferme de la fitna est encore affirmée dans la littérature théologique du xive siècle 
dans le sultanat du Caire 8, moins toutefois en référence aux temps matriciels qu’au métatexte 
coranique ou traditionniste : la fitna apparaît alors comme une épreuve eschatologique, ainsi 
dans un ouvrage d’Ibn Kaṯīr (700‑774/1300‑1373) spécifiquement consacré à la fitna (al‑Nihāya 
fī l‑fitan wa al‑malāḥim) 9. Il s’agit d’un recueil de hadiths sur la Fin des temps. La grande fitna 
dont il est question est bien sûr l’Épreuve suprême, celle du Jugement Dernier, fitnat al‑daǧǧāl, 
où le terme prend un double sens : d’une part la dernière tentation face à l’Antéchrist, et 
d’autre part la division de la communauté des croyants à l’approche du Jour de la Rétribution. 
Les fitna‑s y sont fermement condamnées : ceux qui y participent sont voués à l’enfer. La seule 

6.  Martinez-Gros, Tixier du Mesnil, 2011. Voir notamment dans ce volume les articles de G. Martinez‑Gros, 
de E. Tixier du Mesnil et de C. Aillet qui témoignent de cette permanence du sens eschatologique dans les 
sources andalouses.
7.  Djaït, 1989.
8.  L’équipe de l’ERC MMS-II, dirigée par Jo Van Steenbergen et à laquelle je suis associé, préfère la désignation 
du royaume proche‑oriental du Moyen Âge tardif par cette appellation de « sultanat du Caire » plutôt que 
par l’anachronique « empire mamelouk ».
9.  Laoust, « Ibn Kathīr », EI2, 1990, p. 841‑842. Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya XIX, al‑Nihāya fī l‑fitan. L’ouvrage 
n’est mentionné ni par Laoust ni par Brockelmann, où Ibn Kaṯīr est classé uniquement dans les histoires 
universelles (y compris pour son exégèse coranique) : GAL II, 60‑61. Voir aussi un autre ouvrage d’Ibn Kaṯīr, 
Ašrāṭ al‑sāʿa. Ce livre reprend les mêmes thèmes et cite les mêmes versets et hadiths : par exemple sur la 
destruction des armes, voir p. 45 ; sur l’assimilation de Gog et Magog aux Turcs, voir p. 97. Voir aussi Abbès, 
2009, p. 165‑166.

clément onimus 165

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


solution consiste en la fuite, le quiétisme et l’abandon des affaires publiques – ce qu’un hadith 
justifie en disant : « brisez vos arcs, tranchez vos cordes, détruisez vos épées » 10. Il n’est pas 
impossible que ces remarques soient une allusion à la multiplication des fitna-s sous le régime 
mamelouk, d’autant plus que Gog et Magog sont assimilés aux Turcs 11. Mais il s’agit tout de 
même, pour l’essentiel de l’ouvrage, d’un texte décrivant les affres de l’Enfer ; la condamnation 
du conflit terrestre y est à peine mentionnée. Les recueils de fatwā‑s de cette époque n’envisagent 
de même la fitna que selon le sens religieux d’épreuve de la foi porté par le Coran. Il faut dire 
que ces recueils ne collectent que les avis juridiques produisant une norme généralisable et 
pouvant faire office de jurisprudence : elles ne sont donc presque jamais contextualisées et 
excluent toutes les fatwā‑s trop explicitement engagées dans les événements de leur temps. 
Ainsi, dans le recueil de fatwā‑s d’al‑Subkī (683‑756/1284‑1355), au xive siècle, la fitna est 
assimilée à l’associationnisme 12. Chez Suyūṭī, à la fin du xve siècle, elle n’est mentionnée que 
pour parler de la fitna de la fin des temps 13. L’analyse des versets du Coran et des Traditions 
prophétiques par ces auteurs, purement métatextuelle et aucunement contextualisée, maintient 
la fitna dans son champ de signification théologique.

Cette condamnation radicale de la fitna se retrouve dans certains textes juridiques de 
cette même époque pour lesquels la fitna assimilée à la rébellion et à l’injustice, donc à la 
désobéissance à Dieu 14, ne fait pas référence à l’eschatologie mais à une Histoire ancienne 
mythifiée, celle des premiers temps de l’Islam et de la première division pendant la « Grande 
Discorde » pour reprendre la traduction de Hichem Djaït. La mythification des fondations 
a induit cette crainte du chaos qu’évoque Makram Abbès, entraînant, au nom du moindre 
mal, une condamnation ferme de toute contestation du pouvoir sauf si cette contestation 
pouvait renverser le gouvernant sans provoquer de conflit 15. Obéir à Dieu, c’est donc obéir aux 
gouvernants. Ces idées apparaissent, selon Khaled Abou El Fadl, au plus tard au xie siècle avec 
al‑Māwardī et al‑Ǧuwaynī 16 et s’imposent dans le droit musulman si bien que nombre de juristes 
de l’époque mamelouke contemporains d’Ibn Kaṯīr, tels qu’Ibn Ǧamāʿa (639‑733/1241‑1333), 
les reprennent, proposant l’idée que le pouvoir était en soi légal 17. Dans la même veine, 
Ibn Taymiyya (661‑728/1263‑1328) condamne fermement la fitna, tout en distinguant les 
conflits politiques totalement prohibés des conflits théologiques (contre les ḫawāriǧ) considérés 

10.  Ibn Kaṯīr, al-Nihāya fī l-fitan, p. 82. 
11.  Ibn Kaṯīr, al-Nihāya fī l-fitan, p. 238. Dans son article de ce volume, Camille Rhoné‑Quer explique que 
cette association entre les Turcs et les peuples de Gog et Magog date de l’époque où les émirats musulmans 
persans étaient confrontés aux infidèles turcs à la frontière orientale de l’Islam.
12.  Al-Subkī, Fatāwā, p. 31.
13.  Al-Suyūṭī, al-Ḥāwī li-l-fatāwī, p. 80.
14.  Coran XLIX, 9.
15.  Sur cette crainte du chaos dans la littérature politique arabe médiévale, je renvoie à Abbès, 2009, p. 153‑157.
16.  Abou El Fadl, 2001, p. 164‑189.
17.  Selon Abou El Fadl, toutefois, il est paradoxal que nombre d’auteurs considèrent Ibn Ǧamāʿa comme 
le représentant de cette position alors que sa position était plus proche du révisionnisme évoqué ci‑dessous. 
Salibi, « Ibn Djamāʿa », EI2, 1990, p. 771‑772. Voir la discussion sur Ibn Ǧamāʿa et la célèbre citation de ce 
juriste qui établit l’équivalence entre pouvoir et légalité dans Abou El Fadl, 2001, p. 11‑12. 

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )166

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comme nécessaires 18. D’une façon générale, explique Abou El Fadl, la position traditionnelle 
consiste à condamner le rebelle qui se révolte en défendant une interprétation de la révélation 
mais à le distinguer du brigand, intéressé seulement par le pouvoir. Au cours du Moyen Âge 
tardif, une position révisionniste émerge parmi les juristes égyptiens 19 pour nuancer l’opinion 
des traditionalistes : il faut certes éviter la fitna et le chaos, mais le rebelle (baġy) n’est pas un 
criminel ni un impie et il ne convient pas de prononcer le takfīr à son endroit : une puissante 
faction en révolte ne doit pas être considérée comme du banditisme quand bien même elle 
n’affirmerait pas une interprétation particulière de la révélation 20. Ces juristes accordent 
ainsi une certaine légitimité aux rebelles, dans la mesure où ils répondent à une injustice, par 
contraste avec les rebelles qui ne cherchent qu’à renverser le gouvernement. L’injustice d’un 
gouvernement ou son incapacité à protéger les musulmans légitiment donc son renversement.

La malédiction qui accompagne le terme de fitna dans les textes de nature théologique 
contraste avec la casuistique dont les juristes font preuve lorsqu’il s’agit d’en déterminer les 
conséquences légales. Alors que la permanence des connotations eschatologiques témoigne 
combien le terme demeure empreint d’une certaine sacralité, l’évolution des normes juridiques 
montre la désacralisation de cette notion et intègre l’idée même de guerre civile ou de guerre 
interne comme élément inhérent de la vie d’un État – dans le sens d’un régime politique 
souverain. Paradoxalement, la crainte de l’éclatement d’un royaume et du risque d’anomie, 
qui en découle, expliquent avec évidence autant la radicalité de l’imprécation religieuse que la 
souplesse de la réponse juridique.

2.	 L’anathème ou comment exclure du cadre de la fitna

Cette évolution de la conception juridique de la notion de fitna trouva-t-elle sa source dans 
le discours sur les guerres contre les Mongols ? La mutation des conceptions juridiques ne 
s’est donc pas accompagnée d’une évolution de la représentation religieuse de la notion de 
fitna. La contextualisation de ce phénomène de divergence sémantique devrait permettre 
d’en comprendre les fondements. K. Abou El Fadl 21 note que nombre de révisionnistes – de 
différentes écoles juridiques – sont égyptiens, aussi envisage‑t‑il la possibilité qu’il s’agisse 
d’un courant local qui s’est diffusé par la suite. À l’exception d’un auteur du xive siècle 22, 
tous les juristes listés ont vécu au xve siècle 23 ou à l’époque ottomane 24. Tout semble donc 
indiquer que cette évolution juridique concerne en premier lieu le sultanat du Caire. Le même 

18.  Abou El Fadl, 2001, p. 62.
19.  Abou El Fadl, 2001, p. 294.
20.  Abou El Fadl, 2001, p. 280.
21.  Abou El Fadl, 2001, p. 294.
22.  Le Ḥanafite al‑Zaylaʿī (m. 743/1343).
23.  Deux grands juges du Caire : le Ḥanafite Badr al‑Dīn al‑ʿAynī (m. 855/1451) et le Šāfiʿite Abū Zakariyya 
al-Anṣarī (m. 926/1520).
24.  Le Šāfiʿite Ibn Ḥaǧar al-Haytamī (908-973/1503-1566), le Šāfiʿite Šams al-Dīn al‑Ramlī (m. 1004/1595), 
le Mālikite al‑ʿAdawī (1189/1775), le Mālikite al‑Dusūqī (m. 1201/1786) et le Mālikite al‑Ṣāwī (m. 1241/1825).

clément onimus 167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


auteur, toutefois, remonte au xiiie siècle pour associer l’apparition du révisionnisme juridique 
concernant la question de la rébellion à la conversion des Mongols à l’islam 25. À cette époque, 
en effet, réapparaît la distinction entre rebelles et bandits parmi les personnes en conflit avec 
le gouvernant. Pourtant, l’idée d’associer le révisionnisme à l’invasion mongole semble, au 
mieux, un cliché non étayé comme le note Yossef Rapoport 26. Les juristes et gouvernants 
des xiiie‑xive siècles ne percevaient, en fait, la guerre contre les Mongols ni comme une fitna 
ni comme une opération de police contre des brigands mais au contraire comme une guerre 
sainte et juste, le ǧihād.

La question de la proclamation du ǧihād est essentielle car elle était au cœur de la légitimation 
du régime mamelouk 27 – j’entends par « régime mamelouk » l’ensemble des invariants de 
l’organisation sociopolitique et institutionnelle du sultanat du Caire du milieu du xiiie siècle 
au début du xvie siècle 28. En consultant les chroniques mameloukes, il apparaît clairement que 
le ǧihād était mentionné dans le cadre d’un discours rapporté, en particulier dans les sermons 
des califes abbassides du Caire dans la seconde moitié du xiiie siècle ou dans les discours 
des juristes. Les chroniqueurs du xve siècle laissaient ainsi apparaître combien cette notion 
appartenait au domaine juridique – seul cadre dans lequel elle était employée – et destinée à 
légaliser la guerre. Le ǧihād était généralement proclamé dans des cadres conformes aux principes 
juridiques, à savoir dans le cadre de la guerre contre des non-musulmans : les Mongols et les 
Francs. Face aux Francs, le ǧihād est mentionné contre les Croisés de Terre Sainte jusqu’à la 
disparition des États latins puis contre le royaume de Chypre et les Chevaliers de Rhodes 29. Face 
aux Mongols, le ǧihād est proclamé contre Hulagu et ses successeurs 30. Une évolution majeure 
apparut au tournant des xiiie‑xive siècles, avec la conversion de royaumes mongols. En dépit 
de l’interdiction coranique de combattre un autre musulman 31, le ǧihād continua toutefois à 
être proclamé contre les Mongols quand bien même ils fussent musulmans sunnites comme 

25.  Abou El Fadl, 2001, p. 235, 246‑247.
26.  Rapoport, 2003.
27.  Northrup, 1998, p. 248. Le ǧihād était au cœur du régime au point que le sultan pouvait prendre prétexte 
du fait qu’un émir n’y ait pas participé pour envoyer une armée combattre cet émir, comme cela est arrivé au 
sultan al‑Manṣūr Qalāwūn contre l’émir Sunqur al‑Ašqar. Al‑ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān II, p. 358.
28.  Sur les invariants qui définissent le régime mamelouk, voir Onimus, 2019, p. 14‑15.
29.  Le mot « ǧihād » est bien plus rarement mentionné que la fitna dans les sources mameloukes. Dans une 
prospection exhaustive, je n’ai recensé que quinze occurrences dans l’Inbāʾ d’Ibn Ḥaǧar et seulement une 
trentaine dans les Sulūk d’al‑Maqrīzī – incomparablement moins que les mentions de fitna‑s. Voici quelques 
occurrences du ǧihād contre les Francs dans diverses chroniques du xve siècle. Al‑Maqrīzī mentionne par 
exemple le ǧihād au sujet de la guerre du sultan al‑ʿĀdil en 585/1189 contre Saint‑Jean‑d’Acre (al‑Maqrīzī, 
Sulūk I, 1, 102) ainsi qu’au sujet de la bataille de la Mansourah en 647/1249 (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 2, p. 346. 
Le ǧihād contre les Francs – des corsaires – est encore mentionné en 819/1416 par Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ, p. 94. La 
guerre contre Chypre est évoquée dans toutes les sources et le terme ǧihād est mentionné à plusieurs reprises, 
notamment dans un poème cité par Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ, p. 371. Ce terme est aussi mentionné par al‑Saḫāwī 
dans le contexte du siège de Rhodes en 848/1444. Al‑Saḫāwī, Kitāb al‑tibr al‑masbūk. 
30.  Sur l’appel au ǧihād par le calife abbasside et la proclamation du ǧihād des Mamelouks contre les Mongols, 
voir Amitai‑Preiss, 1995, p. 56‑57, 63, 83 ; voir aussi Broadbridge, 2008, p. 91‑118.
31.  Coran IV, 92.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )168

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Gazan et Tamerlan 32. Ce phénomène bien connu supposait une forme d’anathème de l’ennemi, 
autrement dit d’exclusion de la communauté des croyants, en assimilant des musulmans sunnites 
à des infidèles 33. Réciproquement, les Mongols musulmans mélangent cette même rhétorique 
du takfīr accusant les Mamelouks d’injustice et de désobéissance à Dieu 34, à la rhétorique du 
châtiment divin qui était déjà employé auparavant par Hulagu, notamment dans une lettre à 
Quṭuz 35. Il ne semble donc pas pertinent de voir en la conversion des Mongols la source d’une 
évolution du discours juridique puisque celui‑ci demeura inchangé : les juristes avaient réussi 
à éviter de s’interroger sur la légalité de la fitna contre les Mongols musulmans en continuant 
à employer le lexique du ǧihād à la place du lexique de la fitna pour désigner les guerres contre 
un royaume étranger, fût‑il musulman sunnite.

Avec l’hégémonie régionale que connut le sultanat mamelouk à partir du second tiers 
du xive siècle 36, le thème du ǧihād disparut presque du vocabulaire historiographique pour 
ne réapparaître que ponctuellement face au régent tatar Tamerlan et contre le chef tribal 
Qarā Yūsuf 37 – outre les rares guerres qui étaient alors menées contre des non‑musulmans, 
en l’occurrence les Francs, telles que les expéditions contre Chypre ou Rhodes 38. Il ne semble 
plus employé dans les conflits extérieurs contre des musulmans à partir de la seconde moitié du 
xve siècle : Ibn Iyās ne mentionne pas le ǧihād contre les Ottomans 39, mais la fitna 40 – et pour 
cause, les souverains ottomans sont eux-mêmes présentés comme les champions du ǧihād dans 

32.  Al-ʿAynī mentionne à plusieurs reprises le ǧihād contre Gazan, notamment dans des lettres adressées au 
souverain mongol par le sultan. Voir par exemple al‑ʿAynī, ʿIqd al‑ǧumān IV, p. 161. Voir aussi la mention 
du ǧihād contre Gazan en 702/1301 dans al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 933. Pour un exemple de mention de la 
proclamation du ǧihād contre Tamerlan, voir al‑Maqrīzī, Sulūk III, 3, p. 1046. Sur la politique des sultans 
mamelouks face à Tamerlan, voir Broadbridge, 2008, p. 168‑197.
33.  Broadbridge, 2008, p. 183‑184. Voir l’échange de lettres entre Tamerlan et le sultan al‑Ẓāhir Barqūq, ainsi 
que les commentaires d’Ibn Ṣaṣrā dans Ibn Ṣaṣrā, al‑Durra al‑Muḍīʾa, p. 196‑199. Tamerlan, par exemple, 
accuse Barqūq d’assassinat envers les ambassadeurs, envers son maître et d’emprisonnement du calife. Il 
ajoute qu’il commande l’armée des soldats de Dieu. Broadbridge, 2008, p. 180‑182.
34.  Le souverain mongol Gazan revendique l’islam et accuse les souverains mamelouks de s’être éloignés de 
la religion, qualifiant l’armée mamelouke de rebelle (al‑ǧuyūš al‑bāġiyya). Le texte du firman de Gazan, trouvé 
par Quatremère dans son manuscrit d’al‑Nuwayrī, montre ainsi un habile mélange entre le vocabulaire du 
ǧihād et le vocabulaire de la fitna. Voir Quatremère, 1845, p. 151‑154.
35.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 2, p. 427‑428.
36.  Van Steenbergen, 2019.
37.  Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ II, p. 313‑314 ; Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 384‑385, 415.
38.  Sur l’expédition de Chypre en 829/1426, voir Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 590‑612. Sur les relations 
entre Chypre et le sultanat mamelouk avant cette guerre, voir Fuess, 2001. Sur les relations entre Chypre et 
le sultanat mamelouk après cette guerre, voir Fuess, 2005. Sur les campagnes contre Rhodes, voir Rabie, 1989. 
39.  Shai Har-El ne mentionne pas de proclamation de ǧihād ni de la part des Mamelouks, ni de la part des 
Ottomans pendant la guerre de 889‑896/1485‑1491. Voir Har‑El, 1995.
40.  Ibn Iyās, Baḍāʾiʿ III, p. 212‑214, 217, cité par Har‑El, p. 127. Har-El ajoute (p. 135) que les Ottomans 
justifient l’invasion avec une fatwa accusant des Turcomans de brigandage, de couper les routes du pèlerinage 
et du commerce et de n’avoir pas laissé en paix la province de Karaman. Un chroniqueur ottoman ajoute 
l’arrogance et l’illégalité des mécréants (arméniens) qui détiennent plusieurs forteresses. La vraie cause du 
conflit est la protection accordée au prince ottoman Djem par le sultan mamelouk Qāyt Bāy.

clément onimus 169

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les sources mameloukes – ni même contre les Séfévides – à vrai dire, leur chiisme n’est même 
pas mentionné chez Ibn Iyās, alors que les sources ottomanes évoquent la proclamation du 
ǧihād des Ottomans contre ces mêmes Séfévides 41.

Si la notion de ǧihād semble employée par le sultanat mamelouk contre des musulmans 
jusqu’au milieu du xve siècle, elle est clairement circonscrite aux situations de guerre entre 
États et est en revanche absente des conflits internes, en dépit de la multitude de rébellions 
de la part d’émirs et de mamelouks 42. Le takfīr, à vrai dire, est même sujet à l’hostilité des 
gouvernants, peut‑être par crainte d’en être victimes de la part des juristes de leur royaume 43. 
En revanche, les sources mameloukes usent abondamment de la notion de fitna, omniprésente 
dans les chroniques du xve siècle. Le conflit interne est donc en général illégal mais il n’engendre 
pas l’anathème. L’adversaire politique n’est pas considéré comme un infidèle ou un apostat. 
L’évolution de la conception juridique de la fitna n’est donc liée ni avec la guerre contre les 
Mongols – contre lesquels le ǧihād est proclamé – ni avec les guerres opposant le sultanat 
mamelouk aux royaumes musulmans voisins mais plus vraisemblablement avec l’évolution 
des conflits internes au royaume syro-égyptien.

3.	 Un conflit interne systémique et désacralisé

Dans quel cadre sociopolitique s’est imposée cette révision de la conception juridique de la 
fitna ? Une nouvelle contextualisation de la notion de fitna doit donc être proposée, de façon 
à comprendre dans quel cadre sociopolitique s’est imposée cette révision de la conception 
juridique de la fitna. Nous proposons l’hypothèse que le courant juridique révisionniste, évoqué 
par K. Abou El Fadl, s’épanouit dans l’Égypte du xive‑xve siècle sous le calame d’un auteur 
comme Badr al‑Dīn al‑ʿAynī qui reprit des arguments élaborés un siècle plus tôt par son 
prédécesseur ḥanafite al‑Zaylaʿī aux yeux duquel on ne pouvait pas, à son époque, distinguer 
le juste de l’injuste car tout le monde combattait pour des affaires séculières 44. L’époque 
mamelouke est marquée par la multitude de ces conflits internes qualifiés habituellement de 
fitna, mais aussi de ḥurūb, ʿiṣyān ou ṯawra – termes avec lesquels il semble interchangeable. 
Jo Van Steenbergen compte, pour la période des derniers Qalāwūnides (741‑784/1341‑1382), 
soixante-quatorze conflits sociopolitiques 45. J’ai moi-même dénombré cent trois fitna-s pour la 
période des Barqūqides (784‑815/1382‑1412) 46. Il va sans dire que des époques antérieures ont été 
tout autant scandées par de nombreuses dissensions ; les tensions entre les dynastes ayyoubides 

41.  Murphey, 2015.
42.  Je n’ai trouvé qu’une seule proclamation du ǧihād contre un émir rebelle, de la part des juristes de Tripoli. 
Al‑Maqrīzī, Sulūk III, p. 990‑991.
43.  Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa al‑Nihāya XVIII, p. 136 : en 714/1314, le faqīh Nūr al‑Dīn al‑Bakrī est menacé 
de mort par le sultan, mais les émirs intercèdent et il est banni et interdit de prononcer des avis juridiques 
et de parler de science parce qu’il proclame le takfīr à tout va. 
44.  Abou El Fadl, 2001, p. 270.
45.  Van Steenbergen, 2006, p. 124.
46.  Onimus, 2019, p. 274.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )170

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ou entre les régiments fatimides en sont des exemples parmi d’autres. La multiplication des 
récits historiographiques dans l’Égypte du xve siècle est sans doute la principale cause de la 
multiplication des relations de fitna‑s – plutôt que l’évolution de la réalité sociale.

Ces guerres opposent généralement des factions dirigées par un ou plusieurs émirs, voire le 
sultan lui-même. Plus rarement, les fitna‑s désignent des soulèvements de mamelouks sultaniens. 
Il est exceptionnel que l’usage de ce terme concerne d’autres situations 47. La fréquence de 
ce genre de conflits semble diminuer dans le courant du xve siècle, ils n’en demeurent pas 
moins communs comme en attestent l’étude d’Irwin sur le factionnalisme ou les recherches 
de Sievert sur la dévolution du sultanat à cette époque 48. Certaines périodes chaotiques se 
distinguent par la fréquence de ces guerres internes, notamment les années qui séparent 
la mort du sultan al‑Manṣūr Qalāwūn et la troisième intronisation de son fils le sultan 
al‑Nāṣir Muḥammad (688‑710/1290‑1310), de même que les décennies de règne des derniers 
Qalāwūnides (741‑784/1340‑1382), le règne du sultan al‑Nāṣir Faraǧ (801‑815/1399‑1412) ou 
encore la période qui sépare la mort du sultan al-Ašraf Qāyt Bāy et l’intronisation du sultan 
al‑Ašraf Qanṣūh al‑Ġawrī (901‑906/1496‑1501). Comme l’a montré Winslow Clifford, ces 
conflits sont systémiques 49 : le régime lui‑même produit la compétition qui engendre ces 
querelles politiques entre émirs et parfois avec le sultan lui‑même. Pour Michael Chamberlain, 
la fitna est la substance même de la vie sociale de l’élite – et non un effondrement temporaire 
de l’ordre social – y compris au sein de l’élite savante dont l’habitus de reproduction sociale 
fait l’objet de sa thèse : elle est une pratique centrale dans l’intégration des élites damascènes 
et dans leurs stratégies de survie sociale 50. La fitna apparaît donc comme un phénomène 
systémique, intégré dans l’équilibre ou le déséquilibre permanent du sultanat, autrement dit, 
elle est l’élément clef d’un rapport de forces inévitable au sein d’un régime politique dont les 
structures culturelles et sociopolitiques sont destinées à intégrer cette violence politique de la 
façon la moins destructrice possible.

Ces conflits visaient exclusivement le contrôle du gouvernement, c’est‑à‑dire l’autorité 
symbolique, la domination sociale ainsi que le pouvoir de distribuer les ressources fiscales, sans 
le moindre programme idéologique ni l’ambition de modifier la nature du régime politique 51. 
Contrairement à ce que l’on trouve dans les chroniques d’autres contextes historiques 

– notamment la fitna andalouse du xie siècle étudiée par Emmanuelle Tixier du Mesnil et 
Gabriel Martinez‑Gros 52 – et contrairement à ce que l’on trouve dans les textes religieux 

47.  Par exemple des polémiques entre savants comme narré par Ibn Ḥaǧar au sujet d’une querelle qui eut lieu 
en 835/1432 à Damas entre les ḥanbalites et les ašʿarites qui proclamèrent l’anathème contre Ibn Taymiyya. 
Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ III, p. 476‑477. 
48.  Irwin, 1986 ; Sievert, 2003.
49.  Clifford, 1995, notamment p. 70, 137. L’ouvrage a été édité post-mortem par Stephan Conermann en 2013.
50.  On notera toutefois que le terme « fitna » qu’utilise Chamberlain (1994, p. 47) pour définir la compétition 
entre les savants de Damas des xiiie et xive siècles n’est presque jamais employé pour les conflits académiques 
dans nos sources du xve siècle.
51.  Irwin, 1986, p. 236.
52.  Voir le dossier déjà cité, édité par Gabriel Martinez‑Gros et Emmanuelle Tixier du Mesnil (dir.), 2011.

clément onimus 171

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


contemporains, la fitna ne faisait aucunement référence au conflit eschatologique ou à la 
rupture décisive de l’unité de la communauté dans les chroniques contemporaines. Toutefois, ce 
phénomène, cette évolution du sens de la notion de fitna, n’est vraisemblablement pas nouveau 
au xve siècle. Dans ce même volume, les connotations tragiques du terme sont manifestes 
dans les sources étudiées par Ahmed Oulddali sur l’exégèse coranique et Hassan Bouali 
sur la fitna d’Ibn al‑Zubayr. L’évitement du terme « fitna » pour désigner les conflits entre 
émirats musulmans orientaux, noté par Camille Rhoné‑Quer, témoigne peut-être encore 
aux xe‑xie siècles d’une prudence des chroniqueurs pour évoquer le conflit interne sans lui 
associer des connotations tragiques. Une évolution semble apparaître toutefois dans les sources 
irakiennes étudiées par Vanessa Van Renterghem, où ce vocable apparaît fréquemment sous la 
plume d’auteurs des xiie‑xiiie siècles pour désigner, il est vrai, des conflits opposants sunnites 
et chiites – une configuration conflictuelle correspondant à la première fitna archétypale et 
qui pourrait expliquer le glissement sémantique. Une rapide prospection dans les sources 
ayyoubides et du début de l’époque mamelouke montre assez clairement que ce terme pouvait 
être employé dans le sens séculier de « conflit interne » 53, sans pour autant que la connotation 
eschatologique ne disparaisse, ainsi les deux sens se trouvent explicitement chez Ibn Wāṣil 
(604‑697/1208‑1297) 54 et l’ambiguïté de son emploi chez Ibn ʿAbd al‑Ẓāhir (620‑695/1223‑1293) 55 
et chez Ibn al‑Dawādārī (m. 735/1335) 56 est, de la même façon, lourde de sens. La cohabitation 
du sens eschatologique avec le sens séculier dans les textes historiographiques laisse peu de 
doute sur le fait que ce terme n’était jamais exempt de ses connotations tragiques.

Certes, aux xive et xve siècles, les connotations attachées à ce terme demeurent 
incontestablement négatives, signifiant un événement fermement condamné par les chroniqueurs, 
mais il apparaît comme un phénomène politique récurrent qui ne menaçait ni la survie de la 
communauté ni la survie du régime mais pouvait provoquer des troubles temporaires dans le 
cadre du renversement du sultan ou de l’émir dominant par un émir concurrent. Le terme oscille 
ainsi entre la normalité de la pratique politique des acteurs et la condamnation par les auteurs. 
Cohabitent alors, selon les genres de discours, deux notions homonymes mais sémantiquement 
distinctes. L’historiographie du xve siècle semble ainsi marquer l’aboutissement d’un processus 

53.  Par exemple chez Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil fī l‑tārīḫ XII, p. 184, où l’auteur évoque le conflit entre al‑Malik 
al‑ʿĀdil et al‑Malik al‑ʿAzīz ; ou encore chez al‑Ḏahabī, Tārīḫ al‑islām XII, p. 21 et XIII, p. 112 où l’auteur 
mentionne respectivement des conflits politique à La Mecque puis le conflit entre Ġāzī et son père Sinǧar Šāh 
pour le contrôle de la Jézireh.
54.  Ibn Wāṣil, III, p. 27‑28, 111, 140, 253 : si les trois dernières mentions désignent clairement des conflits 
politiques, la première mention crée explicitement le lien entre le conflit interne et la rupture de la communauté 
islamique.
55.  Ibn ʿ Abd al-Ẓāhir évoque la fitna – pour dire qu’elle s’apaise – après une longue page évoquant les péchés 
capitaux du dernier sultan ayyoubide et la corruption du royaume, évoquant un contexte apocalyptique 
– celui de la septième croisade – suivi d’une rédemption en l’assassinat du sultan perpétré sous l’égide de 
Dieu, d’après l’auteur, par Baybars. Ibn ʿAbd al‑Ẓāhir, al‑Rawḍ al‑zāhir, p. 49‑50.
56.  La fitna indéterminée évoquée par Ibn al-Dawādārī pourrait être l’un des conflits menés par le vizir Šawār, 
mais plus vraisemblablement, du fait de son indétermination, le conflit menant à la rupture de la communauté 
entre chiites et sunnites, à l’époque du califat fatimide. Ibn al‑Dawādārī, Kanz al‑durar VII, p. 142.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )172

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de désacralisation du terme « fitna », dans la mesure où il échappe désormais à l’histoire sacrée 
des origines 57.

Cette désacralisation de la fitna est certainement corrélée à l’omniprésence de la lutte pour 
le pouvoir dans le discours historiographique et au caractère intégrateur de la participation 
des membres de l’élite militaire mamelouke aux conflits internes ; la confusion des situations 
rendant confus l’usage des termes 58. Ne nous méprenons pas : la gravité du conflit est sans 
cesse affirmée. Toutefois, le caractère ritualisé à l’extrême et relativement peu meurtrier de la 
plupart des rébellions de ce temps 59 témoigne d’une évolution dans la pratique qui accompagne 
la mutation dans la représentation des révoltes perceptible dans le révisionnisme juridique.

4.	 Condamner le rebelle ou condamner le sultan :  
le traitement juridique des fitna‑s

Quelle est la pratique judiciaire associée à ces conflits internes systémiques ? Dans la pratique 
juridique, ces révoltes sont justifiées ou condamnées par le moyen d’avis juridiques, des fatwā‑s, 
émis par des membres de l’élite juridico-théologique, les oulémas. Les cas de violation de la loi 
sacrée, la charia, peuvent en effet donner le droit de mener la guerre et de faire couler le sang 
d’un ennemi musulman sunnite sans pour autant déclarer l’anathème ni proclamer le ǧihād. Il 
s’agit en fait d’un procédé destiné à faire sortir l’adversaire politique du cadre juridique de la 
rébellion pour le faire dépendre du droit criminel qui permet non seulement de le combattre 
mais aussi de disposer de sa vie 60. Ces fatwā‑s peuvent autoriser la guerre dans un cadre où 
l’ambiguïté de la situation permet de combattre un musulman qui se serait allié avec des 
ennemis de l’islam contre lesquels le ǧihād fait rage. Il en va ainsi des fatwā‑s proclamées contre 
al‑Malik al‑Muġīṯ en 661/1263, prince ayyoubide allié aux impies Mongols, qui permettaient de 
le combattre – mais sans semble‑t‑il proclamer contre lui le ǧihād puisque le terme mentionné 
par al‑Maqrīzī est juridiquement neutre (qitāl) : il s’agit donc bien d’un cas de légalisation de 
la guerre interne 61. Al‑Malik al‑Muġīṯ fut exécuté l’année suivante 62.

La raréfaction de la pratique du ǧihād dans l’histoire mamelouke après le début du xive siècle 
rend exceptionnel ce type de situation où apparaît une confusion entre ǧihād et fitna. En général, 
les fatwā‑s de condamnation d’un ennemi politique visent des accusations d’infraction à la 

57.  Une étude sur la fitna dans les chroniques des dynasties fatimide, seldjoukide ou ayyoubide reste à faire, 
de façon à décrire ce processus sémantique.
58.  Ainsi lorsqu’en 658/1260, l’invasion de la Syrie par Hulagu a lieu dans un contexte où de nombreux 
belligérants ayyoubides et mamelouks s’opposent et éventuellement se placent sous la souveraineté mongole et 
s’allient à Hulagu, on est en droit de se demander ce qui relève de la fitna et ce qui relève du ǧihād. Al‑Maqrīzī, 
Sulūk I, 2, p. 418‑428.
59.  Onimus, 2019, p. 310‑314 ; Clifford, 1995, p. 66‑67 ; Van Steenbergen, 2006, p. 146, 170‑171.
60.  Voir Har-El, 1995, p. 8‑13.
61.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 2, p. 482. On note qu’à l’inverse, quand la correspondance du rebelle Sunqur al‑Ašqar 
avec les Mongols est dévoilée, le sultan Qalāwūn la fait effacer car il a alors restauré la paix avec le rebelle de 
façon à combattre ces mêmes Mongols. Al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 697.
62.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 2, p. 517.

clément onimus 173

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


loi, soit d’ordre politique en accusant l’adversaire d’injustice (par exemple avoir versé le sang, 
avoir emprisonné illégalement un dignitaire ou avoir destitué illégalement le calife ou le sultan 
précédent) soit d’ordre personnel en l’accusant de crimes sans lien avec son office (par exemple 
de boire du vin pendant le ramadan, d’avoir des relations sexuelles avec des garçons ou de 
négliger la prière). Une telle fatwa n’était pas difficile à obtenir tant ces atteintes à la charia 
étaient fréquentes parmi l’élite militaire 63. Plusieurs sultans ont été condamnés par des avis 
juridiques comme le sultan al‑Manṣūr Qalāwūn 64, le sultan al‑Ašraf Ḫalīl ibn Qalāwūn 65, le 
sultan al‑Ẓāhir Barqūq 66 ou encore le sultan al-Nāṣir Faraǧ 67. De même, des émirs furent 
condamnés à mort, ou pour être exact, des fatwā‑s furent prononcées pour légaliser la guerre 
contre eux et le versement de leur sang, par exemple l’émir Ṭūġān, exécuté en 842/1439 après 
que les juges ont émis une fatwa à son encontre pour avoir incité des mamelouks à la fitna 68.

Bien souvent, les fatwā‑s évoquaient ainsi de purs prétextes destinés à légaliser la révolte 
contre un gouvernant corrompu ou au contraire la répression violente contre un opposant et 
ses partisans – qu’ils fussent en rébellion ouverte ou non. Ces avis juridiques qui prétendaient 
attester de transgressions du droit ne témoignaient, en fait, que de la détention des moyens de 
production du discours légal, à savoir d’une part le contrôle physique des juristes par un des 
belligérants et d’autre part la confiance qu’il inspirait dans sa capacité à triompher et donc à 
rendre sa parole efficiente – ce que Jo Van Steenbergen qualifie de maqbūl al‑kalima 69. Lors de 
la guerre civile qui opposa Barqūq à Minṭāš en 791/1389, Minṭāš chercha par tous les moyens à 
obtenir un tel avis juridique autorisant la mise à mort du sultan déchu, ce pour quoi il n’hésita 
pas à s’opposer militairement et à vaincre ses propres alliés qui s’y opposaient : ce n’est qu’après 

63.  Les accusations d’abus moraux divers sont relativement fréquentes, ainsi les accusations portées contre 
le sultan al‑Ašraf Ḫalīl comportent « l’impiété du souverain qui buvait du vin, y compris pendant le mois 
de ramadan et couchait avec des jeunes hommes imberbes » (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 791). De même, 
l’accusation d’homosexualité, d’adultère et de consommation d’alcool avancée par al‑Maqrīzī contre Barqūq 
(al‑Maqrīzī, Sulūk III, p. 576), de même les accusations d’ivresse contre le sultan Faraǧ (al‑Maqrīzī, Sulūk IV, 
p. 188, 199, 227, 262). La consommation d’alcool par l’élite militaire est, par ailleurs, un fait bien attesté et 
essentiel dans le cérémonial de cour. Voir à ce sujet Loiseau, 2014, p. 161.
64.  Pour être exact, l’avis juridique produit par Ibn Ḫallikān légitime les revendications au sultanat de 
l’émir Sunqur al‑Ašqar et ajoute qu’il peut légalement mener la guerre contre le sultan Qalāwūn. Al‑Maqrīzī, 
Sulūk I, 3, p. 678.
65.  Baydara, en révolte contre le sultan Ḫalīl, avait demandé aux juristes une fatwa leur demandant ce qu’ils 
pensaient « d’un homme qui boit pendant le ramadan, a des relations sexuelles avec de jeunes garçons et 
néglige la prière ». Cette question était suivie d’une seconde interrogation : « Celui qui tue un tel homme est-il 
coupable ou non ? » Les juristes ont répondu qu’il pouvait être tué sans crime (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 791).
66.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm V, p. 398. Ibn Ḫaldūn, Autobiographie, p. 211‑213. La question posée aux juristes 
par le rival de Barqūq, l’émir Minṭāš, est copiée par Ibn Ḥaǧar et présente Barqūq sous ces termes : « Un homme 
s’est opposé au calife et au sultan, s’est rebellé, a tué un chérif dans le Noble Sanctuaire (al‑Ḥaram al‑šarīf) 
et s’est emparé des richesses et des gens. » Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ I, p. 377.
67.  Les sources mentionnent deux fatwa-s contre le sultan al‑Nāṣir Faraǧ : l’une en 812/1409 et l’autre 
en 815/1412, précédant de peu son exécution. Al‑Maqrīzī, Sulūk IV, p. 93, 310‑311 ; Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, 
p. 223.
68.  Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ IV, p. 113.
69.  Van Steenbergen, 2006, p. 67, 70.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )174

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


avoir pris le contrôle du Caire qu’il imposa aux juges et juristes de rédiger cette fatwa qu’un 
seul d’entre eux refusa de signer 70. Si Minṭāš avait acquis assez de pouvoir pour convaincre 
les oulémas qu’il pourrait la mettre à exécution, il n’en est rien de Nawrūz vingt ans plus tard, 
qui, en guerre contre son ex‑allié, Šayḫ al‑Maḥmūdī, n’obtint pas des juristes de Damas la 
fatwa qu’il leur avait demandée 71. La légalité de la demande n’était guère en cause car aucun 
des oulémas syriens ne pouvait ignorer que Šayḫ n’avait pas hésité à déposer le calife pour 
usurper le trône sultanien, en revanche, ils étaient bien conscients de la faiblesse militaire du 
maître de la ville qui n’était donc plus maqbūl al‑kalima.

Prononcer une fatwa impliquait une prise de position : le juriste ne pouvait pas rester 
anonyme, aussi s’engageait-il de ce fait dans le tumulte politique et intégrait-il la clientèle, 
voire la faction d’un puissant. Certains n’hésitèrent pas à prendre ce risque, soit parce qu’ils 
étaient sincèrement défavorables à l’accusé soit parce qu’ils espéraient en retour quelque 
avantage ou libéralité. D’autres s’en voyaient intimer l’ordre et tâchèrent de rester prudents 
comme ces juges de Damas qui ne suivirent pas Nawrūz. Il arriva aussi que les grands juges 
d’Égypte refusent de répondre à la convocation d’un rebelle – comprenant qu’il allait leur 
réclamer une fatwa – tant que les émirs n’étaient pas arrivés à un consensus préalable 72. Une 
autre stratégie d’évitement consistait à signer une fatwa non nominale, comme ce fut le cas de 
la fatwa contre Ḫalīl ibn Qalāwūn qui condamnait anonymement « un homme ayant commis » 
telle et telle mauvaise action 73. Ibn Ḫaldūn, qui avait signé la fatwa contre le sultan Barqūq, 
tâcha de rentrer en grâce auprès du sultan lorsqu’il fut restauré, en avançant l’argument que 
le document n’accusait pas nommément le sultan circassien 74. Il faut dire que la répression 
pouvait être violente : Barqūq n’hésita pas à faire arrêter, voire exécuter d’éminents juristes 
qui avaient cosigné cette fatwa 75. Un siècle plus tôt, Ibn Ḫallikān n’avait pas pris de telles 
précautions lorsqu’il valida la fatwa condamnant Qalāwūn, aussi dut‑il supplier le pardon au 
nom de l’amān que le sultan avait imprudemment prononcé envers les auditeurs de la fatwa, 
arguant du fait qu’il avait écouté sa propre fatwa… 76 D’autres, tout aussi malins, trouvèrent 
des ruses pour invalider un amān proclamé à l’issue d’une fitna et donc rétablir la validité 
d’une fatwa prononcée précédemment, comme le šayḫ al‑islām Sirāǧ al‑Dīn al‑Bulqīnī qui fit 
prêter serment de soumission en des termes invalides à l’émir Nawrūz – qui ne comprenait 
pas l’arabe – pour pouvoir déclarer l’amān invalide et exécuter la fatwa 77. Du point de vue des 

70.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm V, p. 398 ; Ibn Ḫaldūn, Autobiographie, p. 211‑213 ; Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ I, p. 377. 
Sur cette guerre interne, voir Onimus, 2019, p. 184‑193, notamment p. 187 sur le retournement d’alliances 
en question.
71.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 325.
72.  Ce fut le cas lors de l’intronisation de Qanṣūh al‑Ġawrī en 906/1502 : les juges ḥanafite et šāfiʿīte refusent 
de rédiger l’acte de déchéance de son prédécesseur tant qu’un consensus n’a pas été établi parmi les émirs. Ils 
trouvent ensuite des témoins nécessaires pour accuser le sultan déchu de crimes. Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 4. 
73.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 791.
74.  Ibn Ḫaldūn, Autobiographie, p. 211‑213.
75.  Al-Maqrīzī, Sulūk III, p. 669 ; Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm V, p. 422, 486.
76.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 678.
77.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VII, p. 339.

clément onimus 175

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


juristes, la rédaction d’une fatwa dans le cadre d’une fitna faisait donc partie d’une stratégie 
clientéliste de carrière, d’une stratégie de survie sociale ou de survie tout court.

La proclamation d’une fatwa est donc une forme de l’expression symbolique du rapport 
de force entre deux belligérants, contraignant les juristes à prendre un parti et destinée, 
en conséquence, d’une part à maintenir un semblant de légalité dans le cadre d’un conflit 
interne, et d’autre part à définir lequel des belligérants était dans son bon droit. Cet acte discursif 
contribue à l’évolution de la nature du conflit : l’adversaire est désormais considéré comme 
criminel et est donc exclu du domaine juridique de la fitna (aḥkām al‑buġah). Seul un acte d’amān 
peut alors réintégrer l’ennemi vaincu et lui permettre d’échapper aux rigueurs de la loi 78.

5.	 Les normes sociopolitiques de justification de la fitna

Quelles sont les normes sociopolitiques qui organisent ces conflits que les normes judiciaires semblent 
négliger ? Il faut prendre la mesure, toutefois, de la rareté des fatwa‑s condamnant un sultan ou 
un rebelle. La plupart de ces fitna‑s ne donnèrent pas lieu à une condamnation légale parce que 
la condamnation imposait au vainqueur la mise à mort du vaincu. Or la répression violente 
était rarement souhaitée. Les conflits internes au sultanat mamelouk laissaient généralement 
la possibilité de la réintégration de l’adversaire et donc nécessitaient la possibilité du pardon 79. 
L’introduction du conflit dans le domaine juridique s’avérait donc dangereuse parce qu’elle 
risquait d’empêcher la restauration pacifique d’un nouvel équilibre politique.

Non seulement la légalisation de la révolte n’était pas fréquente mais encore il était rare 
qu’un quelconque discours de légitimation fût invoqué. Les chroniqueurs négligeaient même 
parfois d’expliciter les causes d’une révolte, probablement parce qu’elles étaient évidentes aux 
yeux des acteurs politiques et connues de tous : il s’agissait de s’emparer des honneurs et des 
ressources. Lorsque les auteurs rapportent les arguments invoqués par les acteurs, une image de 
l’idéologie militaire mamelouke se dégage – image qui doit toutefois inciter à la prudence tant 
les discours rapportés sont sujets à caution. Cela apparaît manifestement dans les quatre types 
d’arguments qui étaient avancés pour justifier l’éclatement d’un conflit interne – arguments qui 
n’avaient rien à voir avec la charia ou son interprétation mais avec les principes de la pratique 
politique de l’élite mamelouke, autrement dit, ils n’appartenaient pas au domaine des normes 
juridiques discursives mais des normes sociopolitiques praxéologiques.

78.  Ainsi, le sultan Qalāwūn accorde l’amān aux émirs du rebelle vaincu Sunqur al‑Ašqar, qui sont intégrés 
dans son armée (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 675). Pour des actes d’amān envers des rebelles : Onimus, 2019, 
p. 339. Sur l’amān, voir Khalilieh, « Amān », EI3, 2007, en ligne.
79.  Onimus, 2019, p. 326, 349‑354.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )176

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


5.1.	 La capacité guerrière du souverain

Le souverain doit être capable de mener la guerre et doit donc être un homme adulte. 
L’argument était particulièrement fréquent au début du sultanat mamelouk, lorsque le ǧihād 
faisait rage contre les Francs et les Mongols 80, ou à la suite d’une révolte 81. Il a été utilisé 
pour délégitimer les successions dynastiques et l’intronisation d’enfants – alors qu’en regard 
l’argument de loyalisme dynastique a pu être avancé à l’inverse par un émir adverse pour 
s’opposer à l’usurpation 82. Lorsque Barqūq reprit cet argument en 784/1382 alors qu’aucune 
menace ne pesait sur le sultanat, la réponse insista sur la légitimité dynastique des Qalāwūnides 83. 
Au xve siècle, Sievert note que cet argument redevint la norme au point de comparer, à la 
suite de Holt 84, le sultan mamelouk au Heerkönig germanique 85. Il est avancé explicitement 
par Ibn Taġrī Birdī – vraisemblablement en reprenant des arguments des usurpateurs – 
pour justifier la déposition du sultan al‑Muẓaffar Aḥmad, fils du sultan al‑Muʾayyad Šayḫ, 
en 824/1421 86, alors que la déposition du fils du sultan al‑Ẓāhir Ṭaṭar quelques mois plus tard 
suivit le prétexte de la soi-disant folie du souverain – trop proche de la puberté pour être déposé 
sur le seul motif de sa jeunesse 87. À la fin de l’époque mamelouke, une autre formulation fut 
trouvée stipulant que « la royauté était stérile » (al‑mulk ʿaqīl) 88, de façon à transformer cette 
pratique antidynastique en norme discursive.

5.2.	 Le consensus des émirs

Lors de nombreux épisodes de la vie politique du sultanat du Caire, la souveraineté 
est présentée comme appartenant au collège des émirs et décernée au sultan en tant que 
primus inter pares. Cette conception de la souveraineté apparaît explicitement lors de 

80.  Cet argument est par exemple avancé par l’émir Quṭuz pour justifier son projet de déposition du trop 
jeune sultan al‑Manṣūr ʿ Alī b. Aybak et sa propre intronisation en 657/1259 : « Il nous faut un sultan guerrier 
qui puisse s’opposer à l’ennemi. Al-Manṣūr est un enfant incapable de gouverner le royaume. » Al‑Maqrīzī, 
Sulūk I, 2, p. 417. Le même argument peut être lu sous le calame d’Ibn Ḥaǧar relatant la justification de la 
déposition du sultan al‑ʿAzīz par l’émir Ǧaqmaq en 842/1439. Ibn Ḥaǧar, Inbāʾ IV, p. 94. 
81.  La révolte de mamelouks est le prétexte que prit l’émir Kitbuġā pour exiger la déposition du sultan al‑Nāṣir 
Muḥammad ibn Qalāwūn et sa propre intronisation. « La gloire de la royauté a décliné et son honneur ne 
sera jamais parfait sous le règne d’al‑Nāṣir du fait de son jeune âge. » Al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 806. 
82.  Avant même que l’émir Ṭaṭar ne devint sultan en 824/1421, son rival Alṭunbuġā al‑Qirmišī l’accusa 
de ne pas respecter la succession dynastique prévue par le testament du défunt sultan, al‑Muʾayyad Šayḫ. 
Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 489.
83.  Onimus, 2019, p. 136, 145, 148.
84.  Holt, 1975, p. 246.
85.  Sievert, 2003, p. 78‑81.
86.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 507‑508.
87.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 543‑545.
88.  Sievert, 2003, p. 80.

clément onimus 177

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’intronisation du sultan Lāǧīn 89, mais elle était aussi fréquemment invoquée pour justifier 
qu’un émir prît le pouvoir 90. Si la déposition du sultan et l’intronisation d’un nouveau sultan 
obtenaient le consentement des émirs, elles étaient légitimes 91. Il arriva ainsi que les émirs 
choisissent un émir dominant en lui imposant de ne gouverner et de ne prendre de décision 
qu’avec le consentement des émirs, ainsi l’émir Tuġǧī lors de la seconde intronisation du sultan 
al‑Nāṣir Muḥammad. Après l’assassinat de Tuġǧī, il fut convenu que les actes royaux seraient 
signés par l’ensemble des émirs 92. Ce soi-disant consensus des émirs laissait en fait bien souvent 
la place à l’émergence d’un réseau de clientèle patronné par l’émir dominant : alors que ce 
réseau devenait monopolistique, le consensus s’établissait autour de la domination du chef de 
la faction qui pouvait se permettre de revendiquer le sultanat. Voyant que l’élite militaire était 
dominée par deux réseaux alliés, le sultan al‑Nāṣir Muḥammad abdiqua sous l’argument que 
l’un des deux émirs dominants avait – de facto – usurpé la royauté, non sans avoir auparavant 
tenté de briser le pouvoir de ces deux émirs 93 : la royauté est ici définie non par sa définition 
juridique – puisque le sultan n’avait pas été détrôné – mais par la pratique sociopolitique qui 
lui est propre. La revendication du consensus comme principe de gouvernement créait ainsi les 
conditions de possibilité de régimes politiques fort différents, l’un supposant le maintien d’un 
certain pluralisme et d’une égalité parmi les oligarques – à savoir les quelques dizaines d’émirs 
et membres de l’élite militaire qui, sous l’égide du pouvoir souverain du sultan et parfois selon 
sa volonté, se distribuaient honneurs et ressources dans le royaume, autrement dit ceux qui 
participaient de ce consensus 94 –, l’autre permettant la domination absolue d’un des oligarques 
qui intégrait l’ensemble de l’élite militaire dans sa clientèle, en prenant ou non le titre souverain.

89.  Lors de son intronisation en 696/1295, Lāǧīn doit prêter serment aux émirs « d’être à leur égard comme 
l’un d’entre eux, de ne jamais rien décider sans eux, de ne pas donner trop de pouvoir à ses mamelouks et 
de ne leur accorder aucune prééminence ». Voyant que Lāǧīn a obtenu le consensus des émirs contre lui, le 
sultan Kitbuġā abdique et se soumet. Al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 822 ; Holt, 1975, p. 521-532.
90.  Holt, 1975.
91.  Le discours de Barsbāy al-Duqmāqī – selon ce qu’en rapporte Ibn Taġrī Birdī – au moment d’obtenir 
le soutien unanime des émirs est éloquent à ce titre : « La situation est mauvaise, le pouvoir est divisé et les 
affaires sont insolubles parce que personne ne s’est mis d’accord sur [la désignation] d’un dirigeant responsable 
pour donner les ordres. » Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, 538‑542. Lors du succès du complot de l’émir Baydara 
qui a assassiné le sultan al‑Ašraf Ḫalīl, l’émir Baybars demande au rebelle : « As-tu agi d’après l’avis des 
émirs ? » Baydara répondit : « Oui. J’ai tué le sultan d’après leurs conseils et en leur présence. Les voilà tous 
réunis autour de nous » (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 791). On retrouve le même argument lors de l’intronisation 
du sultan al‑Mu’ayyad Šayḫ qui, demandant le trône, aurait ajouté : « Cela ne sera fait que si c’est l’avis de 
tous » (Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 319‑320). Lors de la prise de pouvoir de Qāyt Bāy en 872/1468, la 
déposition du souverain précédent et l’intronisation de Qāyt Bāy est décidée par consensus au sein d’une 
assemblée composée par l’élite militaire et n’est que par la suite officialisée légalement par les juges et le calife. 
(Ibn Iyās, Badāʾiʿ III, p. 3‑4). Lors de la déposition du sultan al‑ʿĀdil Ṭumānbāy, en 906/1501, les émirs 
élisent Tānībak, mais doivent se rétracter pour choisir Qanṣūh al-Ġawrī sous la pression des mamelouks. 
Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 3. 
92.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 821‑822.
93.  Al-Maqrīzī, Sulūk II, 1, p. 33‑35, 44‑45.
94.  Sur le nombre des émirs selon les époques, voir Ayalon, 1954, p. 468 ; Chapoutot‑Remadi, 1993, 
p. 172‑173, 281, 728.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )178

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


5.3.	 Les abus d’autorité

Conséquence de cette conception collégiale du pouvoir, tout acte despotique ou arrestation 
arbitraire pouvait être avancé comme justification d’une révolte 95. Le fonctionnement 
oligarchique du régime mamelouk – au moins par périodes – avait conduit à l’émergence, au 
sein de l’élite militaire, d’un phénomène précoce d’opinion publique 96, si bien que, par exemple, 
la condamnation d’un complot par le sultan pouvait l’amener à publier les preuves de la trahison 
pour obtenir l’assentiment de l’élite militaire 97. Sans quoi, les émirs risquaient de se révolter 
en considérant que l’arrestation étant arbitraire, ils étaient tous également menacés. À plus 
forte raison, les exécutions d’émirs et de mamelouks étaient dénoncées comme arbitraires 
(l’étaient‑elles vraiment ?) et entraînaient généralement une vive consternation 98. Cela dénote 
une conscience aiguë du despotisme et une ferme hostilité envers l’arbitraire. Ces abus d’autorité 
dénoncés – qu’ils fussent réels ou fictifs – venaient bien souvent d’un émir dominant la scène 
politique plutôt que du sultan lui-même : contrairement à la question de la capacité guerrière du 
souverain ou à la question du consensus des émirs, ils ne touchaient pas en soi à la question de 
la souveraineté. L’enjeu du conflit n’était plus alors la dévolution de la souveraineté – dynastique 
ou collégiale – mais le contrôle social qu’un émir exerçait sur l’élite militaire via un réseau de 
patronage. L’affirmation préalable de loyauté envers le sultan devenait alors une étape possible 
de la déclaration de rébellion contre cet émir 99.

95.  Lors de l’assassinat du sultan al‑Ašraf Ḫalīl, l’une des principales accusations avancées contre le défunt 
pour légitimer la révolte est son mépris envers les émirs et les mamelouks de son père (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, 
p. 791). Les arrestations arbitraires ou considérées comme telles sont des arguments fréquemment avancés pour 
déclencher une révolte, ainsi contre le sultan Kitbuġā en 696/1295 (al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 819‑819). C’est 
sous ce prétexte que les mamelouks de l’émir Yalbuġā al‑ʿUmarī al‑Ḫaṣṣakī se révoltent et tuent leur maître 
en 765/1366, mais la vraie raison concerne plutôt le point suivant, à savoir la répartition des ressources et des 
honneurs, comme le laisse penser Jo Van Steenbergen, 2011. L’argument de l’abus d’autorité est encore utilisé 
contre al‑Ẓāhir Barqūq après l’arrestation d’Alṭunbuġā al‑Ǧūbānī, qui provoqua l’éclatement de la fitna de 
Yalbuġā al‑Nāṣirī : Ibn Taġrī Birdī commente à ce sujet : « L’arrestation d’al‑Ǧūbānī bouleversa les hommes, 
d’une part parce que son innocence des charges propagées par ses ennemis a été rendue claire au sultan, et 
parce qu’il était un des principaux Yalbuġāwī ; mais il n’était pas trop tard pour eux, pour dire un mot à ce sujet. » 
(Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm V, p. 390‑391), ainsi que par Šayḫ et Nawrūz contre al‑Nāṣir Faraǧ, notamment lorsque 
l’avant‑garde a déserté à la suite d’une série d’exécutions de mamelouks en 814/1412 (al‑Maqrīzī, Sulūk IV, 199).
96.  Je reprends ici les idées de Jürgen Habermas (1978) sur la formation de l’opinion publique ; voir aussi 
Morsel, 2011.
97.  Au moment d’arrêter al‑Malik al‑Muġīṯ, par exemple, Baybars se justifie en produisant des preuves de 
la culpabilité du prince ayyoubide, en l’occurrence sa correspondance avec le Khan des Mongols. Al‑Maqrīzī, 
Sulūk I, 2, p. 482. On voit le même phénomène se produire quand le sultan Qanṣūh al‑Ġawrī publie des 
documents prouvant que l’émir Qāyt a incité à la révolte le gouverneur de Damas, afin de justifier son 
arrestation. Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 73. 
98.  Les exécutions arbitraires constituent l’argument justifiant la rébellion et l’exécution contre le sultan 
al‑ʿĀdil Ṭumānbāy en 906/1500 (Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 10).
99.  Par exemple, lors de la révolte de Kitbuġā qui assiège la citadelle où se trouve le sultan, non pas pour 
prendre le trône mais pour renverser son rival al‑Šuǧāʿī. Notons qu’un an plus tard, Kitbuġā renverse le 
sultan (qui est alors un enfant). Al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 800.

clément onimus 179

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


5.4.	 L’équité de la répartition des ressources et des honneurs

Cet aspect est plus délicat mais il semble clair que, pour reprendre l’analyse de 
Winslow Clifford, l’élite militaire mamelouke organisait la répartition des iqṭā‘‑s, donc des 
ressources fiscales, selon certains principes relatifs à une forme d’économie morale au sens 
où l’emploie Edward P. Thomson : les revenus fiscaux étaient censés être accordés aux plus 
vaillants selon une progression en fonction de l’ancienneté 100. Ce principe fut invoqué à chaque 
fois qu’un nouveau sultan essayait de promouvoir ses propres mamelouks afin de se constituer 
une élite politique et militaire fidèle et d’échapper à l’influence concurrente des grandes 
maisons émirales 101. Les grands émirs protestaient contre la prodigalité du souverain envers 
ses mamelouks mais n’hésitaient pas à témoigner de la même prodigalité lorsqu’ils montaient à 
leur tour sur le trône. Un exemple éloquent est la chute du sultan al‑Manṣūr Lāǧīn, directement 
corrélée au cadastre qu’il fit établir et qui diminua les revenus fiscaux accordés aux émirs par 
rapport aux revenus fiscaux accordés aux mamelouks sultaniens 102. La perspective se renversa 
au xve siècle, quand les mamelouks sultaniens multiplièrent les révoltes pour réclamer plus 
de subsides au sultan et aux émirs 103. Ces révoltes périodiques des mamelouks sultaniens ne 
doivent plus être expliquées par des termes moraux, tels que la cupidité, mais bien par cette 
forme médiévale d’économie morale : elles se déclenchaient généralement lors d’un retard de 
paiement, d’une diminution des soldes ou des donatives, voire d’une annulation d’un paiement 
promis, perçus comme une injustice 104 – par exemple lors de l’annulation de l’expédition contre 
les Séfévides en 913/1507‑1508, le paiement du viatique fut annulé 105. L’attention accordée 
par l’élite militaire à la distribution des ressources fiscales et honorifiques – car il faut ajouter à 
l’analyse de Clifford l’importance de la distribution des honneurs et la répartition du capital 
symbolique – était au cœur de la culture politique du sultanat mamelouk : une permanence 
qui se lit dans les sources sans discontinuer pendant les deux siècles et demi qu’a duré ce 
régime. L’autorité sultanienne n’était pas systématiquement en question, ni la concurrence 
entre émirs et maison sultanienne. Sous le règne d’un sultan faible, la même attention envers 
cette « économie morale » apparaissait entre les puissants émirs qui rivalisaient pour accorder 
leurs faveurs à leurs clients, au risque de provoquer des protestations de la part de clients 
d’autres émirs qui se voyaient lésés 106. Réciproquement, la remise en question des privilèges 

100.  Clifford, 1995, p. 3, et surtout p. 5‑6. Thompson, 1988, en particulier le troisième chapitre. Voir aussi 
Thompson, 1971.
101.  Une destitution injustifiée pouvait être considérée comme un abus du point de vue de cette économie 
morale. D’où la révolte de Taġrī Birdī al‑Muʾayyadī contre le sultan Ṭaṭar lorsqu’il apprit sa destitution du 
gouvernorat d’Alep (Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 533‑535).
102.  Al-Maqrīzī, Sulūk I, 3, p. 841 sqq. 
103.  Par exemple : Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 7, 8, 13‑14, 16, 172 sqq.
104.  Sur ce phénomène, voir l’article de Levanoni, 1998.
105.  Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 127.
106.  Ainsi, éclata en 706/1307 une querelle entre deux émirs membres de deux factions antagonistes pour 
des revendications de concessions fiscales. Al‑Maqrīzī, Sulūk II, 1, p. 22.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )180

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’un client par le chef d’une faction adverse pouvait être la source de nouvelles dissensions 107. 
La perception d’une dynamique d’expansion d’un réseau clientélaire permettait aux membres 
d’un réseau rival d’anticiper un risque de monopolisation des ressources, d’où certaines révoltes 
qui apparaissaient par anticipation, c’est‑à‑dire pour éviter une telle monopolisation. Ce fut le 
cas par exemple de la révolte de Ṭarabāy contre Barsbāy avant que ce dernier ne montât sur le 
trône : Ṭarabāy exprima des signes de rébellion avant que tous ses partisans ne rejoignissent la 
clientèle du nouvel homme fort, non sans avoir dégainé puis rangé leurs sabres auparavant 108. 
Cette forme d’« économie morale » apparaît dans les sources sous la forme de dénonciation de 
l’injustice dans les promotions – en particulier lorsqu’elles permettaient l’ascension de jeunes 
face aux plus âgés 109, et sous la forme de concurrence cérémonielle autour de l’exhibition des 
réseaux de clientèle.

Ces quatre types d’arguments sont intimement liés, en cela qu’ils définissent tous les 
normes sociopolitiques qui organisent le fonctionnement du régime, tant du point de vue de 
la dévolution de la souveraineté que du point de vue du respect de l’équité entre les membres 
de l’élite, qui fonde l’oligarchie. Si les deux premiers points – à savoir la capacité militaire du 
sultan et le consensus des émirs – définissaient en effet la souveraineté, les deux points suivants 

– les abus de pouvoir et l’équitable distribution des ressources – pouvaient aussi bien justifier 
des conflits n’opposant pas seulement le sultan à un émir mais bien deux émirs antagonistes. La 
justification de telles querelles – lorsqu’elle était mentionnée – se concentrait sur les questions 
d’arbitraire de l’émir dominant ou de répartition des ressources. Le consensus des émirs se jouait 
sur le rapport de forces social que les belligérants essayaient de faire évoluer. Autrement dit, 
le respect de ces principes permettait le maintien des pratiques oligarchiques du pouvoir. Se 
révolter pour les défendre était donc un acte de préservation du régime. La fitna apparaît alors 
non plus comme une rupture de l’unité politico‑religieuse de la communauté, mais comme 
un instrument de la perpétuation du régime. Il s’agissait non pas de détruire l’ennemi, mais 
d’imposer un rapport de force qui permette une intégration équitable des membres de l’oligarchie 
dans le régime, en termes de distribution des honneurs et des ressources 110.

L’équilibre censé émaner du conflit laissait la place à la possibilité d’une négociation. Ces 
pratiques sociopolitiques font écho à la révision du droit concernant les rébellions, mentionnée 
par K. Abou El Fadl, qui, en atténuant la responsabilité pénale du rebelle, ouvrait la possibilité 

107.  Ainsi, une fitna manque d’éclater entre les émirs Baybars al‑Ǧāšnikir et Salār en muḥarram 706/1307 du 
fait de la contestation par Baybars des avantages perçus par un client de Salār. Al‑Maqrīzī, Sulūk II, 1, p. 23 sqq.
108.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 538‑524.
109.  L’avancement par l’ancienneté était un discours de légitimation des promotions mais aussi une 
justification des insubordinations quand les promotions ne respectaient pas ce principe. L’argument est 
par exemple explicite dans les propos du mamelouk Ǧarbāš al‑Ẓāhirī qui se révolta en 801/1398 contre le sultan 
al‑Ẓāhir Barqūq sous prétexte qu’il avait été acheté avant nombre d’émirs. Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm V, p. 587. 
110.  Onimus, 2019, p. 380. Il arrivait qu’un sultan déchu soit intégré dans la clientèle de son triomphateur, 
ainsi Kitbuġā face à Lāǧīn en 696/1295. Il est nommé gouverneur d’une forteresse. Al‑Maqrīzī, Sulūk I, 3, 
p. 822‑825. 

clément onimus 181

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’une négociation de l’ordre politique, nécessaire pour la paix et la réconciliation 111. En effet, 
ces nouvelles normes juridiques répondaient en fait à l’évolution des normes sociopolitiques 
déterminées par la dialectique durkheimienne entre exclusion et intégration. Les normes 
sociopolitiques étaient censées permettre une égale intégration de tous les membres de la société 
militaire, d’où la dénonciation de l’exclusion du pouvoir ou des ressources. Cette dénonciation 
produisait en soi de l’exclusion puisqu’elle construisait verbalement un adversaire accusé de 
transgression, éventuellement par le biais d’un avis juridique. Mais la pratique sociopolitique 
permettait généralement la réintégration des membres de la faction vaincue, fût‑il sultan. 
Ce sont ces normes praxéologiques qui se sont imposées aux normes juridiques pour produire une 
tolérance légale envers le conflit interne. La fitna devenait tolérable juridiquement parce qu’elle 
s’avérait nécessaire socialement et politiquement. Ces normes sociopolitiques fondaient une 
forme de coutume 112 dont la valeur normative, plus que légale au sens propre, s’imposait à 
l’ensemble de l’oligarchie militaire, mais aussi à l’élite juridique qui n’eut d’autre choix que 
d’intégrer la tolérance envers le conflit dans la norme légale. Ainsi, la pratique de la déposition 
du fils du sultan était, de facto, devenue une coutume politique, et reconnue comme telle par 
les intellectuels de ce temps comme Ibn Taġrī Birdī 113.

6.	 Nouvelle sacralité et nouvelle pratique de la fitna

Quel discours et quelle pratique nouvelle du conflit interne ces normes sociopolitiques définissent‑elles 
au xve siècle ? Ne nous méprenons pas. Notre propos n’est aucunement de prétendre que la 
fitna aurait été banalisée à l’époque du sultanat mamelouk ni que cette banalisation aurait 
accompagné une tolérance envers le chaos et rendu anodin ce terme autrefois sacré. Si la fitna 
devint normée et sa pratique une forme essentielle de l’habitus émiral, elle n’en était pas moins 
condamnée. Comment les historiographes des xive et xve siècles auraient-ils pu oublier les 
malédictions des ouvrages de théologie dont ils étaient parfois eux-mêmes les auteurs ? À la fin 
du xve siècle apparut d’ailleurs un nouveau rituel prophylactique, le serment sur le Coran de 

ʿUṯmān 114. La sacralité du serment rehaussé par la sacralité du premier Coran correspondait 
à un symbolisme classique dans l’islam sunnite mais la convocation récurrente de la figure du 
calife ʿUṯmān dans des rites de réconciliation atteste de la résurgence – timide – de ce sens 
religieux que portait, sinon la querelle politique, du moins sa résolution.

La dissonance sémantique entre sacré et profane associée à cette notion de conflit politique 
se résolut par son intégration dans une nouvelle sacralité et un nouveau tabou qui échappait à 
l’histoire sacrée des origines et, de ce fait, à la norme légale. Elle s’engageait dans l’élaboration 

111.  Abou El Fadl, 2001, p. 280‑287.
112.  La coutume était exprimée généralement par le terme ʿ āda ou par une formule témoignant du caractère 
normatif de ces pratiques telle que l’expression bimā yalīqa bihi, c’est‑à‑dire « comme il convient », dont on 
trouve de nombreux exemples dans les Sulūk : voir al‑Maqrīzī, Sulūk IV, p. 36, 61, 73, 80, 218‑219, 233. Sur 
la coutume, voir Onimus, 2019, p. 130‑132.
113.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 544.
114.  Ibn Iyās, Badāʾiʿ IV, p. 18, 49, 65, 101, 103, 180. Voir Onimus, 2016, p. 227.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )182

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’une nouvelle mythologie historique de fondation du régime dit « circassien ». Les auteurs du 
xve siècle concordèrent en effet à mettre par écrit une malédiction envers le sultan al‑Nāṣir Faraǧ 
ibn Barqūq (r. 801‑815/1399‑1412), devenu littéralement une personnification de la fitna 115. 
Événement fondateur du régime, la longue et meurtrière guerre civile que connut son règne 
demeura la tragédie à laquelle des générations d’historiens se référèrent comme d’un repoussoir 

– une nouvelle « Grande Discorde », en somme, dont la responsabilité était rejetée sur le sultan, 
à la fois juridiquement par le biais d’une fatwa, historiographiquement par la mise en scène de 
ses prétendus méfaits dans les chroniques et symboliquement par son identification à la fitna 
elle‑même 116. Cette accusation de rébellion lancée contre le souverain lui-même n’est pas sans 
rappeler le courant juridique révisionniste dont certains des membres les plus précoces et les 
plus éminents ont participé aux conflits qui provoquèrent la chute du sultan 117.

La problématique n’est toutefois plus légale. Ni l’injustice du souverain ni l’absence de 
légitimité transcendante ne sont des conditions suffisantes pour expliquer cette récurrence 
des fitna‑s 118. Elle repose désormais sur l’équilibre instable du régime et la pérennisation de 
ses structures sociopolitiques. Pendant le siècle qui suivit l’assassinat du sultan Faraǧ, fils du 
sultan Barqūq, la pratique de la dévolution antidynastique du sultanat suivit une étonnante 
récurrence en dépit de l’absence de règle institutionnelle ou juridique. Lors de chaque succession 

– ou presque – la mort du sultan fut suivie de l’intronisation immédiate de son fils puis de 
la déposition de ce dernier après quelques mois de règne 119. Pendant cet intervalle de temps, 
une vive lutte d’influence s’engageait entre les principaux émirs qui cherchaient à étendre leur 
clientèle – notamment sur les mamelouks des précédents sultans –, voire à y intégrer leurs 
adversaires. La déposition du sultan marquait souvent l’irruption du conflit violent dans 

115.  Son nom de naissance même (Bulġaq) fit l’objet d’une re-sémantisation qui témoigne de ce processus 
de mythification négative de sa personnalité : les auteurs prétendirent en effet qu’il signifiait « fitna » alors 
qu’il désignait la zibeline. Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 1.
116.  Voir Onimus, 2019, p. 397.
117.  Onimus, à paraître.
118.  Quoique l’étude de la fitna parmi l’élite savante par Michael Chamberlain fournisse un cadre analytique 
séminal, il me semble que l’affirmation selon laquelle la systématisation des fitna‑s est due à la disparition de 
légitimité transcendante est insuffisante : s’il s’agit d’une condition nécessaire, elle n’en est pas pour autant 
suffisante. Cf. Chamberlain, 1994, p. 46.
119.  Ainsi, à la mort d’al-Muʾayyad Šayḫ lui succède son fils de 17 mois Aḥmad qui est destitué par Ṭaṭar 
huit mois plus tard (824/1421). Le fils de Ṭaṭar, Muḥammad, âgé de 10 ans quand son père décède, lui 
succède pour être destitué par Barsbāy en 824/1422. À la mort de Barsbāy en 841/1438, son fils Yūsuf lui 
succède. Âgé de 15 ans, il est emprisonné par Ǧaqmaq après un bref conflit. Le fils de Ǧaqmaq monte sur le 
trône à la mort de son père en 857/1453 avant d’être déposé par les émirs un mois plus tard. Le vieil émir Īnāl 
est désigné comme sultan par le consensus de ces mêmes émirs. Son fils Aḥmad, âgé de 30 ans, monte sur 
le trône après sa mort en 864/1460, mais est déposé quatre mois plus tard et remplacé par Ḫušqadam qui 
meurt sans enfant en 871/1467. Deux émirs s’affrontent alors jusqu’au triomphe de l’un d’entre eux, Bilbāy, 
qui est finalement renversé par son rival au bout de quelques mois. Lui‑même est déposé par les Mamelouks 
jusqu’à l’intronisation de Qāyt Bāy ; son fils Muḥammad, qui lui succède, sera assassiné après deux ans de 
règne. La succession de Muḥammad provoque une guerre interne qui ne s’achève qu’avec l’intronisation de 
Qanṣūh al‑Ġawrī en 906/1501.

clément onimus 183

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le processus de succession qui s’achevait par la victoire de celui qui avait réussi à obtenir le 
consensus de l’élite militaire et à isoler son rival 120. Ibn Taġrī Birdī analysa bien le processus 
qui amène à l’éclatement d’un conflit armé, au sujet du conflit de succession du sultan Ṭaṭar qui 
éclata alors que son jeune fils était sur le trône : « Il apparut ce jour que l’affaire n’en resterait 
pas sans conflit et par l’élimination de l’une des deux parties, à cause du conflit d’opinion, du 
désordre du gouvernement et de l’échec des hommes à s’unifier sur un certain individu dont 
les ordres et les actions seraient décisifs en la matière. » 121 Signe du caractère ritualisé de la fitna 
qui en découla, le consensus des émirs amena à l’exclusion sans exécution ni emprisonnement 
d’un des émirs candidats au trône 122.

Le sultanat du Caire expérimenta alors une mutation profonde non point des règles 
institutionnelles mais de la façon dont ces règles étaient utilisées et mises en œuvre. La praxis du 
pouvoir changea pour définir une nouvelle dévolution de jure de la souveraineté. La contestation 
systématique – et l’abandon – de la légitimité dynastique fit de la fitna le cœur de la transmission 
de l’auctoritas, de façon à unifier auctoritas et potestas entre les mains d’un même homme 
capable 123. À ce titre, le régime du xve siècle restaura une norme praxéologique qui s’était 
temporairement imposée à la fin du xiiie puis à nouveau à la fin du xive siècle, mais qui avait 
succombé face aux tendances dynastiques 124. Le nouveau sultan devait être capable de répondre 
aux quatre types d’arguments justifiant une rébellion : être adulte, ne pas être suspect d’abus 
de pouvoir et assurer d’une juste distribution des ressources, et, de ce fait, obtenir le consensus. 
Les fitna‑s devinrent alors une étape nécessaire mais il ne faut point se méprendre sur leur 
sens : le vainqueur n’était pas encensé en tant que rebelle qui s’était soulevé contre le souverain 
mais, au contraire, en tant que restaurateur de la paix. En un mot, la guerre interne demeurait 
bien un repoussoir : elle n’était aucunement valorisée quoiqu’elle fût devenue systémique. Mais, 
en accord avec la jurisprudence révisée sur le droit de rébellion, le rebelle pouvait être du côté 
de la justice. Sa victoire permettait alors de rétablir l’ordre.

120.  Voir Sievert, 2003, p. 86‑87. Quelques exemples : Ṭaṭar prend le pouvoir après avoir évincé Quǧqār 
al‑Qardamī puis Alṭunbuġā al-Qirmišī (Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 425, 489‑492). Barsbāy prend le pouvoir 
après avoir évincé Tarabāy, son ancien allié contre la faction de Ǧānibak al‑Ṣūfī (Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, 
p. 521, 538‑542). Au moment de renverser le sultan al‑Ẓāhir Timurbuġā, Qāyt Bāy doit préalablement évincer 
Ḫāyrbak (Ibn Iyās, Badāʾiʿ III, p. 3).
121.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 522.
122.  Ibn Taġrī Birdī, Nuǧūm VI, p. 525‑526.
123.  Elle n’est donc pas tout à fait indépendante de la souveraineté, contrairement à ce que semble suggérer 
Michael Chamberlain (1994, p. 8) qui évoque à ce sujet plutôt la notion d’État. 
124.  Ainsi, le fils d’Aybak est déposé par Quṭuz en 657/1259, et le fils de Baybars Ier par Qalāwūn. Ce dernier 
fonde, de facto, une dynastie, qui parvient à se maintenir de 679/1280 à 784/1382 en dépit des courts 
interrègnes entre les trois règnes du sultan al‑Nāṣir Muḥammad ibn Qalāwūn, qui ont vu monter sur le 
trône les sultans al‑ʿĀdil Kitbuġā et al‑Manṣūr Lāǧīn (694‑698/1295‑1299) puis al‑Muẓaffar Baybars II 
en 708/1309. La dynastie qalāwunide se maintint ensuite jusqu’en 784/1382 jusqu’à l’usurpation de Barqūq 
puis brièvement en 789/1391.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )184

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


7.	 Conclusion

À l’époque mamelouke, le concept de fitna entra dans une nouvelle période de son histoire : 
une dichotomie apparut entre les textes religieux et les textes plus proches de la pratique 
politique. Ces derniers témoignèrent de l’aboutissement d’un processus de désacralisation 
du terme dans le sens où la référence à l’eschatologie ou à l’histoire sacrée des origines s’était 
estompée. Depuis son apparition, les structures sociopolitiques – plus que juridiques ou 
institutionnelles – du régime mamelouk reposaient sur une tension entre la tendance à 
l’autocratie d’un sultan ou d’un émir dominant et le pluralisme d’une oligarchie. Cette tension 
déterminait la forme des conflits qui y apparaissaient périodiquement, entre l’expansion de la 
maison sultanienne face aux émirs, ou entre les réseaux clientélistes concurrents patronnés par 
de puissants émirs. Les émirs s’assuraient ainsi mutuellement de leur survie sociale en adhérant 
collectivement à des valeurs qui restreignaient leurs ambitions individuelles et qui étaient donc 
inévitablement transgressées, d’où la multitude de fitna‑s. La révolte, acte de contestation par 
essence anti‑autocratique, mettait en question toute tendance à la monopolisation du pouvoir. 
Sa résurgence fréquente permettait donc la perpétuation des fondements oligarchiques de 
l’autorité contre la tendance monarchique. Les structures sociopolitiques déterminèrent donc 
les normes praxéologiques d’exercice du pouvoir – destinées à la pérennisation du régime – dont 
l’irrespect justifiait l’éclatement d’une révolte bien plus que les entorses à la loi. Le caractère 
systémique du conflit, qui en découlait, reposait sur l’égale intégration de l’élite militaire et 
entrait donc en contradiction avec les condamnations légales qui produisaient de l’exclusion. 
La légalisation anathématisante du conflit interne n’était plus guère tolérée, de même que la 
légalisation criminalisante n’était plus employée qu’avec parcimonie. Ces procédés juridiques 
de légalisation du conflit interne étaient un instrument discursif du rapport de forces, reposant 
sur la manipulation des juristes, qui ne servait pas uniquement à autoriser le conflit mais 
redéfinissaient l’ennemi – voire le définissaient car bien souvent le takfīr ou la fatwa ouvrent 
les hostilités – en l’excluant du cadre légal, dans le sens où il devenait hors‑la‑loi. Du fait de ce 
caractère excluant, les conflits internes étaient désormais généralement justifiés sans référence 
au droit dont l’application stricte risquait d’empêcher toute négociation et toute réintégration 
de l’adversaire.

L’apparition concomitante d’un droit tolérant la fitna et d’un discours de justification profane 
ne s’avéra possible que dans la mesure où le xve siècle connut l’aboutissement d’un processus long 
de désacralisation de cette notion. Au début du xve siècle, une nouvelle sacralisation de la fitna 
transparaît du discours des historiens de l’époque dite « circassienne », transférant la malédiction 
de la discorde du milieu du viie siècle à la discorde qui introduisit le nouveau régime au début 
du xve siècle. Une certaine gravité accordée à cette notion se maintint donc, alors même qu’elle 
s’avère intégrée dans le fonctionnement du régime politique en tant que conflit systémique, 
indépassablement attachée aux structures sociopolitiques du régime. La mutation de la sacralité 
du concept de fitna accompagne alors la révision juridique de cette notion, en corrélation avec 
un bouleversement dans la pratique politique. L’implication des strates discursives légale et 
historiographique dans ces pratiques et ces interactions conflictuelles est probablement ce qui 

clément onimus 185

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


distingue ce siècle de l’époque étudiée par Chamberlain. Alors que les structures sociopolitiques 
demeurent, ainsi que les discours de justification des conflits, le processus de succession 
sultanienne évolue pour faire de la fitna une étape nécessaire de la dévolution de la souveraineté. 
La mutation du régime entre alors en résonnance avec les mutations juridique et sacrée, non 
pas pour retirer à la notion de fitna ses connotations tragiques mais pour conférer à chaque 
nouveau sultan – fût-il celui-là même qui avait déposé le sultan précédent et déclenché le conflit 
armé –l’image du souverain qui met fin au chaos et restaure l’ordre et la justice.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., Brill, Leyde, 
1960‑2007.

              Gardet, Louis, « Fitna », II, 1977, p. 952‑953.
              Laoust, Henri, « Ibn Kathīr », III, 1990, 

p. 841‑842.
              Salibi, Kamal S., « Ibn Djamāʿa », III, 1990, 

p. 771‑772.

EI3 = Encyclopaedia of Islam, 3e éd., en ligne, Brill, 
Leyde, 2007-

              Khalilieh, Hasan « Amān », EI3, 2007, en ligne : 
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
SIM_0048

EQ = Encyclopaedia of the Qurʾān, Brill, Leyde, 
2001‑2006.

              Nawas, John, « Trial », V, 2006, p. 362‑363.

	 Sources

al-ʿAynī, ʿIqd al-ǧumān fī taʾrīḫ ahl al-zamān, 4 vol., 
Muḥammad Muḥammad Amīn (éd.), al‑Hayʾa 
al‑miṣriyya al‑ʿāmma li‑l‑kitāb, Le Caire, 
1987‑1992.

al-Ḏahabī, Tārīḫ al‑islām wa wafayāt al‑mašāhīr wa 
al‑aʿlām, Baššar Maʿrūf (éd.), XII et XIII, 
Dār al‑ġarb al‑islāmī, Beyrouth, 2003.

Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, al‑Rawḍ al‑zāhir fī sīrat al‑malik 
al‑Ẓāhir, ʿAbd al‑ʿAzīz al‑Ḫuwayṭir (éd.), 
Riyad, 1976.

Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī l‑tārīḫ, 
Charles Johannes Tornberg (éd.), XII, Brill, 
Leyde, 1852 (rééd. Beyrouth, Dār al‑Ṣādir, 
1995).

Ibn al-Dawādārī, Kanz al‑durar wa ǧāmiʿ al‑ġurar, 
Saʿīd ʿAbd al‑Fattāḥ ʿĀšūr (éd.), VII, Le Caire, 
DAIK, 1972.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Inbāʾ al‑ġumr bi‑abnāʾ al‑‘umr, 
4 vol., Ḥasan Ḥabašī (éd.), Laǧnat iḥyāʾ 
al‑turāṯ al‑islāmī, Le Caire, 1998.

Ibn Ḫaldūn, Le Livre des Exemples. Autobiographie, 
Abdessalem Cheddadi (trad.), I, Gallimard, 
La Pléiade, Paris, 2002.

Ibn Iyās, Badāʾiʿ al-zuhūr fī waqā’iʿ al‑duhūr, 5 vol., 
Muḥammad Muṣṭafā (éd.), Franz Steiner, 
Wiesbaden, Le Caire, 1960‑1992.

Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa al‑Nihāya, ʿAbd Allāh 
ibn ʿAbd al‑Muḥsin al‑Turkī (éd.), 
Dār al‑Hiǧr, Le Caire, 1997.

Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa al‑Nihāya, XIX, al‑Nihāya 
fī l‑fitan wa al‑malāḥim, ʿAbd Allāh 
ibn ʿAbd al‑Muḥsin al‑Turkī (éd.), 
Dār al‑Hiǧr, Le Caire, 1997.

Ibn Kaṯīr, Ašrāṭ al-sāʿa, Les signes du Jour Dernier dans 
le Qurʾân et la Sunnah, Maha Kaddoura (trad.), 
Al‑Bustane, Paris, 2005.

Ibn Ṣaṣrā, al-Durra al‑Muḍīʾa fī l‑Dawla al‑ẓāhiriyya, 
William M. Brinner (trad.), A Chronicle 
of Damascus, University of California Press, 
Berkeley, Los Angeles, 1963.

Ibn Taġrī Birdī, al-Nuǧūm al‑zāhira fī mulūk 
Miṣr wa l‑Qāhira, William Popper (éd.), 
University of California Press, Berkeley, 
Los Angeles, 1915‑1916, 1933.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )186

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn Wāṣil, Mufarriǧ al‑kurūb fī aḫbār Banī Ayyūb, 
Ǧamāl al‑Dīn al‑Šiyāl (éd.), III, Dār al‑Qalam, 
Le Caire, 1957.

al-Maqrīzī, Kitāb al‑Sulūk li‑maʿrifat duwal 
al‑mulūk, 8 vol., Muḥammad Muṣṭafā Ziyāda 
et Saʿīd ʿAbd al‑Fattāḥ ʿĀšūr (éd.), Maṭbaʿa 
Dār al‑kutub, Le Caire, 1941‑1970.

al-Saḫāwī, Kitāb al‑tibr al‑masbūk fī ḏayl al‑sulūk, 
Aḥmad Zakī (éd.), al‑Maṭbuʿat al‑Maīrīyat, 
Le Caire, 1897.

al-Subkī, Abū l-Maḥāsin ʿAlī ibn ʿAbd al‑Kāfī, Fatāwā 
al‑Subkī, Ḥusām al‑Dīn al‑Qudsī (éd.), I, 
Maktabat al‑Quds, Le Caire, 1356 A.H.

al-Suyūṭī, al-Ḥāwī li‑l‑fatāwī, II, Idārat al‑ṭabāʿa 
al‑munīriyya, Le Caire, 1935.

	 Études

Abbès, Makram, Islam et politique à l’âge classique, 
PUF, Paris, 2009.

Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence 
in Islamic Law, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2001.

Aillet, Cyrille, « La fitna, pierre de touche du 
califat de Cordoue (iiie/ixe‑ive/xe siècle) », 
Médiévales 60, 2011, p. 67‑83.

Amitai-Preiss, Reuven, Mongols and Mamluks. 
The Mamlūk-Ilkhānid War, 1260‑1281, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1995.

Ayalon, David, « Studies on the Structure of 
the Mamluk Army », BSOAS 15, 1953, I, 
p. 203‑228 ; II, p. 448‑476 ; III, 1954 ; 16, 
p. 57‑90.

Broadbridge, Anne F., Kingship and Ideology 
in the Islamic and Mongol Worlds, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2008.

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social 
Practice in Medieval Damascus, 1190‑1350, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1994.

Chapoutot-Remadi, Rachida, Liens et relations 
au sein de l’élite mamlouke sous les premiers 
sultans baḥrides, 648/1250‑741‑1340, thèse 
de doctorat d’État, Université de Provence, 
Aix‑en‑Provence, 1993.

Clifford, Winslow W., State Formation and the 
Structure of Politics in the Early Mamluk 
Syro‑Egypt, 648‑741/1250‑1340, PhD, 
Université de Chicago, Chicago (Ill.), 1995 
(édité post‑mortem par Stephan Conermann : 
Bonn University Press et V&R unipress, Bonn, 
2013).

Djaït, Hichem, La Grande Discorde, Gallimard, Paris, 
1989.

Donner, Fred M., Narratives of Islamic Origins, 
Darwin Press, Princeton, 1998.

Fuess, Albrecht, « Rotting Ships and Razed Harbours: 
The Naval Policy of the Mamluks », MSRev 5, 
2001, p. 45‑71.

Fuess, Albrecht, « Was Cyprus a Mamluk 
Protectorate? Mamluk Policies toward Cyprus 
between 1426 and 1517 », Journal of Cyprus 
Studies 11, 2005, p. 11‑24.

Habermas, Jürgen, L’espace public. Archéologie 
de la publicité comme dimension constitutive 
de la société bourgeoise, Payot, Paris, 1978.

Har-El, Shai, Struggle for Domination in the 
Middle East: The Ottoman-Mamluk War, 
The Ottoman Empire and Its Heritage IV, 
Brill, Leyde, 1995.

Holt, Peter M., « The Position and Power of the 
Mamlūk Sultan », BSOAS 38, 2, 1975, 
p. 237‑249.

Irwin, Robert, « Factions in Medieval Egypt », 
JRAS 118, 2, 1986, p. 228‑246. 

Levanoni, Amalia, « Rank-and-File Mamluks 
Versus Amirs: New Norms in the Mamluk 
Military Institution », in Thomas Philipp, 
Ulrich Haarmann (dir.), The Mamluks 
in Egyptian Politics and Society, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1998, p. 17‑31.

Loiseau, Julien, Les Mamelouks (xiiie‑xvie siècle), Seuil, 
Paris, 2014.

Martinez-Gros, Gabriel, « Introduction à la fitna : 
une approche de la définition d’Ibn Khaldûn », 
Médiévales 60, 2011, p. 7‑15.

Martinez-Gros, Gabriel, Tixier du Mesnil, 
Emmanuelle (dir.), « La fitna : le désordre 
politique dans l’Islam médiéval » 
(dossier thématique), Médiévales 60, 2011.

Morsel, Joseph, « Communication et domination 
sociale en Franconie à la fin du Moyen Âge : 
l’enjeu de la réponse », in Patrick Boucheron, 
Nicolas Offenstadt (dir.), L’espace 
public au Moyen Âge. Débats autour 
de Jürgen Habermas, PUF, Paris, 2011, 
p. 353‑365.

Murphey, Rhoads, « Djihad », in François Georgeon, 
Nicolas Vatin, Gilles Veinstein (dir.), 
Dictionnaire de l’Empire ottoman, Fayard, Paris, 
2015, p. 368‑369.

clément onimus 187

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Northrup, Linda S., « The Baḥrī Mamlūk 
sultanate, 1250‑1390 », in Carl F. Petry (dir.), 
The Cambridge History of Egypt, I: Islamic Egypt, 
640‑1517, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1998.

Onimus, Clément, « La conciliation dans les conflits 
entre émirs du sultanat mamelouk au tournant 
des xve et xvie siècles », REMMM 140, 2016, 
p. 215‑230.

Onimus, Clément, Les Maîtres du jeu. Pouvoir 
et violence politique à l’aube du sultanat mamlouk 
circassien (784‑815/1382‑1412), Éditions 
de la Sorbonne, Paris, 2019.

Onimus, Clément, « Badr al‑Dīn al‑ʿAynī », 
in Alex Mallett (dir.), Medieval Muslim Writers 
and the Franks in the Levant, vol. 2, Brill, Leyde, 
New York, à paraître.

Quatremère, Étienne‑Marc, Histoire des sultans 
mamlouks par Makrizi, II, 2, The Oriental 
translation fund, Paris, 1845.

Rabie, Hassanein, « Mamlūk Campaigns 
against Rhodes (A.D. 1440‑1445) », 
in Clifford Bosworth, Charles Issawi, 
Roger Savory (éd.), Essays in Honor 
of Bernard Lewis: The Islamic World from 
Classical to Modern Times, The Darwin Press, 
Princeton (N.J.), 1989, p. 281‑286.

Rapoport, Yossef, « Rebellion and Violence in 
Islamic Law by Khaled Abou El Fadl », 
Middle Eastern Studies 39, 1, 2003, p. 207‑208.

Sievert, Henning, Der Herrscherwechsel im 
Mamlukensultanat. Historische und 
historiographische Untersuchungen zu 
Abū Ḥāmid al Qudsī und Ibn Taġrībirdī, 
Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 2003.

Thompson, Edward P., « The Moral Economy of the 
English Crowd in the Eighteenth Century », 
Past and Present 50, 1971, p. 73‑136.

Thompson, Edward P., La formation de la classe 
ouvrière anglaise, Seuil, Paris, 1988.

Tixier du Mesnil, Emmanuelle, « La fitna andalouse du 
xie siècle », Médiévales 60, 2011, p. 17‑28.

Van Steenbergen, Jo, Order out of Chaos; Patronage, 
Conflict and Mamluk Socio‑Political Culture, 
1341‑1382, Brill, Leyde, Boston, 2006.

Van Steenbergen, Jo, « On the Brink of a New Era? 
Yalbughā al‑Khāṣṣakī (d. 1366) and the 
Yalbughāwīya », MSRev 15, 2011, p. 118‑152.

Van Steenbergen, Jo, « Revisiting the Mamlūk Empire. 
Politic Action, Relationships of Power, 
Entangled Networks, and the Sultanate 
of Cairo in Late Medieval Syro‑Egypt », 
in Stefan Conermann, Reuven Amitai (dir.), 
The Mamluk Sultanate from the Perspective 
of Regional and World History, V&R Unipress, 
Göttingen, Bonn, 2019, p. 75‑106.

l a l égit imation de  l a  rébellion dans  le  sultanat mamelouk (xi i i e‑xvi e   s iècles )188

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 161-188    Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (XIIIe‑XVIe siècles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

