MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 56 (2022), p. 161-188
Clément Onimus

La Iégitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siecles).
Discours juridique et pratique sociopolitique

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS

La légitimation de la rébellion
dans le sultanat mamelouk (xrrr®-xvie siécles)

Discours juridique et pratique sociopolitique

+ RESUME

Alors que la notion de conflit interne dans l'islam médiéval est associée 2 des connotations
sacrées de fin des temps et d’explosion de la communauté des croyants, le cadre conceptuel
qui l'entoure semble évoluer a I'époque mamelouke, tant est manifeste la fréquence de la
fitna dans les chroniques. En méme temps que le droit sur les guerres internes évolue dans le
sultanat du Caire, les sources historiographiques montrent a quel point 'anathéme n’est plus
guere utilisé pour condamner les rebelles. Les fitna-s deviennent alors systémiques, engagées
dans le fonctionnement du régime comme un élément clef de son équilibre. Des fatwa-s sont
parfois promulguées pour condamner un rebelle mais généralement pour des crimes d’ordre
civil plutdt que politique, et surtout, la plupart des révoltes ne donnent pas lieu a de tels actes
juridiques. Ce sont les normes sociopolitiques et non les normes juridiques qui décidaient
de l'éclatement ou non de rébellions: les émirs ou mamelouks invoquaient tantdt la capacité
militaire du souverain, tant6t le consensus des émirs, tantdt les abus d'autorité, tantdt I'équité
de la répartition des ressources et des honneurs pour justifier de tels soulévements. Ce sont
ainsi les normes de la pratique sociopolitique qui se sont imposées pour faire évoluer les normes
juridiques et la nature du discours sur la fitna. Celle-ci ne perdit toutefois pas ses connotations
sacrées mais la sacralité se déplaca de I'histoire des origines de I'islam vers I'histoire du début
du régime dit «circassien » pour condamner fermement la guerre interne et faire du rebelle
triomphant non point le transgresseur mais le restaurateur de I'ordre et de la justice.

Mots-clés: Mamelouk, guerres, conflit interne, fitna, droit islamique, désordre civil, histoire
sociopolitique, Le Caire

* Clément Onimus, Université Paris 8 Vincennes-Saint-Denis, clement.onimus@univ-paris8.fr

. ) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 56 — 2022
Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus

La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162 " LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

+ ABSTRACT

The Legitimisation of Rebellion in the Mamluk Sultanate (13th—16th centuries).
Legal Discourse and Sociopolitical Practice

While the notion of internal conflict in medieval Islam is associated with sacred connotations
related to the end of time or to the explosion of the community of believers, the conceptual
framework around it seems to have evolved in the Mamluk era, so obvious is the frequency of
the mentions of fitnas in the chronicles. While the law on internal war evolved in the Cairo
sultanate, the historiographical sources show the extent to which the anathema was no longer
used to condemn rebels. Fitnas became systemic, involved in the functioning of the regime
as a key element of its socio-political balance. Fatwas were sometimes issued to condemn
a rebel, but usually for civil rather than political crimes. Moreover, most rebellions were not
followed by such legal acts. Rather than the judicial norms, it was socio-political norms that
decided the outbreak of a rebellion. Amirs and Mamluks invoked either the military capacity
of the sovereign, or the consensus of the amirs, or the abuses of authority, or the fairness of
the distribution of resources and honors to justify such uprisings. Thus, the norms of the
socio-political practice prevailed in the evolution of the legal norms and the discourse on
rebellion. The notion of fitna, however, kept its sacred connotations, but the sacrality moved
from the history of the origins of Islam to the history of the early “circassian” regime. It was
then used to condemn internal war and to make the triumphing rebel not the transgressor

but the restorer of justice and order.

Keywords: Mamluk, wars, internal warfare, civil disorder, fitna, Islamic law, socio-political
history, Cairo

oasde +

(e orsldl 031 3f e I 031 o) Al 2l (3 5381 e 3

zeler pludsly Olo) Bl Bwdie VYo Ja 1 el O ¢S 3 linlol) ¢l g a Loy

I o &lls (2K (Soldl adl DM 3l 5 4 Lot eplill LY 31 gy b3 25, sl
ke 3 RN Oy A 056 4 g ) S ek 3wl Sl ) 3l o SIS
Gl (2okeel Croned) WY S ppgde plasiel ey By G A 22 soball gkt 00
shass vy G bl e ojlzel il 18 3 oy il Se Rl pagde oy 10l oo
O by il Ln AT ie B 013 AL 05 L ole LU e sgame 31 Ul (gl
4500 el Y eliadly Beloz V1 plal) 26 2501 Ol Y1 S e ) 25 Y iV line
o Sual) S 5508 BT 050 SILL T 001 067 B e o Sl @) ¢ V1 534 e,

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS " 163

Jo ) O s s\ w5 e Blomly calalad) plaszal est Clmly ol 31 planly Gl
Ll plal) Sohd bt Cz p ) (2 bl Dol VI Ll e OB clis ny v Ololin V) ols

Sl el ey a2 AE L O  BY (50 a2l L Bl 256 AL e el
Alaly plall s Jy Gies Y

¢ ol Flaz) .é‘)b Gde (28 Al du Bk (e ol oy el ikl oW
. all

E CONFLIT INTERNE ou fitna représente une des principales questions historiques,
juridiques et théologiques de I'islam médiéval. Cette notion, par sa gravité mais aussi par
sa complexité et sa polysémie, se place au cceur des débats de la culture politique de l'aire
arabophone médiévale. Ce terme est utilisé dans le Coran avec des connotations eschatologiques
qui en font une épreuve dans la foi des musulmans’ et la qualifie de « pire que le meurtre»?,
alors que les récits relatifs aux premiers temps de I'Islam I'emploient pour évoquer les guerres
internes qui opposérent les Compagnons du Propheéte puis leurs épigones?. Défaillance dans
la foi ou rupture violente dans la cohésion de la communauté musulmane, le concept de fitna
inspire aux croyants une légitime inquiétude, non seulement parce qu'il sous-entend le revers de
l'ordre politique, le chaos, mais aussi parce que la rébellion pose inévitablement la question de la
légitimité du pouvoir. En dépit de ses connotations violentes, tragiques, voire eschatologiques,
le terme devient néanmoins commun dans les sources d'époque mamelouke, en adéquation
avec le phénomene qu'il y désigne, 4 savoir la multitude de conflits opposant les membres de
I'élite militaire*.

Que la notion de fitna présente une spécificité dans les sources du xv® siécle égyptien ne
fait aucun doute. Son omniprésence sur de longues périodes ne permet pas de I'envisager sous
la méme perspective que la fitna telle qu'elle est percue dans des sources d’autres époques,
c'est-a-dire avec toutes ses connotations eschatologiques. Au contraire, la place conceptuelle
qu'elle occupe dans la culture politique, et plus spécifiquement dans les sources juridiques

1. Gardet, «Fitna», EI?, 1977, p. 952-953 ; Nawas, « Trial », EQ, 2006, p. 362-363.

2, Coran II, 190-191, 217,

3. Donner, 1998, p. 184-190.

4. Atitre d’exemple, on note que le terme fitna (pl. fitan) est mentionné cent-quarante-sept fois dans I'Tnba’
al-gumr d’Ibn Hagar al-‘Asqalani, qui traite des années 773-852/1372-1449.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

164 © LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

et historiographiques de I'ére dite «circassienne »%, engendre un paradoxe entre la portée
tragique attachée 4 l'origine de cette notion et sa fréquence dans les textes de cette époque.
I nous faut ici déterminer les permanences dans le discours sur la fitna qui apparaissent dans
les chroniques au long des deux siécles et demi de I'histoire du sultanat du Caire, de fagon
a évaluer les concordances et les évolutions concomitantes entre la pratique du conflit et le
discours qui le justifie. Comment donc les auteurs des narrations historiques et les acteurs
politiques, autrement dit les auteurs de ces fitna-s, les ont-ils considérées ? Par quels procédés
discursifs les ont-ils intégrées dans leur culture politique ? Quel discours de légitimation de
ces événements les sources laissent-elles transparaitre ?

Cet article se veut un essai d'explication de I'évolution du concept de fitna sur le moyen
terme que représente le dernier siécle du sultanat cairote, fondé sur une prospection dans les
sources et la littérature secondaire, plutdét que comme résultat d'une lecture exhaustive de
I'ensemble du matériel disponible. Il entend démontrer que la fitna devient au xv* siécle un
élément central de l'ordre social, constitutif de I'intégration du groupe élitaire. L'ethos collectif
de I'élite militaire fondé sur des pratiques sociopolitiques normées détermine la signification
transactionnelle quacquiert alors cette notion, en tant qu’elle est au cceur de la négociation du
pouvoir et permet la pérennisation du régime. Cette évolution de la notion et de la pratique
de la fitna serait, selon cette hypotheése, la source d'une évolution paralléle et concomitante de
révision du discours légal 4 son endroit. Associée 4 la sacralisation des événements fondateurs
de cet ordre social, dans un contexte d'usurpations répétées du pouvoir sultanien, la fitna est
engagée dans un paradoxal discours de légitimation du désordre.

Nous évoquerons, dans un premier temps, le contraste entrel'invariance du signifié théologique
de ce terme, inspiré d'un discours sacré, et 'évolution que connait cette notion dans le discours
juridique pour, dans un deuxiéme temps, clarifier le contexte de cette évolution — i savoir non
pas l'irruption des conquérants mongols au x111° siécle mais I'instabilité politique du sultanat
du Caire aux x1v° et xv° siécles. Comme nous le verrons dans un troisiéme temps, le caractere
systémique des conflits internes 4 I'élite militaire mamelouke témoigne de I'aboutissement du
processus de désacralisation de la notion de fitna dans les sources narratives de cette époque.
Cette notion n'est, du reste, jamais condamnée par des actes légaux en tant que telle, comme
nous le verrons dans un quatriéme temps, mais sous divers prétextes d’ordre criminel dont
l'enjeu consiste en une expression symbolique du rapport de forces entre les belligérants.
Le discours juridique n’étant pas la source des normes organisant le discours sur la fitna de ce
temps, la cinquiéme étape et le coeur de notre étude définit les normes sociopolitiques destinées
4 justifier ou condamner ces conflits internes, dont I'objectif final consiste en la perpétuation
du régime et l'intégration de I'élite militaire. Nous verrons dans un sixiéme et dernier temps

5. Les sources sur lesquelles se fonde cet article consistent dans les principales chroniques égyptiennes du
x Ve siécle, a savoir les textes d'Ibn Haldin, d’al-Magqrizi, d’al-‘Ayni, d'Ibn Hagar al-‘Asqalani, d'Ibn Tagri Birdi,
d’al-Sahawi et d'Ibn Iyas ainsi que deux textes quelque peu « hors champ » :1a chronique d’Ibn Katir, antérieure,
et celle d'Ibn Sasra, syrienne. J'ai aussi travaillé sur les recueils de fatwa-s d’al-Subki et d’al-Suyati et sur
deux traités théologiques d’'Ibn Katir. En revanche, je dois 'essentiel de ma connaissance des commentaires
de hadiths 2 la littérature secondaire.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS = 165

que ces normes praxéologiques intégrent la fitna comme une étape nécessaire des processus
de dévolution du pouvoir dans le cadre d'une nouvelle « sacralisation » de cette notion en tant
que moment fondateur — et abhorré — de I'ordre social du xv* siecle égyptien.

I. La fitna dans les textes théologiques et juridiques:
un cadre conceptuel en mutation ?

Constance ou évolution de la notion de fitna ? Dans les sources de I'époque califale, I'évocation des
fitna-s semble bien souvent conserver les connotations tragiques dont les références coraniques
ou historiques les faisaient retentir. Gabriel Martinez-Gros, Emmanuelle Tixier du Mesnil
et Cyrille Aillet notent ainsi & quel point le terme de fitna portait encore sa signification
eschatologique dans le x1° siécle andalou®. Cette notion demeure engagée dans un champ de
références métatextuelles faisant appel aux textes sacrés, au Coran, aux hadiths et 2 'Histoire
mythifiée des fondations, et ne cesse de faire allusion 2 la fitna archétypale, celle qui opposa ‘Ali
4 “A’i82 puis A Mu‘awiyya entre 35 et 40/entre 656 et 661 et que la Tradition, jusqu’aujourdhui,
a désigné par l'expression de « Grande Discorde » (al-fitna al-kubra)?. L'incrustation de cette
notion dans 'histoire des origines de l'islam lui donne un caractére normatif, dans le sens ot
tout ce qui est qualifié de fitna par la suite suit le cadre matriciel que lui donne cette histoire et
suppose une rupture fondamentale, irréconciliable, de la communauté des croyants, un conflit
qui se place dans le domaine du sacré et non pas uniquement dans le domaine du politique. La
condamnation ferme de la fitna est encore affirmée dans la littérature théologique du x1v°® siécle
dans le sultanat du Caire®, moins toutefois en référence aux temps matriciels qu'au métatexte
coranique ou traditionniste: la fitna apparait alors comme une épreuve eschatologique, ainsi
dans un ouvrage d'Tbn Katir (700-774/1300-1373) spécifiquement consacré i la fitna (al-Nibhaya
fil-fitan wa al-malabim)°®. Il s'agit d'un recueil de hadiths sur la Fin des temps. La grande fitna
dont il est question est bien str I Epreuve supréme, celle du Jugement Dernier, fitnat al-daggal,
ol le terme prend un double sens: d'une part la derniére tentation face a I'Antéchrist, et
d’autre part la division de la communauté des croyants a I'approche du Jour de la Rétribution.
Les fitna-s y sont fermement condamnées : ceux qui y participent sont voués a I'enfer. La seule

6. Martinez-Gros, Tixier du Mesnil, 2011, Voir notamment dans ce volume les articles de G. Martinez-Gros,
de E. Tixier du Mesnil et de C. Aillet qui témoignent de cette permanence du sens eschatologique dans les
sources andalouses.

7. Djait, 1989.

8. L’équipe de 'ERC MMS-II, dirigée par Jo Van Steenbergen et 2 laquelle je suis associé, préfére la désignation
du royaume proche-oriental du Moyen Age tardif par cette appellation de «sultanat du Caire » plutdt que
par I'anachronique « empire mamelouk ».

9. Laoust, «Ibn Kathir», EI?, 1990, p. 841-842. Ibn Katir, al-Bidaya XIX, al-Nihaya fi I-fitan. L'ouvrage
n’est mentionné ni par Laoust ni par Brockelmann, ol Ibn Katir est classé uniquement dans les histoires
universelles (y compris pour son exégése coranique): GAL II, 60-61. Voir aussi un autre ouvrage d'Ibn Katir,
Asrat al-sa‘a. Ce livre reprend les mémes thémes et cite les mémes versets et hadiths: par exemple sur la
destruction des armes, voir p. 45; sur 'assimilation de Gog et Magog aux Turcs, voir p. 97. Voir aussi Abbes,
2009, p. 165-166.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

166 © LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

solution consiste en la fuite, le quiétisme et I'abandon des affaires publiques — ce qu'un hadith
justifie en disant: «brisez vos arcs, tranchez vos cordes, détruisez vos épées»°. Il n'est pas
impossible que ces remarques soient une allusion 4 la multiplication des fitna-s sous le régime
mamelouk, d'autant plus que Gog et Magog sont assimilés aux Turcs". Mais il s'agit tout de
méme, pour l'essentiel de I'ouvrage, d'un texte décrivant les affres de I'Enfer; la condamnation
du conflit terrestre y est 3 peine mentionnée. Les recueils de fatwa-s de cette époque n’envisagent
de méme la fitna que selon le sens religieux d'épreuve de la foi porté par le Coran. Il faut dire
que ces recueils ne collectent que les avis juridiques produisant une norme généralisable et
pouvant faire office de jurisprudence: elles ne sont donc presque jamais contextualisées et
excluent toutes les fatwd-s trop explicitement engagées dans les événements de leur temps.
Ainsi, dans le recueil de fatwa-s d’al-Subki (683-756/1284-1355), au x1v© siécle, la fitna est
assimilée 4 'associationnisme™, Chez Suyiti, 4 la fin du xv* siécle, elle n'est mentionnée que
pour parler de la fitna de la fin des temps®. L'analyse des versets du Coran et des Traditions
prophétiques par ces auteurs, purement métatextuelle et aucunement contextualisée, maintient
la fitna dans son champ de signification théologique.

Cette condamnation radicale de la fitna se retrouve dans certains textes juridiques de
cette méme époque pour lesquels la fitna assimilée a la rébellion et A l'injustice, donc 4 la
désobéissance a Dieu', ne fait pas référence a l'eschatologie mais 4 une Histoire ancienne
mythifiée, celle des premiers temps de I'Islam et de la premiére division pendant la « Grande
Discorde » pour reprendre la traduction de Hichem Djait. La mythification des fondations
a induit cette crainte du chaos qu'évoque Makram Abbés, entrainant, au nom du moindre
mal, une condamnation ferme de toute contestation du pouvoir sauf si cette contestation
pouvait renverser le gouvernant sans provoquer de conflit’s. Obéir 4 Dieu, c’est donc obéir aux
gouvernants, Ces idées apparaissent, selon Khaled Abou El Fadl, au plus tard au x1° siécle avec
al-Mawardi et .911—(v}uwayniI6 et simposent dans le droit musulman si bien que nombre de juristes
de I'époque mamelouke contemporains d'Ibn Katir, tels quTbn Gami‘a (639-733/1241-1333),
les reprennent, proposant I'idée que le pouvoir était en soi légal"”. Dans la méme veine,
Ibn Taymiyya (661-728/1263-1328) condamne fermement la fitna, tout en distinguant les
conflits politiques totalement prohibés des conflits théologiques (contre les hawarig) considérés

10. Ibn Katir, al-Nibhaya fi l-fitan, p. 82.

11. Ibn Katir, al-Nibaya fi l-fitan, p. 238. Dans son article de ce volume, Camille Rhoné-Quer explique que
cette association entre les Turcs et les peuples de Gog et Magog date de I'époque ot les émirats musulmans
persans étaient confrontés aux infidéles turcs a la frontiére orientale de I'Islam.

12. Al-Subki, Fatawa, p. 31.

13. Al-Suyuti, al-Hawi li-l-fatawi, p. 8o.

14. Coran XLIX, 9.

15. Sur cette crainte du chaos dans la littérature politique arabe médiévale, je renvoie 3 Abbés, 2009, p. 153-157.
16. Abou El Fadl, 2001, p. 164-189.

17. Selon Abou El Fad], toutefois, il est paradoxal que nombre d’auteurs considérent Ibn Gamai‘a comme
le représentant de cette position alors que sa position était plus proche du révisionnisme évoqué ci-dessous.
Salibi, « Ibn Djama‘a», EI?, 1990, p. 771-772. Voir la discussion sur Ibn Gamai‘a et la célebre citation de ce
juriste qui établit I'équivalence entre pouvoir et légalité dans Abou El Fadl, 2001, p. 11-12.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS = 167

comme nécessaires', D'une facon générale, explique Abou El Fadl, la position traditionnelle
consiste  condamner le rebelle qui se révolte en défendant une interprétation de la révélation
mais 2 le distinguer du brigand, intéressé seulement par le pouvoir. Au cours du Moyen Age
tardif, une position révisionniste émerge parmi les juristes égyptiens™ pour nuancer 'opinion
des traditionalistes : il faut certes éviter la fitna et le chaos, mais le rebelle (bagy) n'est pas un
criminel ni un impie et il ne convient pas de prononcer le takfir 3 son endroit: une puissante
faction en révolte ne doit pas étre considérée comme du banditisme quand bien méme elle
n‘affirmerait pas une interprétation particuliere de la révélation®°. Ces juristes accordent
ainsi une certaine légitimité aux rebelles, dans la mesure ot ils répondent 4 une injustice, par
contraste avec les rebelles qui ne cherchent qu'a renverser le gouvernement. L'injustice d'un
gouvernement ou son incapacité a protéger les musulmans légitiment donc son renversement.

La malédiction qui accompagne le terme de fitna dans les textes de nature théologique
contraste avec la casuistique dont les juristes font preuve lorsqu'il s'agit d'en déterminer les
conséquences légales. Alors que la permanence des connotations eschatologiques témoigne
combien le terme demeure empreint d'une certaine sacralité, I'évolution des normes juridiques
montre la désacralisation de cette notion et intégre I'idée méme de guerre civile ou de guerre
interne comme élément inhérent de la vie d'un Etat — dans le sens d'un régime politique
souverain, Paradoxalement, la crainte de I'éclatement d'un royaume et du risque d’anomie,
qui en découle, expliquent avec évidence autant la radicalité de I'imprécation religieuse que la
souplesse de la réponse juridique.

2. L'anathéme ou comment exclure du cadre de la fitna

Cette évolution de la conception juridique de la notion de fitna trouva-t-elle sa source dans
le discours sur les guerres contre les Mongols? La mutation des conceptions juridiques ne
s'est donc pas accompagnée d'une évolution de la représentation religieuse de la notion de
fitna. La contextualisation de ce phénomeéne de divergence sémantique devrait permettre
d’en comprendre les fondements. K. Abou El Fadl* note que nombre de révisionnistes — de
différentes écoles juridiques — sont égyptiens, aussi envisage-t-il la possibilité qu'il s'agisse
d’un courant local qui s'est diffusé par la suite. A 'exception d'un auteur du x1ve siécle®?,
tous les juristes listés ont vécu au xv® siécle®® ou a I'époque ottomane?*. Tout semble donc
indiquer que cette évolution juridique concerne en premier lieu le sultanat du Caire. Le méme

18. Abou El Fadl, 2001, p. 62.

19. Abou El Fadl, 2001, p. 294.

20. Abou El Fadl, 2001, p. 280.

21. Abou El Fadl, 2001, p. 294.

22. Le Hanafite al-Zayla‘i (m. 743/1343).

23. Deux grandsjuges du Caire: le Hanafite Badr al-Din al-‘Ayni (m. 855/1451) et le Safi‘ite Abi Zakariyya
al-Ansari (m. 926/1520).

24. Le Safi‘ite Ibn Hagar al-Haytami (908-973/1503-1566), le Sifi‘ite Sams al-Din al-Ramli (m. 1004/1595),
le Malikite al-‘Adawi (1189/1775), le Malikite al-Dusiiqi (m. 1201/1786) et le Malikite al-Sawi (m. 1241/1825).

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

168 " LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

auteur, toutefois, remonte au x111° siécle pour associer I'apparition du révisionnisme juridique
concernant la question de la rébellion 3 la conversion des Mongols 4 l'islam 5. A cette époque,
en effet, réapparait la distinction entre rebelles et bandits parmi les personnes en conflit avec
le gouvernant. Pourtant, I'idée d'associer le révisionnisme a I'invasion mongole semble, au
mieux, un cliché non étayé comme le note Yossef Rapoport®®, Les juristes et gouvernants
des x111°-x1V°© siécles ne percevaient, en fait, la guerre contre les Mongols ni comme une fitna
ni comme une opération de police contre des brigands mais au contraire comme une guerre
sainte et juste, le gihad.

La question de la proclamation du ihad est essentielle car elle était au cceur de la légitimation
du régime mamelouk®” — jentends par « régime mamelouk » I'ensemble des invariants de
l'organisation sociopolitique et institutionnelle du sultanat du Caire du milieu du x111° siécle
au début du xv1° siécle?®. En consultant les chroniques mameloukes, il apparait clairement que
le gihad était mentionné dans le cadre d'un discours rapporté, en particulier dans les sermons
des califes abbassides du Caire dans la seconde moitié du xi11¢ siecle ou dans les discours
des juristes. Les chroniqueurs du xv® siecle laissaient ainsi apparaitre combien cette notion
appartenait au domaine juridique — seul cadre dans lequel elle était employée — et destinée &
légaliser la guerre. Le gihad était généralement proclamé dans des cadres conformes aux principes
juridiques, 4 savoir dans le cadre de la guerre contre des non-musulmans: les Mongols et les
Francs. Face aux Francs, le §ibad est mentionné contre les Croisés de Terre Sainte jusqu’a la
disparition des Etats latins puis contre le royaume de Chypre et les Chevaliers de Rhodes *. Face
aux Mongols, le gihad est proclamé contre Hulagu et ses successeurs?°. Une évolution majeure
apparut au tournant des x111°-X1v° siécles, avec la conversion de royaumes mongols. En dépit
de l'interdiction coranique de combattre un autre musulman?, le gihad continua toutefois a
étre proclamé contre les Mongols quand bien méme ils fussent musulmans sunnites comme

25. Abou El Fadl, 2001, p. 235, 246-247.

26. Rapoport, 2003.

27. Northrup, 1998, p. 248. Le §ihad était au cceur du régime au point que le sultan pouvait prendre prétexte
du fait qu'un émir n'y ait pas participé pour envoyer une armée combattre cet émir, comme cela est arrivé au
sultan al-Mansar Qalawan contre I'émir Sunqur al-Asqar. Al-‘Ayni, ‘Iqd al-guman 11, p. 358.

28. Sur les invariants qui définissent le régime mamelouk, voir Onimus, 2019, p. 14-15.

29. Le mot « gihad » est bien plus rarement mentionné que la fitna dans les sources mameloukes. Dans une
prospection exhaustive, je n’ai recensé que quinze occurrences dans I'Inba’ d'Ibn Hagar et seulement une
trentaine dans les Sulik d’al-Magqrizi — incomparablement moins que les mentions de fitna-s. Voici quelques
occurrences du §ihad contre les Francs dans diverses chroniques du xv® siécle. Al-Maqrizi mentionne par
exemple le gihad au sujet de la guerre du sultan al-‘Adil en 585/1189 contre Saint-Jean-d’Acre (al-Magqrizi,
Sulak 1, 1, 102) ainsi qu'au sujet de la bataille de la Mansourah en 647/1249 (al-Magqrizi, Sulak I, 2, p. 346.
Le gihad contre les Francs — des corsaires — est encore mentionné en 819/1416 par Ibn Hagar, Inb@, p. 94.La
guerre contre Chypre est évoquée dans toutes les sources et le terme §ihad est mentionné a plusieurs reprises,
notamment dans un poéme cité par Ibn Hagar, Inba’, p. 371. Ce terme est aussi mentionné par al-Sahawi
dans le contexte du siége de Rhodes en 848/1444. Al-Sahawi, Kitab al-tibr al-masbak.

30. Surl'appel au gihad par le calife abbasside et la proclamation du §ihad des Mamelouks contre les Mongols,
voir Amitai-Preiss, 1995, p. 56-57, 63, 83 ; voir aussi Broadbridge, 2008, p. 91-118.

31. CoranlV, g2.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS = 169

Gazan et Tamerlan?*. Ce phénoméne bien connu supposait une forme d'anathéme de I'ennemi,
autrement dit d’exclusion de la communauté des croyants, en assimilant des musulmans sunnites
a des infidéles*, Réciproquement, les Mongols musulmans mélangent cette méme rhétorique
du takfir accusant les Mamelouks d'injustice et de désobéissance & Dieu34, a la rhétorique du
chatiment divin qui était déja employé auparavant par Hulagu, notamment dans une lettre 2
Qutuz*. Il ne semble donc pas pertinent de voir en la conversion des Mongols la source d'une
évolution du discours juridique puisque celui-ci demeura inchangé: les juristes avaient réussi
a éviter de s'interroger sur la 1égalité de la fitna contre les Mongols musulmans en continuant
a employer le lexique du §ihad  la place du lexique de la fitna pour désigner les guerres contre
un royaume étranger, fiit-il musulman sunnite.

Avec I'hégémonie régionale que connut le sultanat mamelouk 4 partir du second tiers
du x1ve siecle?®, le théme du §ibad disparut presque du vocabulaire historiographique pour
ne réapparaitre que ponctuellement face au régent tatar Tamerlan et contre le chef tribal
Qara Yasuf?” — outre les rares guerres qui étaient alors menées contre des non-musulmans,
en l'occurrence les Francs, telles que les expéditions contre Chypre ou Rhodes?®. Il ne semble
plus employé dans les conflits extérieurs contre des musulmans  partir de la seconde moitié du
xv® siécle: Ibn Iyas ne mentionne pas le gihad contre les Ottomans?®, mais la fitna *° — et pour
cause, les souverains ottomans sont eux-mémes présentés comme les champions du gihad dans

32. Al-‘Aynimentionne 4 plusieurs reprises le §ihdd contre Gazan, notamment dans des lettres adressées au

souverain mongol par le sultan. Voir par exemple al-‘Ayni, ‘Iqd al-§uman IV, p. 161. Voir aussi la mention
du gihad contre Gazan en 702/1301 dans al-Magqrizi, Sulik I, 3, p. 933. Pour un exemple de mention de la
proclamation du gibad contre Tamerlan, voir al-Maqrizi, Suliak 111, 3, p. 1046. Sur la politique des sultans
mamelouks face 4 Tamerlan, voir Broadbridge, 2008, p. 168-197.

33. Broadbridge, 2008, p. 183-184. Voir'échange de lettres entre Tamerlan et le sultan al-Zahir Barqugq, ainsi
que les commentaires d'Ibn Sasra dans Ibn Sasra, al-Durra al-Mud?a, p. 196-199. Tamerlan, par exemple,
accuse Barqiq d’assassinat envers les ambassadeurs, envers son maitre et d'emprisonnement du calife. 11
ajoute qu’il commande 'armée des soldats de Dieu. Broadbridge, 2008, p. 180-182.

34. Le souverain mongol Gazan revendique I'islam et accuse les souverains mamelouks de s’étre éloignés de
lareligion, qualifiant 'armée mamelouke de rebelle (al-guyis al-bagiyya). Le texte du firman de Gazan, trouvé
par Quatremére dans son manuscrit d’al-Nuwayri, montre ainsi un habile mélange entre le vocabulaire du
gihad et le vocabulaire de la fitna. Voir Quatremeére, 1845, p. 151-154.

35. Al-Magqrizi, Sulak I, 2, p. 427-428.

36. Van Steenbergen, 2019.

37. Ibn Hagar, Inb@ II, p. 313-314; Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 384-385, 415.

38. Sur l'expédition de Chypre en 829/1426, voir Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 590-612. Sur les relations

entre Chypre et le sultanat mamelouk avant cette guerre, voir Fuess, 2001. Sur les relations entre Chypre et
le sultanat mamelouk aprés cette guerre, voir Fuess, 2005. Sur les campagnes contre Rhodes, voir Rabie, 1989.
39. Shai Har-El ne mentionne pas de proclamation de gihad ni de la part des Mamelouks, ni de la part des

Ottomans pendant la guerre de 889-896/1485-1491. Voir Har-El, 1995.

40. Ibn Iyas, Bad@’i‘ I, p. 212-214, 217, cité par Har-El, p. 127. Har-El ajoute (p. 135) que les Ottomans

justifient'invasion avec une fatwa accusant des Turcomans de brigandage, de couper les routes du pélerinage
et du commerce et de n’avoir pas laissé en paix la province de Karaman. Un chroniqueur ottoman ajoute

l'arrogance et l'illégalité des mécréants (arméniens) qui détiennent plusieurs forteresses. La vraie cause du
conflit est la protection accordée au prince ottoman Djem par le sultan mamelouk Qayt Bay.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 © LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

les sources mameloukes — ni méme contre les Séfévides — a vrai dire, leur chiisme n’est méme
pas mentionné chez Ibn Iyas, alors que les sources ottomanes évoquent la proclamation du
gihad des Ottomans contre ces mémes Séfévides*.

Si la notion de gihad semble employée par le sultanat mamelouk contre des musulmans
jusqu'au milieu du xve siécle, elle est clairement circonscrite aux situations de guerre entre
Etats et est en revanche absente des conflits internes, en dépit de la multitude de rébellions
de la part d'émirs et de mamelouks#. Le takfir, i vrai dire, est méme sujet a I'hostilité des
gouvernants, peut-étre par crainte d’en étre victimes de la part des juristes de leur royaume .
En revanche, les sources mameloukes usent abondamment de la notion de fitna, omniprésente
dans les chroniques du xv¢ siécle. Le conflit interne est donc en général illégal mais il n'engendre
pas 'anathéme. L'adversaire politique n’est pas considéré comme un infidéle ou un apostat.
L'évolution de la conception juridique de la fitna n'est donc liée ni avec la guerre contre les
Mongols — contre lesquels le gihad est proclamé — ni avec les guerres opposant le sultanat
mamelouk aux royaumes musulmans voisins mais plus vraisemblablement avec I'évolution
des conflits internes au royaume syro-égyptien.

3. Un conflit interne systémique et désacralisé

Dans quel cadre sociopolitique s’est imposée cette révision de la conception juridique de la
fitna? Une nouvelle contextualisation de la notion de fitna doit donc étre proposée, de fagon
a comprendre dans quel cadre sociopolitique s'est imposée cette révision de la conception
juridique de la fitna. Nous proposons I'hypothése que le courant juridique révisionniste, évoqué
par K. Abou El Fadl, s'épanouit dans I'Egypte du x1ve-xve siécle sous le calame d'un auteur
comme Badr al-Din al-‘Ayni qui reprit des arguments élaborés un siécle plus tdt par son
prédécesseur hanafite al-Zayla‘T aux yeux duquel on ne pouvait pas, a son époque, distinguer
le juste de l'injuste car tout le monde combattait pour des affaires séculieres*+, L'époque
mamelouke est marquée par la multitude de ces conflits internes qualifiés habituellement de
fitna, mais aussi de hurib, “isyan ou tawra — termes avec lesquels il semble interchangeable.
Jo Van Steenbergen compte, pour la période des derniers Qalawinides (741-784/1341-1382),
soixante-quatorze conflits sociopolitiques %, ]'ai moi-méme dénombré cent trois fitna-s pour la
période des Barquqides (784-815/1382-1412) 4°. Il va sans dire que des époques antérieures ont été
tout autant scandées par de nombreuses dissensions;; les tensions entre les dynastes ayyoubides

41. Murphey, 2015.

42, Jen’ai trouvé qu'une seule proclamation du §ihad contre un émir rebelle, de la part des juristes de Tripoli.
Al-Magqrizi, Sulak I1I, p. 990-991.

43. Ibn Katir, al-Bidaya wa al-Nibhaya XVIII, p. 136 : en 714/1314, le faqih Nar al-Din al-Bakri est menacé
de mort par le sultan, mais les émirs intercédent et il est banni et interdit de prononcer des avis juridiques
et de parler de science parce qu'il proclame le takfir A tout va.

44. Abou El Fadl, 2001, p. 270.

45. Van Steenbergen, 2006, p. 124.

46. Onimus, 2019, p. 274.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS © 171

ou entre les régiments fatimides en sont des exemples parmi d'autres. La multiplication des
récits historiographiques dans 'Egypte du xv* siécle est sans doute la principale cause de la
multiplication des relations de fitna-s — plutdt que I'évolution de la réalité sociale.

Ces guerres opposent généralement des factions dirigées par un ou plusieurs émirs, voire le
sultan lui-méme. Plus rarement, les fitna-s désignent des soulévements de mamelouks sultaniens.
II est exceptionnel que I'usage de ce terme concerne d'autres situations*’. La fréquence de
ce genre de conflits semble diminuer dans le courant du xv®siécle, ils n'en demeurent pas
moins communs comme en attestent I'étude d'Irwin sur le factionnalisme ou les recherches
de Sievert sur la dévolution du sultanat a cette époque*®. Certaines périodes chaotiques se
distinguent par la fréquence de ces guerres internes, notamment les années qui séparent
la mort du sultan al-Mansar Qalawan et la troisiéme intronisation de son fils le sultan
al-Nasir Muhammad (688-710/1290-1310), de méme que les décennies de régne des derniers
Qalawtnides (741-784/1340-1382), le régne du sultan al-Nasir Farag (801-815/1399-1412) ou
encore la période qui sépare la mort du sultan al-Asraf Qayt Bay et l'intronisation du sultan
al-Asraf Qansiuh al-Gawri (901-906/1496-1501). Comme I'a montré Winslow Clifford, ces
conflits sont systémiques*°: le régime lui-méme produit la compétition qui engendre ces
querelles politiques entre émirs et parfois avec le sultan lui-méme. Pour Michael Chamberlain,
la fitna est la substance méme de la vie sociale de I'élite — et non un effondrement temporaire
de l'ordre social — y compris au sein de I'élite savante dont I'habitus de reproduction sociale
fait I'objet de sa thése: elle est une pratique centrale dans l'intégration des élites damasceénes
et dans leurs stratégies de survie sociale®°, La fitna apparait donc comme un phénomeéne
systémique, intégré dans I'équilibre ou le déséquilibre permanent du sultanat, autrement dit,
elle est I'élément clef d'un rapport de forces inévitable au sein d'un régime politique dont les
structures culturelles et sociopolitiques sont destinées A intégrer cette violence politique de la
facon la moins destructrice possible.

Ces conflits visaient exclusivement le contrdle du gouvernement, c'est-a-dire l'autorité
symbolique, la domination sociale ainsi que le pouvoir de distribuer les ressources fiscales, sans
le moindre programme idéologique ni 'ambition de modifier la nature du régime politique .
Contrairement A ce que l'on trouve dans les chroniques d'autres contextes historiques

— notamment la fitna andalouse du x1° siécle étudiée par Emmanuelle Tixier du Mesnil et
Gabriel Martinez-Gros®> — et contrairement 3 ce que l'on trouve dans les textes religieux

47. Par exemple des polémiques entre savants comme narré par Ibn Hagar au sujet d’'une querelle qui eut lieu
en 835/1432 4 Damas entre les hanbalites et les a$arites qui proclameérent 'anathéme contre Ibn Taymiyya.
Ibn Hagar, Inba’ I11, p. 476-477.

48. Irwin, 1986; Sievert, 2003.

49. Clifford, 1995, notamment p. 70, 137. L'ouvrage a été édité post-mortem par Stephan Conermann en 2013.
50. Onnotera toutefois que le terme « fitna » qu’utilise Chamberlain (1994, p. 47) pour définir la compétition
entre les savants de Damas des x111° et x1v°© siécles n’est presque jamais employé pour les conflits académiques
dans nos sources du xv* siécle.

51. Irwin, 1986, p. 236.

52. Voir le dossier déja cité, édité par Gabriel Martinez-Gros et Emmanuelle Tixier du Mesnil (dir.), 2011.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 W LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

contemporains, la fitna ne faisait aucunement référence au conflit eschatologique ou 2 la
rupture décisive de I'unité de la communauté dans les chroniques contemporaines. Toutefois, ce
phénomene, cette évolution du sens de la notion de fitna, n’est vraisemblablement pas nouveau
au xvesiecle. Dans ce méme volume, les connotations tragiques du terme sont manifestes
dans les sources étudiées par Ahmed Oulddali sur I'exégése coranique et Hassan Bouali
sur la fitna d'Ibn al-Zubayr. L'évitement du terme « fitna » pour désigner les conflits entre
émirats musulmans orientaux, noté par Camille Rhoné—Quer, témoigne peut-étre encore
aux x°-x1° si¢cles d'une prudence des chroniqueurs pour évoquer le conflit interne sans lui
associer des connotations tragiques. Une évolution semble apparaitre toutefois dans les sources
irakiennes étudiées par Vanessa Van Renterghem, ot ce vocable apparait fréquemment sous la
plume d'auteurs des x11°-x111° siécles pour désigner, il est vrai, des conflits opposants sunnites
et chiites — une configuration conflictuelle correspondant a la premiére fitna archétypale et
qui pourrait expliquer le glissement sémantique. Une rapide prospection dans les sources
ayyoubides et du début de 'époque mamelouke montre assez clairement que ce terme pouvait
étre employé dans le sens séculier de « conflit interne »*3, sans pour autant que la connotation
eschatologique ne disparaisse, ainsi les deux sens se trouvent explicitement chez Ibn Wasil
(604-697/1208-1297)5* et 'ambiguité de son emploi chez Ibn ‘Abd al-Zahir (620-695/1223-1293) %
et chez Ibn al-Dawadari (m. 735/1335) ¢ est, de la méme facon, lourde de sens. La cohabitation
du sens eschatologique avec le sens séculier dans les textes historiographiques laisse peu de
doute sur le fait que ce terme n’était jamais exempt de ses connotations tragiques.

Certes, aux x1v® et xv¢siécles, les connotations attachées a ce terme demeurent
incontestablement négatives, signifiant un événement fermement condamné par les chroniqueurs,
mais il apparait comme un phénoméne politique récurrent qui ne menagait ni la survie de la
communauté ni la survie du régime mais pouvait provoquer des troubles temporaires dans le
cadre du renversement du sultan ou de I'émir dominant par un émir concurrent. Le terme oscille
ainsi entre la normalité de la pratique politique des acteurs et la condamnation par les auteurs.
Cohabitent alors, selon les genres de discours, deux notions homonymes mais sémantiquement
distinctes. L'historiographie du xv* siécle semble ainsi marquer 'aboutissement d'un processus

53. Par exemple chez Ibn al-Atir, al-Kamil fi [-tarip XII, p. 184, oi1 I'auteur évoque le conflit entre al-Malik
al-‘Adil et al-Malik al-‘Aziz; ou encore chez al-Dahabi, Tarib al-islam XII, p. 21 et XIII, p. 112 o1 'auteur
mentionne respectivement des conflits politique 3 La Mecque puis le conflit entre Gazi et son pére Singar Sah
pour le contréle de la Jézireh.

54. Ibn Wasil, III, p. 27-28, 111, 140, 253 si les trois derniéres mentions désignent clairement des conflits
politiques, la premiére mention crée explicitement le lien entre le conflit interne et la rupture de la communauté
islamique.

55. Ibn ‘Abd al-Zahir évoquela fitna — pour dire qu’elle s’apaise — aprés une longue page évoquant les péchés
capitaux du dernier sultan ayyoubide et la corruption du royaume, évoquant un contexte apocalyptique
— celui de la septiéme croisade — suivi d'une rédemption en l'assassinat du sultan perpétré sous l'égide de
Dieu, d’apreés 'auteur, par Baybars. Ibn ‘Abd al-Zahir, al-Rawd al-zahir, p. 49-50.

56. Lafitnaindéterminée évoquée par Ibn al-Dawadari pourrait étre l'un des conflits menés par le vizir Sawir,
mais plus vraisemblablement, du fait de son indétermination, le conflit menant a la rupture de la communauté
entre chiites et sunnites, 3 'époque du califat fatimide. Ibn al-Dawadari, Kanz al-durar VII, p. 142.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS © 173

de désacralisation du terme « fitna », dans la mesure ot il échappe désormais a I'histoire sacrée
des origines®7.

Cette désacralisation de la fitna est certainement corrélée 3 'omniprésence de la lutte pour
le pouvoir dans le discours historiographique et au caractére intégrateur de la participation
des membres de 'élite militaire mamelouke aux conflits internes; la confusion des situations
rendant confus 'usage des termes*®. Ne nous méprenons pas: la gravité du conflit est sans
cesse affirmée. Toutefois, le caractére ritualisé A I'extréme et relativement peu meurtrier de la
plupart des rébellions de ce temps®® témoigne d'une évolution dans la pratique qui accompagne
la mutation dans la représentation des révoltes perceptible dans le révisionnisme juridique.

4. Condamner le rebelle ou condamner le sultan:
le traitement juridique des fitna-s

Quelle est la pratique judiciaire associée a ces conflits internes systémiques? Dans la pratique
juridique, ces révoltes sont justifiées ou condamnées par le moyen d'avis juridiques, des fatwa-s,
émis par des membres de I'élite juridico-théologique, les oulémas. Les cas de violation de la loi
sacrée, la charia, peuvent en effet donner le droit de mener la guerre et de faire couler le sang
d'un ennemi musulman sunnite sans pour autant déclarer 'anathéme ni proclamer le gibad. 11
s'agit en fait d'un procédé destiné 2 faire sortir I'adversaire politique du cadre juridique de la
rébellion pour le faire dépendre du droit criminel qui permet non seulement de le combattre
mais aussi de disposer de sa vie®. Ces fatwd-s peuvent autoriser la guerre dans un cadre ol
I'ambiguité de la situation permet de combattre un musulman qui se serait allié avec des
ennemis de I'islam contre lesquels le §ihad fait rage. Il en va ainsi des fatwa-s proclamées contre
al-Malik al-Mugit en 661/1263, prince ayyoubide allié aux impies Mongols, qui permettaient de
le combattre — mais sans semble-t-il proclamer contre luile §ihad puisque le terme mentionné
par al-Magqrizi est juridiquement neutre (gitdl) : il s'agit donc bien d'un cas de légalisation de
la guerre interne®. Al-Malik al-Mugit fut exécuté I'année suivante®,

La raréfaction de la pratique du gihad dans 'histoire mamelouke apres le début du x1v* siecle
rend exceptionnel ce type de situation oll apparait une confusion entre §ihad et fitna. En général,
les fatwa-s de condamnation d'un ennemi politique visent des accusations d'infraction a la

57. Une étude sur la fitna dans les chroniques des dynasties fatimide, seldjoukide ou ayyoubide reste 4 faire,
de facon a décrire ce processus sémantique.

58. Ainsi lorsqu’en 658/1260, I'invasion de la Syrie par Hulagu a lieu dans un contexte oli de nombreux
belligérants ayyoubides et mamelouks s’opposent et éventuellement se placent sous la souveraineté mongole et
s’allient 4 Hulagu, on est en droit de se demander ce quireléve de la fitna et ce qui reléve du gihad. Al-Magqrizi,
Sulak 1, 2, p. 418-428.

59. Onimus, 2019, p. 310-314; Clifford, 1995, p. 66-67; Van Steenbergen, 2006, p. 146, 170-171.

60. Voir Har-El, 1995, p. 8-13.

61. Al-Magqrizi, Sulak I, 2, p. 482. Onnote qu'al'inverse, quand la correspondance du rebelle Sunqur al-Asqar
avec les Mongols est dévoilée, le sultan Qalawun la fait effacer car il a alors restauré la paix avec le rebelle de
facon 4 combattre ces mémes Mongols. Al-Magqrizi, Sulak I, 3, p. 697.

62. Al-Magqrizi, Sulak I, 2, p. 517.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 © LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

loi, soit d'ordre politique en accusant l'adversaire d'injustice (par exemple avoir versé le sang,
avoir emprisonné illégalement un dignitaire ou avoir destitué illégalement le calife ou le sultan
précédent) soit d'ordre personnel en I'accusant de crimes sans lien avec son office (par exemple
de boire du vin pendant le ramadan, d'avoir des relations sexuelles avec des garcons ou de
négliger la priére). Une telle fatwa n’était pas difficile 4 obtenir tant ces atteintes a la charia
étaient fréquentes parmi I'élite militaire 3. Plusieurs sultans ont été condamnés par des avis
juridiques comme le sultan al-Mansar Qalawin ®4, le sultan al-Asraf Halil ibn Qalawan 5, le
sultan al-Zahir Barqiq®® ou encore le sultan al-Nasir Farag®”. De méme, des émirs furent
condamnés 2 mort, ou pour étre exact, des fatwd-s furent prononcées pour légaliser la guerre
contre eux et le versement de leur sang, par exemple I'émir Tagan, exécuté en 842/1439 apreés
que les juges ont émis une fatwa a son encontre pour avoir incité des mamelouks 2 la fitna %,
Bien souvent, les fatwa-s évoquaient ainsi de purs prétextes destinés a légaliser la révolte
contre un gouvernant corrompu ou au contraire la répression violente contre un opposant et
ses partisans — qu'ils fussent en rébellion ouverte ou non. Ces avis juridiques qui prétendaient
attester de transgressions du droit ne témoignaient, en fait, que de la détention des moyens de
production du discours légal, a savoir d'une part le contréle physique des juristes par un des
belligérants et d'autre part la confiance qu'il inspirait dans sa capacité A triompher et donc a
rendre sa parole efficiente — ce que Jo Van Steenbergen qualifie de magbal al-kalima®. Lors de
la guerre civile qui opposa Barqiiq 2 Mintas en 791/1389, Mintas chercha par tous les moyens a
obtenir un tel avis juridique autorisant la mise & mort du sultan déchu, ce pour quoi il n’hésita
pas A s'opposer militairement et 4 vaincre ses propres alliés qui s’y opposaient: ce n'est quapreés

63. Lesaccusations d’abus moraux divers sont relativement fréquentes, ainsi les accusations portées contre

le sultan al-ASraf Halil comportent «l'impiété du souverain qui buvait du vin, y compris pendant le mois

de ramadan et couchait avec des jeunes hommes imberbes » (al-Maqrizi, Sulik I, 3, p. 791). De méme,
I'accusation d’homosexualité, d’adultére et de consommation d’alcool avancée par al-Maqrizi contre Barqiiq
(al-Magqrizi, Sulak II1, p. 576), de méme les accusations d’ivresse contre le sultan Farag (al-Magqrizi, Sulak IV,
p- 188,199, 227, 262). La consommation d’alcool par I'élite militaire est, par ailleurs, un fait bien attesté et
essentiel dans le cérémonial de cour. Voir A ce sujet Loiseau, 2014, p. 161.

64. Pour étre exact, l'avis juridique produit par Ibn Hallikan légitime les revendications au sultanat de

I'émir Sunqur al-Asqar et ajoute qu'il peut légalement mener la guerre contre le sultan Qalawan. Al-Magqrizi,
Sulak 1, 3, p. 678.

65. Baydara, en révolte contre le sultan Halil, avait demandé aux juristes une fatwa leur demandant ce qu'ils

pensaient « d'un homme qui boit pendant le ramadan, a des relations sexuelles avec de jeunes gargons et
néglige la priére ». Cette question était suivie d'une seconde interrogation : « Celui qui tue un tel homme est-il
coupable ou non?» Les juristes ont répondu qu'il pouvait étre tué sans crime (al-Magqrizi, Sulik I, 3, p. 791).
66. Ibn TagriBirdi, Nugam V, p. 398.Ibn Haldan, Autobiographie, p. 211-213. La question posée aux juristes

par le rival de Barquq, I'émir Minta$, est copiée par Ibn Hagar et présente Barqiiq sous ces termes : « Un homme
s’est opposé au calife et au sultan, s’est rebellé, a tué un chérif dans le Noble Sanctuaire (al-Haram al-Sarif)
et s’est emparé des richesses et des gens. » Ibn Hagar, Inba’ I, p. 377.

67. Les sources mentionnent deux fatwa-s contre le sultan al-Nasir Farag: I'une en 812/1409 et l'autre

en 815/1412, précédant de peu son exécution. Al-Maqrizi, Suliak IV, p. 93, 310-311; Ibn Tagri Birdi, Nugam VI,
p. 223.

68. Ibn Hagar, Inba’ IV, p. 113.

69. Van Steenbergen, 2006, p. 67, 70.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS " 175

avoir pris le contrdle du Caire qu'il imposa aux juges et juristes de rédiger cette fatwa qu'un
seul d’entre eux refusa de signer?°. Si Mintas avait acquis assez de pouvoir pour convaincre
les oulémas qu'il pourrait la mettre 4 exécution, il n'en est rien de Nawraz vingt ans plus tard,
qui, en guerre contre son ex-allié, Sayh al-Mahmadi, n’obtint pas des juristes de Damas la
fatwa qu'il leur avait demandée”", La légalité de la demande n'était guére en cause car aucun
des oulémas syriens ne pouvait ignorer que Sayh n'avait pas hésité 3 déposer le calife pour
usurper le trone sultanien, en revanche, ils étaient bien conscients de la faiblesse militaire du
maitre de la ville qui n'était donc plus magbal al-kalima.

Prononcer une fatwa impliquait une prise de position: le juriste ne pouvait pas rester
anonyme, aussi s'engageait-il de ce fait dans le tumulte politique et intégrait-il la clientéle,
voire la faction d'un puissant. Certains n’hésitérent pas A prendre ce risque, soit parce qu'ils
étaient sincérement défavorables A 'accusé soit parce qu'ils espéraient en retour quelque
avantage ou libéralité. D’'autres s'en voyaient intimer l'ordre et ticheérent de rester prudents
comme ces juges de Damas qui ne suivirent pas Nawriz. Il arriva aussi que les grands juges
d’Egypte refusent de répondre a la convocation d'un rebelle — comprenant qu'il allait leur
réclamer une fatwa — tant que les émirs n’étaient pas arrivés A un consensus préalable”, Une
autre stratégie d'évitement consistait A signer une fatwa non nominale, comme ce fut le cas de
la fatwa contre Halil ibn Qalawan qui condamnait anonymement « un homme ayant commis »
telle et telle mauvaise action”?, Ibn Haldan, qui avait signé la fatwa contre le sultan Barqug,
ticha de rentrer en grice aupres du sultan lorsqu'il fut restauré, en avancant 'argument que
le document n'accusait pas nommément le sultan circassien’#. Il faut dire que la répression
pouvait étre violente: Barqiiq n'hésita pas a faire arréter, voire exécuter d'éminents juristes
qui avaient cosigné cette fatwa?%, Un siécle plus tot, Ibn Hallikan n’avait pas pris de telles
précautions lorsqu'il valida la fatwa condamnant Qalawin, aussi dut-il supplier le pardon au
nom de I'aman que le sultan avait imprudemment prononcé envers les auditeurs de la fatwa,
arguant du fait qu'il avait écouté sa propre fatwa...”® D'autres, tout aussi malins, trouvérent
des ruses pour invalider un aman proclamé i l'issue d'une fitna et donc rétablir la validité
d'une fatwa prononcée précédemment, comme le saybh al-islam Sirag al-Din al-Bulqini qui fit
préter serment de soumission en des termes invalides 4 I'émir Nawrtiz — qui ne comprenait
pas I'arabe — pour pouvoir déclarer 'aman invalide et exécuter la fatwa??. Du point de vue des

70. Ibn Tagri Birdi, Nugam V, p. 398; Ibn Haldan, Autobiographie, p. 211-213; Ibn Hagar, Inba’ I, p. 377.
Sur cette guerre interne, voir Onimus, 2019, p. 184-193, notamment p. 187 sur le retournement d’alliances
en question.

71. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 325.

72. Cefutle caslors del'intronisation de Qansiah al-Gawrien 906/1502: les juges hanafite et §afi‘ite refusent
de rédiger l'acte de déchéance de son prédécesseur tant qu'un consensus n’a pas été établi parmiles émirs. Ils
trouvent ensuite des témoins nécessaires pour accuser le sultan déchu de crimes. Ibn Iyas, Bada’i IV, p. 4.
73. Al-Maqrizi, Sulak I, 3, p. 791.

74. Ibn Haldan, Autobiographie, p. 211-213.

75. Al-Magqrizi, Sulak II1, p. 669 ; Ibn Tagri Birdi, Nugam V, p. 422, 486.

76. Al-Maqrizi, Sulak I, 3, p. 678.

77. Ibn Tagri Birdi, Nugam VII, p. 339.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 © LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

juristes, la rédaction d'une fatwa dans le cadre d'une fitna faisait donc partie d'une stratégie
clientéliste de carriére, d'une stratégie de survie sociale ou de survie tout court.

La proclamation d'une fatwa est donc une forme de l'expression symbolique du rapport
de force entre deux belligérants, contraignant les juristes 3 prendre un parti et destinée,
en conséquence, d'une part 3 maintenir un semblant de légalité dans le cadre d'un conflit
interne, et d'autre part 3 définir lequel des belligérants était dans son bon droit. Cet acte discursif
contribue A 'évolution de la nature du conflit: I'adversaire est désormais considéré comme
criminel et est donc exclu du domaine juridique de la fitna (abkam al-bugah). Seul un acte d'aman
peut alors réintégrer 'ennemi vaincu et lui permettre d'échapper aux rigueurs de laloi?®,

5. Les normes sociopolitiques de justification de la fitna

Quelles sont les normes sociopolitiques qui organisent ces conflits que les normes judiciaires semblent
négliger ? Il faut prendre la mesure, toutefois, de la rareté des fatwa-s condamnant un sultan ou
un rebelle. La plupart de ces fitna-s ne donnérent pas lieu 4 une condamnation légale parce que
la condamnation imposait au vainqueur la mise 3 mort du vaincu. Or la répression violente
était rarement souhaitée. Les conflits internes au sultanat mamelouk laissaient généralement
la possibilité de la réintégration de I'adversaire et donc nécessitaient la possibilité du pardon”°.
L'introduction du conflit dans le domaine juridique s'avérait donc dangereuse parce qu'elle
risquait d'empécher la restauration pacifique d'un nouvel équilibre politique.

Non seulement la légalisation de la révolte n'était pas fréquente mais encore il était rare
qu'un quelconque discours de légitimation fit invoqué. Les chroniqueurs négligeaient méme
parfois d'expliciter les causes d'une révolte, probablement parce qu'elles étaient évidentes aux
yeux des acteurs politiques et connues de tous: il s'agissait de s'emparer des honneurs et des
ressources. Lorsque les auteurs rapportent les arguments invoqués par les acteurs, une image de
l'idéologie militaire mamelouke se dégage — image qui doit toutefois inciter 4 la prudence tant
les discours rapportés sont sujets a caution. Cela apparait manifestement dans les quatre types
d’'arguments qui étaient avancés pour justifier 'éclatement d'un conflit interne — arguments qui
n’avaient rien A voir avec la charia ou son interprétation mais avec les principes de la pratique
politique de I'élite mamelouke, autrement dit, ils n'appartenaient pas au domaine des normes
juridiques discursives mais des normes sociopolitiques praxéologiques.

78. Ainsi, le sultan Qalawin accorde 'aman aux émirs du rebelle vaincu Sunqur al-Asqar, qui sont intégrés
dans son armée (al-Magqrizi, Suliak I, 3, p. 675). Pour des actes d'aman envers des rebelles: Onimus, 2019,
p- 339. Sur 'aman, voir Khalilieh, « Aman », EI3, 2007, en ligne.

79. Onimus, 2019, p. 326, 349-354.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS © 177

5.1.  La capacité guerriére du souverain

Le souverain doit étre capable de mener la guerre et doit donc étre un homme adulte.
L'argument était particuliérement fréquent au début du sultanat mamelouk, lorsque le gihad
faisait rage contre les Francs et les Mongols®®, ou 4 la suite d'une révolte®. Il a été utilisé
pour délégitimer les successions dynastiques et I'intronisation d’enfants — alors qu'en regard
I'argument de loyalisme dynastique a pu étre avancé a l'inverse par un émir adverse pour
s'opposer A l'usurpation®?, Lorsque Barqiiq reprit cet argument en 784/1382 alors quaucune
menace ne pesait sur le sultanat, la réponse insista sur la légitimité dynastique des Qalawtnides®:.
Au xve siécle, Sievert note que cet argument redevint la norme au point de comparer, a la
suite de Holt®*, le sultan mamelouk au Heerkonig germanique®. Il est avancé explicitement
par Ibn Tagri Birdi — vraisemblablement en reprenant des arguments des usurpateurs —
pour justifier la déposition du sultan al-Muzaffar Ahmad, fils du sultan al-Mu’ayyad Sayb,
en 824/1421%, alors que la déposition du fils du sultan al-Zahir Tatar quelques mois plus tard
suivit le prétexte de la soi-disant folie du souverain — trop proche de la puberté pour étre déposé
sur le seul motif de sa jeunesse®. A la fin de 'époque mamelouke, une autre formulation fut
trouvée stipulant que «la royauté était stérile » (al-mulk “aqil)*®®, de fagon a transformer cette

pratique antidynastique en norme discursive.

5.2.  Le consensus des émirs

Lors de nombreux épisodes de la vie politique du sultanat du Caire, la souveraineté
est présentée comme appartenant au collége des émirs et décernée au sultan en tant que
primus inter pares. Cette conception de la souveraineté apparait explicitement lors de

80. Cet argument est par exemple avancé par I'émir Qutuz pour justifier son projet de déposition du trop
jeune sultan al-Mansar ‘Alib. Aybak et sa propre intronisation en 657/1259: « Il nous faut un sultan guerrier
qui puisse s'opposer a I'ennemi. Al-Mansiur est un enfant incapable de gouverner le royaume. » Al-Magqrizi,
Sulak I, 2, p. 417. Le méme argument peut étre lu sous le calame d’Ibn Hagar relatant la justification de la
déposition du sultan al-‘Aziz par I'émir Gaqmaq en 842/1439. Ibn Hagar, Inba’ IV, p. 94.

81. Larévolte de mamelouks est le prétexte que pritI"émir Kitbuga pour exiger la déposition du sultan al-Nasir
Muhammad ibn Qalawin et sa propre intronisation. « La gloire de la royauté a décliné et son honneur ne
sera jamais parfait sous le régne d’al-Nasir du fait de son jeune 4ge. » Al-Maqrizi, Sulak I, 3, p. 806.

82. Avant méme que I'"émir Tatar ne devint sultan en 824/1421, son rival Altunbuga al-Qirmisi l'accusa
de ne pas respecter la succession dynastique prévue par le testament du défunt sultan, al-Mu’ayyad Sayh.
Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 489.

83. Onimus, 2019, p. 136, 145, 148.

84. Holt, 1975, p. 246.

85. Sievert, 2003, p. 78-81.

86. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 507-508.

87. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 543-545.

88. Sievert, 2003, p. 80.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

178 " LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

l'intronisation du sultan Lagin®®, mais elle était aussi fréquemment invoquée pour justifier
qu'un émir prit le pouvoir®°. Si la déposition du sultan et I'intronisation d'un nouveau sultan
obtenaient le consentement des émirs, elles étaient légitimes®". Il arriva ainsi que les émirs
choisissent un émir dominant en lui imposant de ne gouverner et de ne prendre de décision
qu'avec le consentement des émirs, ainsi 'émir Tuggi lors de la seconde intronisation du sultan
al-Nasir Muhammad. Apres I'assassinat de Tuggj, il fut convenu que les actes royaux seraient
signés par I'ensemble des émirs 9, Ce soi-disant consensus des émirs laissait en fait bien souvent
la place 4 I'émergence d'un réseau de clientéle patronné par I'émir dominant: alors que ce
réseau devenait monopolistique, le consensus s'établissait autour de la domination du chef de
la faction qui pouvait se permettre de revendiquer le sultanat. Voyant que I'élite militaire était
dominée par deux réseaux alliés, le sultan al-Nasir Muhammad abdiqua sous I'argument que
'un des deux émirs dominants avait — de facto — usurpé la royauté, non sans avoir auparavant
tenté de briser le pouvoir de ces deux émirs®: la royauté est ici définie non par sa définition
juridique — puisque le sultan n'avait pas été détroné — mais par la pratique sociopolitique qui
lui est propre. La revendication du consensus comme principe de gouvernement créait ainsi les
conditions de possibilité de régimes politiques fort différents, I'un supposant le maintien d'un
certain pluralisme et d'une égalité parmi les oligarques — 4 savoir les quelques dizaines d'émirs
et membres de I'élite militaire qui, sous I'égide du pouvoir souverain du sultan et parfois selon
sa volonté, se distribuaient honneurs et ressources dans le royaume, autrement dit ceux qui
participaient de ce consensus®* —, l'autre permettant la domination absolue d'un des oligarques
qui intégrait I'ensemble de I'élite militaire dans sa clientéle, en prenant ou non le titre souverain.

89. Lors de son intronisation en 696/1295, Lagin doit préter serment aux émirs « d’étre 4 leur égard comme
I'un d’entre eux, de ne jamais rien décider sans eux, de ne pas donner trop de pouvoir a ses mamelouks et
de ne leur accorder aucune prééminence ». Voyant que Lagin a obtenu le consensus des émirs contre lui, le
sultan Kitbuga abdique et se soumet. Al-Maqrizi, Sulak I, 3, p. 822; Holt, 1975, p. 521-532.

90. Holt, 1975.

o1. Le discours de Barsbay al-Duqmaqi — selon ce qu’en rapporte Ibn Tagri Birdi — au moment d’obtenir
le soutien unanime des émirs est éloquent a ce titre: « La situation est mauvaise, le pouvoir est divisé et les
affaires sont insolubles parce que personne ne s’est mis d’accord sur [la désignation] d’'un dirigeant responsable
pour donner les ordres. » Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, 538-542. Lors du succés du complot de I'émir Baydara
qui a assassiné le sultan al-Ag$raf Halil, 'émir Baybars demande au rebelle: « As-tu agi d’aprés l'avis des
émirs ? » Baydara répondit: « Oui. J'ai tué le sultan d’aprés leurs conseils et en leur présence. Les voila tous
réunis autour de nous » (al-Maqrizi, Sulak I, 3, p. 791). On retrouve le méme argument lors de l'intronisation
du sultan al-Mu’ayyad Sayh qui, demandant le trone, aurait ajouté: « Cela ne sera fait que si c’est I'avis de
tous» (Ibn Tagri Birdi, Nugim VI, p. 319-320). Lors de la prise de pouvoir de Qayt Bay en 872/1468, la
déposition du souverain précédent et l'intronisation de Qayt Bay est décidée par consensus au sein d'une
assemblée composée par I'élite militaire et n’est que par la suite oflicialisée légalement par les juges et le calife.
(Ibn Iyas, Bad@’i“ III, p. 3-4). Lors de la déposition du sultan al-“Adil Tumanbay, en 906/1501, les émirs
élisent Tanibak, mais doivent se rétracter pour choisir Qansith al-Gawri sous la pression des mamelouks.
Ibn Iyas, Bada’i“ IV, p. 3.

92. Al-Magqrizi, Sulak I, 3, p. 821-822.

93. Al-Magqrizi, Sulak 11, 1, p. 33-35, 44-45.

94. Sur le nombre des émirs selon les époques, voir Ayalon, 1954, p. 468; Chapoutot-Remadi, 1993,
p- 172-173, 281, 728.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS © 179

5.3.  Les abus d’autorité

Conséquence de cette conception collégiale du pouvoir, tout acte despotique ou arrestation
arbitraire pouvait étre avancé comme justification d'une révolte®®. Le fonctionnement
oligarchique du régime mamelouk — au moins par périodes — avait conduit a I'émergence, au
sein de I'élite militaire, d'un phénomene précoce d'opinion publique®, si bien que, par exemple,
la condamnation d'un complot par le sultan pouvait 'amener a publier les preuves de la trahison
pour obtenir 'assentiment de I'élite militaire®”. Sans quoi, les émirs risquaient de se révolter
en considérant que I'arrestation étant arbitraire, ils étaient tous également menacés. A plus
forte raison, les exécutions d’émirs et de mamelouks étaient dénoncées comme arbitraires
(I'étaient-elles vraiment ?) et entrainaient généralement une vive consternation®, Cela dénote
une conscience aigué du despotisme et une ferme hostilité envers I'arbitraire. Ces abus d'autorité
dénoncés — qu'ils fussent réels ou fictifs — venaient bien souvent d'un émir dominant la scéne
politique plutdt que du sultan lui-méme: contrairement 4 la question de la capacité guerriére du
souverain ou 4 la question du consensus des émirs, ils ne touchaient pas en soi a la question de
la souveraineté. L'enjeu du conflit n'était plus alors la dévolution de la souveraineté — dynastique
ou collégiale — mais le contréle social qu'un émir exercait sur I'élite militaire via un réseau de
patronage. L'affirmation préalable de loyauté envers le sultan devenait alors une étape possible
de la déclaration de rébellion contre cet émir%?,

95. Lors de l'assassinat du sultan al-Agraf Halil, I'une des principales accusations avancées contre le défunt
pour légitimer la révolte est son mépris envers les émirs et les mamelouks de son pére (al-Maqrizi, Sulak ], 3,
p. 791). Les arrestations arbitraires ou considérées comme telles sont des arguments fréquemment avancés pour
déclencher une révolte, ainsi contre le sultan Kitbuga en 696/1295 (al-Magqrizi, Sulitk I, 3, p. 819-819). Cest
sous ce prétexte que les mamelouks de I'émir Yalbuga al-‘Umari al-Hassaki se révoltent et tuent leur maitre
en 765/1366, mais la vraie raison concerne plutdt le point suivant, a savoir la répartition des ressources et des
honneurs, comme le laisse penser Jo Van Steenbergen, 2011. L’argument de I'abus d’autorité est encore utilisé
contre al-Zahir Barqiiq aprés Iarrestation d’Altunbuga al-Gabani, qui provoqua I'éclatement de la fitna de
Yalbuga al-Nasiri: Ibn Tagri Birdi commente 4 ce sujet: « L'arrestation d’al-Gabani bouleversa les hommes,
d’une part parce que son innocence des charges propagées par ses ennemis a été rendue claire au sultan, et
parce qu'il était un des principaux Yalbugawi; mais il n’était pas trop tard pour eux, pour dire un mot a ce sujet. »
(Ibn Tagri Birdi, Nugiam V, p. 390-391), ainsi que par Sayh et Nawriiz contre al-Nisir Farag, notamment lorsque
l'avant-garde a déserté 4 la suite d'une série d’exécutions de mamelouks en 814/1412 (al-Maqriz, Suliak IV, 199).
96. Je reprends ici les idées de Jiirgen Habermas (1978) sur la formation de l'opinion publique; voir aussi
Morsel, 2011.

97. Au moment d’arréter al-Malik al-Mugit, par exemple, Baybars se justifie en produisant des preuves de
la culpabilité du prince ayyoubide, en I'occurrence sa correspondance avec le Khan des Mongols. Al-Magqrizi,
Suliik 1, 2, p. 482. On voit le méme phénoméne se produire quand le sultan Qansih al-Gawri publie des
documents prouvant que I'émir Qayt a incité a la révolte le gouverneur de Damas, afin de justifier son
arrestation. Ibn Iyas, Bada’i‘ IV, p. 73.

08. Les exécutions arbitraires constituent I'argument justifiant la rébellion et 'exécution contre le sultan
al-‘Adil Tumanbay en 906/1500 (Ibn Iyis, Bad@’i IV, p. 10).

99. Par exemple, lors de la révolte de Kitbuga qui assiége la citadelle o1 se trouve le sultan, non pas pour
prendre le trone mais pour renverser son rival al-Sugi‘i. Notons qu’un an plus tard, Kitbugi renverse le
sultan (qui est alors un enfant). Al-Magqrizi, Sulik I, 3, p. 800.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

180 " LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

5.4.  L’équité de la répartition des ressources et des honneurs

Cet aspect est plus délicat mais il semble clair que, pour reprendre l'analyse de
Winslow Clifford, I'élite militaire mamelouke organisait la répartition des igta™s, donc des
ressources fiscales, selon certains principes relatifs 3 une forme d’'économie morale au sens
ou I'emploie Edward P. Thomson: les revenus fiscaux étaient censés étre accordés aux plus
vaillants selon une progression en fonction de I'ancienneté'®°, Ce principe fut invoqué a chaque
fois qu'un nouveau sultan essayait de promouvoir ses propres mamelouks afin de se constituer
une élite politique et militaire fidéle et d'échapper a I'influence concurrente des grandes

maisons émirales'"

. Les grands émirs protestaient contre la prodigalité du souverain envers
ses mamelouks mais n’hésitaient pas A témoigner de la méme prodigalité lorsqu'ils montaient 2
leur tour sur le trone. Un exemple éloquent est la chute du sultan al-Mansar Lagin, directement
corrélée au cadastre qu'il fit établir et qui diminua les revenus fiscaux accordés aux émirs par
rapport aux revenus fiscaux accordés aux mamelouks sultaniens’®?. La perspective se renversa
au xve siécle, quand les mamelouks sultaniens multipliérent les révoltes pour réclamer plus
de subsides au sultan et aux émirs', Ces révoltes périodiques des mamelouks sultaniens ne
doivent plus étre expliquées par des termes moraux, tels que la cupidité, mais bien par cette
forme médiévale d’économie morale: elles se déclenchaient généralement lors d'un retard de
paiement, d'une diminution des soldes ou des donatives, voire d'une annulation d'un paiement
promis, per¢us comme une injustice’* — par exemple lors de I'annulation de I'expédition contre
les Séfévides en 913/1507-1508, le paiement du viatique fut annulé’s, L'attention accordée
par I'élite militaire 4 la distribution des ressources fiscales et honorifiques — car il faut ajouter a
l'analyse de Clifford I'importance de la distribution des honneurs et la répartition du capital
symbolique — était au cceur de la culture politique du sultanat mamelouk: une permanence
qui se lit dans les sources sans discontinuer pendant les deux siécles et demi qu'a duré ce
régime. L'autorité sultanienne n’était pas systématiquement en question, ni la concurrence
entre émirs et maison sultanienne. Sous le régne d'un sultan faible, la méme attention envers
cette « économie morale » apparaissait entre les puissants émirs qui rivalisaient pour accorder
leurs faveurs a leurs clients, au risque de provoquer des protestations de la part de clients
d’autres émirs qui se voyaient lésés’°. Réciproquement, la remise en question des privileges

100. Clifford, 1995, p. 3, et surtout p. 5-6. Thompson, 1988, en particulier le troisiéme chapitre. Voir aussi
Thompson, 1971.

101. Une destitution injustifiée pouvait étre considérée comme un abus du point de vue de cette économie
morale. D’oti la révolte de Tagri Birdi al-Mu’ayyadi contre le sultan Tatar lorsqu'il apprit sa destitution du
gouvernorat d’Alep (Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 533-535).

102. Al-Maqrizi, Sulak 1, 3, p. 841 5gq.

103. Par exemple: Ibn Iyas, Bad@i“ IV, p. 7, 8, 13-14, 16, 172 sqq.

104. Sur ce phénoméne, voir 'article de Levanoni, 1998.

105, IbnIyas, Bad@’i‘ 1V, p. 127.

106, Ainsi, éclata en 706/1307 une querelle entre deux émirs membres de deux factions antagonistes pour
des revendications de concessions fiscales. Al-Maqrizi, Sulak I, 1, p. 22.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS = 181

d'un client par le chef d'une faction adverse pouvait étre la source de nouvelles dissensions™”.
La perception d'une dynamique d’expansion d'un réseau clientélaire permettait aux membres
d'un réseau rival d'anticiper un risque de monopolisation des ressources, d'ot1 certaines révoltes
qui apparaissaient par anticipation, c'est-a-dire pour éviter une telle monopolisation. Ce fut le
cas par exemple de la révolte de Tarabay contre Barsbay avant que ce dernier ne montit sur le
trone: Tarabay exprima des signes de rébellion avant que tous ses partisans ne rejoignissent la
clientéle du nouvel homme fort, non sans avoir dégainé puis rangé leurs sabres auparavant'™®,
Cette forme d'« économie morale » apparait dans les sources sous la forme de dénonciation de
l'injustice dans les promotions — en particulier lorsqu’elles permettaient I'ascension de jeunes
face aux plus 4gés’®, et sous la forme de concurrence cérémonielle autour de I'exhibition des
réseaux de clientéle.

Ces quatre types d'arguments sont intimement liés, en cela qu'ils définissent tous les
normes sociopolitiques qui organisent le fonctionnement du régime, tant du point de vue de
la dévolution de la souveraineté que du point de vue du respect de 'équité entre les membres
de I'élite, qui fonde I'oligarchie. Si les deux premiers points — 4 savoir la capacité militaire du
sultan et le consensus des émirs — définissaient en effet la souveraineté, les deux points suivants

— les abus de pouvoir et 'équitable distribution des ressources — pouvaient aussi bien justifier
des conflits n'opposant pas seulement le sultan 4 un émir mais bien deux émirs antagonistes. La
justification de telles querelles — lorsqu’elle était mentionnée — se concentrait sur les questions
d’arbitraire de 'émir dominant ou de répartition des ressources. Le consensus des émirs se jouait
sur le rapport de forces social que les belligérants essayaient de faire évoluer. Autrement dit,
le respect de ces principes permettait le maintien des pratiques oligarchiques du pouvoir. Se
révolter pour les défendre était donc un acte de préservation du régime. La fitna apparait alors
non plus comme une rupture de l'unité politico-religieuse de la communauté, mais comme
un instrument de la perpétuation du régime. Il s'agissait non pas de détruire I'ennemi, mais
d'imposer un rapport de force qui permette une intégration équitable des membres de l'oligarchie
dans le régime, en termes de distribution des honneurs et des ressources™.

L’équilibre censé émaner du conflit laissait la place 4 la possibilité d'une négociation. Ces
pratiques sociopolitiques font écho 4 la révision du droit concernant les rébellions, mentionnée
par K. Abou El Fadl, qui, en atténuant la responsabilité pénale du rebelle, ouvrait la possibilité

107. Ainsi, une fitna manque d’éclater entre les émirs Baybars al-Gasnikir et Salar en muharram 706/1307 du
fait dela contestation par Baybars des avantages percus par un client de Salar. Al-Magqrizi, Sulak IL, 1, p. 23 sqq.
108. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 538-524.

109. L’avancement par 'ancienneté était un discours de légitimation des promotions mais aussi une
justification des insubordinations quand les promotions ne respectaient pas ce principe. L'argument est
par exemple explicite dans les propos du mamelouk Garbas al-Zhiri qui se révolta en 801/1398 contre le sultan
al-Zahir Barquq sous prétexte qu'il avait été acheté avant nombre d’émirs. Ibn Tagri Birdi, Nugam V, p. 587.
110, Onimus, 2019, p. 380. Il arrivait qu'un sultan déchu soit intégré dans la clientéle de son triomphateur,
ainsi Kitbuga face 3 Lagin en 696/1295. Il est nommé gouverneur d’'une forteresse. Al-Magqrizi, Sulak I, 3,
p- 822-825.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

182 W LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

d'une négociation de I'ordre politique, nécessaire pour la paix et la réconciliation™. En effet,
ces nouvelles normes juridiques répondaient en fait 4 I'évolution des normes sociopolitiques
déterminées par la dialectique durkheimienne entre exclusion et intégration. Les normes
sociopolitiques étaient censées permettre une égale intégration de tous les membres de la société
militaire, d'ol la dénonciation de I'exclusion du pouvoir ou des ressources. Cette dénonciation
produisait en soi de l'exclusion puisqu’elle construisait verbalement un adversaire accusé de
transgression, éventuellement par le biais d'un avis juridique. Mais la pratique sociopolitique
permettait généralement la réintégration des membres de la faction vaincue, ftit-il sultan.
Ce sont ces normes praxéologiques qui se sont imposées aux normes juridiques pour produire une
tolérance légale envers le conflit interne. La fitna devenait tolérable juridiquement parce qu’elle
s'avérait nécessaire socialement et politiquement. Ces normes sociopolitiques fondaient une
forme de coutume™ dont la valeur normative, plus que légale au sens propre, simposait a
I'ensemble de I'oligarchie militaire, mais aussi a I'élite juridique qui n’eut d'autre choix que
d'intégrer la tolérance envers le conflit dans la norme légale. Ainsi, la pratique de la déposition
du fils du sultan était, de facto, devenue une coutume politique, et reconnue comme telle par
les intellectuels de ce temps comme Ibn Tagri Birdi™.

6. Nouvelle sacralité et nouvelle pratique de la fitna

Quel discours et quelle pratique nouvelle du conflit interne ces normes sociopolitiques définissent-elles
au xv* siecle? Ne nous méprenons pas. Notre propos n'est aucunement de prétendre que la
fitna aurait été banalisée A 'époque du sultanat mamelouk ni que cette banalisation aurait
accompagné une tolérance envers le chaos et rendu anodin ce terme autrefois sacré. Sila fitna
devint normée et sa pratique une forme essentielle de I'habitus émiral, elle n’en était pas moins
condamnée. Comment les historiographes des x1v® et xv° siécles auraient-ils pu oublier les
malédictions des ouvrages de théologie dont ils étaient parfois eux-mémes les auteurs ? A la fin
du xve siecle apparut d'ailleurs un nouveau rituel prophylactique, le serment sur le Coran de
‘Utman"#4, La sacralité du serment rehaussé par la sacralité du premier Coran correspondait
4 un symbolisme classique dans I'islam sunnite mais la convocation récurrente de la figure du
calife ‘Utman dans des rites de réconciliation atteste de la résurgence — timide — de ce sens
religieux que portait, sinon la querelle politique, du moins sa résolution.

La dissonance sémantique entre sacré et profane associée i cette notion de conflit politique
se résolut par son intégration dans une nouvelle sacralité et un nouveau tabou qui échappait 2
I'histoire sacrée des origines et, de ce fait, 4 la norme légale. Elle s'engageait dans I'élaboration

111. Abou El Fadl, 2001, p. 280-287.

112. Lacoutume était exprimée généralement par le terme ‘Gda ou par une formule témoignant du caractére
normatif de ces pratiques telle que I'expression bima yaliqa bihi, c’est-a-dire « comme il convient », dont on
trouve de nombreux exemples dans les Suliik : voir al-Magqrizi, Sulak IV, p. 36, 61, 73, 80, 218-219, 233. Sur
la coutume, voir Onimus, 2019, p. 130-132.

113. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 544.

114. Ibnlyas, Bad@’i‘ IV, p. 18, 49, 65, 101, 103, 180. Voir Onimus, 2016, p. 227.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS © 183

d'une nouvelle mythologie historique de fondation du régime dit « circassien ». Les auteurs du
xVv© siecle concordérent en effet 3 mettre par écrit une malédiction envers le sultan al-Nasir Farag
ibn Barqiiq (r. 801-815/1399-1412), devenu littéralement une personnification de la fitna™.
Evénement fondateur du régime, la longue et meurtriére guerre civile que connut son régne
demeura la tragédie 4 laquelle des générations d'historiens se référérent comme d'un repoussoir
— une nouvelle « Grande Discorde », en somme, dont la responsabilité était rejetée sur le sultan,
4 la fois juridiquement par le biais d'une fatwa, historiographiquement par la mise en scéne de
ses prétendus méfaits dans les chroniques et symboliquement par son identification 2 la fitna
elle-méme™®, Cette accusation de rébellion lancée contre le souverain lui-méme n’est pas sans
rappeler le courant juridique révisionniste dont certains des membres les plus précoces et les
plus éminents ont participé aux conflits qui provoquérent la chute du sultan™’

La problématique n'est toutefois plus légale. Ni I'injustice du souverain ni I'absence de
légitimité transcendante ne sont des conditions suffisantes pour expliquer cette récurrence
des fitna-s". Elle repose désormais sur I'équilibre instable du régime et la pérennisation de
ses structures sociopolitiques. Pendant le siécle qui suivit I'assassinat du sultan Farag, fils du
sultan Barqug, la pratique de la dévolution antidynastique du sultanat suivit une étonnante
récurrence en dépit de 'absence de régle institutionnelle ou juridique. Lors de chaque succession

— ou presque — la mort du sultan fut suivie de l'intronisation immédiate de son fils puis de
la déposition de ce dernier aprés quelques mois de régne™. Pendant cet intervalle de temps,
une vive lutte d'influence s'engageait entre les principaux émirs qui cherchaient 3 étendre leur
clientéle — notamment sur les mamelouks des précédents sultans —, voire 3 y intégrer leurs
adversaires. La déposition du sultan marquait souvent lirruption du conflit violent dans

115. Son nom de naissance méme (Bulgaq) fit 'objet d’'une re-sémantisation qui témoigne de ce processus
de mythification négative de sa personnalité: les auteurs prétendirent en effet qu'il signifiait « fitna » alors
qu'il désignait la zibeline. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 1.

116. Voir Onimus, 2019, p. 397.

117. Onimus, a paraitre,

118. Quoiquel'étude dela fitna parmil'élite savante par Michael Chamberlain fournisse un cadre analytique
séminal, il me semble que I'affirmation selon laquelle la systématisation des fitna-s est due 4 la disparition de
légitimité transcendante est insuffisante: s'il s’agit d'une condition nécessaire, elle n’en est pas pour autant
suffisante. Cf. Chamberlain, 1994, p. 46.

119. Ainsi, 4 la mort d’al-Mu’ayyad Sayh lui succéde son fils de 17 mois Ahmad qui est destitué par Tatar
huit mois plus tard (824/1421). Le fils de Tatar, Muhammad, 4gé de 10 ans quand son pére décéde, lui
succede pour étre destitué par Barsbay en 824/1422. A la mort de Barsbay en 841/1438, son fils Yasuf lui
succede. Agé de 15 ans, il est emprisonné par Gagmagq aprés un bref conflit. Le fils de Gagmaq monte sur le
trone i la mort de son pére en 857/1453 avant d’étre déposé par les émirs un mois plus tard. Le vieil émir Inal
est désigné comme sultan par le consensus de ces mémes émirs. Son fils Ahmad, 4gé de 30 ans, monte sur
le trone aprés sa mort en 864/1460, mais est déposé quatre mois plus tard et remplacé par Hu§qadam qui
meurt sans enfant en 871/1467. Deux émirs s’affrontent alors jusqu’au triomphe de I'un d’entre eux, Bilbay,
qui est finalement renversé par son rival au bout de quelques mois. Lui-méme est déposé par les Mamelouks
jusqu’a l'intronisation de Qayt Bay; son fils Muhammad, qui lui succéde, sera assassiné aprés deux ans de
régne. La succession de Muhammad provoque une guerre interne qui ne s’achéve qu’avec 'intronisation de
Qansth al-Gawri en 906/1501.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

184 W LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

le processus de succession qui s'achevait par la victoire de celui qui avait réussi a obtenir le
consensus de I'élite militaire et 4 isoler son rival™°, Ibn Tagri Birdi analysa bien le processus
qui améne 2 l'éclatement d'un conflit armé, au sujet du conflit de succession du sultan Tatar qui
éclata alors que son jeune fils était sur le trone: « Il apparut ce jour que I'affaire n'en resterait
pas sans conflit et par I'élimination de I'une des deux parties, a cause du conflit d'opinion, du
désordre du gouvernement et de I'échec des hommes 4 s'unifier sur un certain individu dont
les ordres et les actions seraient décisifs en la matiére. » "' Signe du caractére ritualisé de la fitna
qui en découla, le consensus des émirs amena a I'exclusion sans exécution ni emprisonnement
d’'un des émirs candidats au trone ™2,

Le sultanat du Caire expérimenta alors une mutation profonde non point des régles
institutionnelles mais de la fagon dont ces régles étaient utilisées et mises en ceuvre. La praxis du
pouvoir changea pour définir une nouvelle dévolution de jure de la souveraineté. La contestation
systématique — et I'abandon — dela légitimité dynastique fit de la fitna le coeur de la transmission
de l'auctoritas, de fagon A unifier auctoritas et potestas entre les mains d'un méme homme
capable™3, A ce titre, le régime du xv° siécle restaura une norme praxéologique qui s'était
temporairement imposée 2 la fin du x111° puis 4 nouveau 2 la fin du x1v® siécle, mais qui avait
succombé face aux tendances dynastiques'*. Le nouveau sultan devait étre capable de répondre
aux quatre types d’arguments justifiant une rébellion : étre adulte, ne pas étre suspect d’abus
de pouvoir et assurer d'une juste distribution des ressources, et, de ce fait, obtenir le consensus.
Les fitna-s devinrent alors une étape nécessaire mais il ne faut point se méprendre sur leur
sens: le vainqueur n'était pas encensé en tant que rebelle qui s'était soulevé contre le souverain
mais, au contraire, en tant que restaurateur dela paix. En un mot, la guerre interne demeurait
bien un repoussoir : elle n'était aucunement valorisée quoiqu’elle ft devenue systémique. Mais,
en accord avec la jurisprudence révisée sur le droit de rébellion, le rebelle pouvait étre du coté
de la justice. Sa victoire permettait alors de rétablir I'ordre.

120, Voir Sievert, 2003, p. 86-87. Quelques exemples: Tatar prend le pouvoir aprés avoir évincé Qugqar
al-Qardami puis Altunbugi al-Qirmisi (Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 425, 489-492). Barsbay prend le pouvoir
apreés avoir évincé Tarabay, son ancien allié contre la faction de Ganibak al-Safi (Ibn Tagri Birdi, Nugam VI,
p- 521, 538-542). Au moment de renverser le sultan al-Zahir Timurbuga, Qayt Bay doit préalablement évincer
Hayrbak (Ibn Iyas, Bada’i“ I11, p. 3).

121. Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 522.

122, Ibn Tagri Birdi, Nugam VI, p. 525-526.

123. Elle n’est donc pas tout a fait indépendante de la souveraineté, contrairement 4 ce que semble suggérer
Michael Chamberlain (1994, p. 8) qui évoque A ce sujet plutét la notion d’Etat.

124. Ainsi, le fils d’Aybak est déposé par Qutuz en 657/1259, et le fils de Baybars I*" par Qalawiin. Ce dernier
fonde, de facto, une dynastie, qui parvient i se maintenir de 679/1280 1 784/1382 en dépit des courts
interrégnes entre les trois régnes du sultan al-Nasir Muhammad ibn Qalawan, qui ont vu monter sur le
trone les sultans al-‘Adil Kitbuga et al-Mansiir Lagin (694-698/1295-1299) puis al-Muzaffar Baybars IT
en 708/1309. La dynastie qalawunide se maintint ensuite jusqu’en 784/1382 jusqu’a I'usurpation de Barquq
puis briévement en 789/1391.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS © 185

7. Conclusion

A l'époque mamelouke, le concept de fitna entra dans une nouvelle période de son histoire:
une dichotomie apparut entre les textes religieux et les textes plus proches de la pratique
politique. Ces derniers témoignérent de l'aboutissement d'un processus de désacralisation
du terme dans le sens ot la référence a I'eschatologie ou a I'histoire sacrée des origines s’était
estompée. Depuis son apparition, les structures sociopolitiques - plus que juridiques ou
institutionnelles — du régime mamelouk reposaient sur une tension entre la tendance a
l'autocratie d'un sultan ou d'un émir dominant et le pluralisme d'une oligarchie. Cette tension
déterminait la forme des conflits qui y apparaissaient périodiquement, entre I'expansion de la
maison sultanienne face aux émirs, ou entre les réseaux clientélistes concurrents patronnés par
de puissants émirs. Les émirs s'assuraient ainsi mutuellement de leur survie sociale en adhérant
collectivement A des valeurs qui restreignaient leurs ambitions individuelles et qui étaient donc
inévitablement transgressées, d’'ott la multitude de fitna-s. La révolte, acte de contestation par
essence anti-autocratique, mettait en question toute tendance i la monopolisation du pouvoir.
Sa résurgence fréquente permettait donc la perpétuation des fondements oligarchiques de
l'autorité contre la tendance monarchique. Les structures sociopolitiques déterminérent donc
les normes praxéologiques d'exercice du pouvoir — destinées a la pérennisation du régime — dont
l'irrespect justifiait 'éclatement d'une révolte bien plus que les entorses a la loi. Le caractére
systémique du conflit, qui en découlait, reposait sur I'égale intégration de I'élite militaire et
entrait donc en contradiction avec les condamnations légales qui produisaient de I'exclusion.
La légalisation anathématisante du conflit interne n'était plus guére tolérée, de méme que la
légalisation criminalisante n’était plus employée qu'avec parcimonie. Ces procédés juridiques
de légalisation du conflit interne étaient un instrument discursif du rapport de forces, reposant
sur la manipulation des juristes, qui ne servait pas uniquement 2 autoriser le conflit mais
redéfinissaient 'ennemi — voire le définissaient car bien souvent le takfir ou la fatwa ouvrent
les hostilités — en I'excluant du cadre légal, dans le sens ot il devenait hors-la-loi. Du fait de ce
caractére excluant, les conflits internes étaient désormais généralement justifiés sans référence
au droit dont I'application stricte risquait d’'empécher toute négociation et toute réintégration
de l'adversaire.

L'apparition concomitante d'un droit tolérant la fitna et d'un discours de justification profane
ne s'avéra possible que dans la mesure ot1 le xv*® siécle connut 'aboutissement d'un processus long
de désacralisation de cette notion. Au début du xv* siécle, une nouvelle sacralisation de la fitna
transparait du discours des historiens de I'époque dite « circassienne », transférant la malédiction
de la discorde du milieu du vi1° siécle 4 la discorde qui introduisit le nouveau régime au début
du xv* siécle. Une certaine gravité accordée a cette notion se maintint donc, alors méme qu'elle
s'avére intégrée dans le fonctionnement du régime politique en tant que conflit systémique,
indépassablement attachée aux structures sociopolitiques du régime. La mutation de la sacralité
du concept de fitna accompagne alors la révision juridique de cette notion, en corrélation avec
un bouleversement dans la pratique politique. L'implication des strates discursives légale et
historiographique dans ces pratiques et ces interactions conflictuelles est probablement ce qui

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

186 " LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

distingue ce siécle de 'époque étudiée par Chamberlain. Alors que les structures sociopolitiques
demeurent, ainsi que les discours de justification des conflits, le processus de succession
sultanienne évolue pour faire de la fitna une étape nécessaire de la dévolution de la souveraineté.
La mutation du régime entre alors en résonnance avec les mutations juridique et sacrée, non
pas pour retirer a la notion de fitna ses connotations tragiques mais pour conférer 3 chaque
nouveau sultan — fiit-il celui-1a méme qui avait déposé le sultan précédent et déclenché le conflit

armé —I'image du souverain qui met fin au chaos et restaure l'ordre et la justice.

Bibliographie
Instruments de travail

EI* = Encyclopédie de I'Islam, 2¢ éd., Brill, Leyde,
1960-2007.
Gardet, Louis, « Fitna», II, 1977, p. 952-953.
Laoust, Henri, « Ibn Kathir », ITI, 1990,
p. 841-842.
Salibi, Kamal S., «Ibn Djama‘a», IIL, 1990,
p. 771-772.

Sources

al-“Ayni, Iqd al-guman fi ta’rib abl al-zaman, 4 vol,,
Muhammad Muhammad Amin (éd.), al-Hay’a
al-misriyya al-‘dmma li-I-kitab, Le Caire,
1087-1992.

al-Dahabi, Tarib al-islam wa wafayat al-masahir wa
al-a‘lam, Bas§ar Ma‘raf (éd.), X1II et XIII,

Dir al-garb al-islami, Beyrouth, 2003.

Ibn ‘Abd al-Zahir, al-Rawd al-zahir fi sirat al-malik
al-Zabir, ‘Abd al-‘Aziz al-Huwaytir (éd.),
Riyad, 1976.

Ibn al-Atir, al-Kamil fi I-tari,

Charles Johannes Tornberg (éd.), XII, Brill,
Leyde, 1852 (rééd. Beyrouth, Dar al-Sadir,
1995).

Ibn al-Dawadari, Kanz al-durar wa gami€ al-gurar,
Sa‘id ‘Abd al-Fattah ‘Asar (éd.), VIL, Le Caire,
DAIK, 1972.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Inba’ al-gumr bi-abna’ al-‘umr,
4 vol., Hasan Habadi (éd.), Lagnat ihya’
al-turat al-islimi, Le Caire, 1998.

Ibn Haldin, Le Livre des Exemples. Autobiographie,
Abdessalem Cheddadi (trad.), I, Gallimard,

La Pléiade, Paris, 2002.

ED* = Encyclopaedia of Islam, 3¢ éd., en ligne, Brill,
Leyde, 2007-
Khalilieh, Hasan « Amin», EI?, 2007, en ligne:
hetp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
SIM_o0048

EQ = Encyclopaedia of the Qur’an, Brill, Leyde,
2001-2006.
Nawas, John, « Trial», V, 2006, p. 362-363.

Ibn Iyas, Bada’i€ al-zubar fi waqa’i® al-dubir, 5 vol.,
Muhammad Mustafi (éd.), Franz Steiner,
Wiesbaden, Le Caire, 1960-1992.

Ibn Katir, al-Bidaya wa al-Nibaya, ‘Abd Allah
ibn ‘Abd al-Mubhsin al-Turki (éd.),

Dir al-Higr, Le Caire, 1997.

Ibn Katir, al-Bidaya wa al-Nibaya, XIX, al-Nibaya
fi l-fitan wa al-malabim, ‘Abd Allah
ibn ‘Abd al-Mubhsin al-Turki (éd.),

Dir al-Higr, Le Caire, 1997.

Ibn Katir, Asrat al-sa‘a, Les signes du Jour Dernier dans
le Qur’an et la Sunnah, Maha Kaddoura (trad.),
Al-Bustane, Paris, 2005.

Ibn Sasra, al-Durra al-Mud?a fi I-Dawla al-zéahiriyya,
William M. Brinner (trad.), A Chronicle
of Damascus, University of California Press,
Berkeley, Los Angeles, 1963.

Ibn Tagri Birdi, al-Nugam al-zabira fi mulak
Misr wa [-Qahira, William Popper (éd.),
University of California Press, Berkeley,

Los Angeles, 1915-1916, 1933.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Ibn Wasil, Mufarrig al-kurab fi abbar Bani Ayyab,
Gamil al-Din al-Siyil (éd.), ITI, Dar al-Qalam,
Le Caire, 1957.

al-Magqrizi, Kitab al-Sulik li-ma‘rifat duwal
al-mulik, 8 vol,, Muhammad Mustafa Ziyada
et Sa‘id ‘Abd al-Fattih ‘Asar (éd.), Matba‘a
Dar al-kutub, Le Caire, 1941-1970.

Etudes

Abbes, Makram, Islam et politique & I'dge classique,
PUF, Paris, 2009.

Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence
in Islamic Law, Cambridge University Press,
Cambridge, 2001.

Aillet, Cyrille, « La fitna, pierre de touche du
califat de Cordoue (111¢/1x%-1v¢/x¢ siécle) »,
Meédiévales 60, 2011, p. 67-83.

Amitai-Preiss, Reuven, Mongols and Mamluks.

The Mamlik-Ilkhanid War, 1260-1281,
Cambridge University Press, Cambridge, 1995.

Ayalon, David, « Studies on the Structure of
the Mamluk Army », BSOAS 15, 1953, I,
p-203-228; IL, p. 448-476; 111, 1954 ; 16,

p- 57-90.

Broadbridge, Anne F., Kingship and Ideology
in the Islamic and Mongol Worlds,

Cambridge University Press, Cambridge, 2008.

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social
Practice in Medieval Damascus, 1190-1350,
Cambridge University Press, Cambridge, 1994.

Chapoutot-Remadi, Rachida, Liens et relations
au sein de I'élite mamlouke sous les premiers
sultans babrides, 648/1250-741-1340, thése
de doctorat d'Etat, Université de Provence,
Aix-en-Provence, 1993.

Clifford, Winslow W., State Formation and the
Structure of Politics in the Early Mamluk
Syro-Egypt, 648-741/1250-1340, PhD,
Université de Chicago, Chicago (IlL.), 1995
(édité post-mortem par Stephan Conermann:
Bonn University Press et V&R unipress, Bonn,
2013).

Djait, Hichem, La Grande Discorde, Gallimard, Paris,
1989.

Donner, Fred M., Narratives of Islamic Origins,
Darwin Press, Princeton, 1998.

Fuess, Albrecht, « Rotting Ships and Razed Harbours:
The Naval Policy of the Mamluks », MSRev 5,
2001, p. 45-71.

CLEMENT ONIMUS

al-Sahawi, Kitab al-tibr al-masbik fi dayl al-sulik,
Ahmad Zaki (éd.), al-Matbu‘at al-Mairiyat,
Le Caire, 1897.

al-Subki, Abii [-Mahasin ‘Ali ibn ‘Abd al-Kafi, Fatawa
al-Subki, Husam al-Din al-Qudsi (éd.), I,
Maktabat al-Quds, Le Caire, 1356 A.H.

al-Suyuti, al-Hawi li-I-fatawi, 11, Idarat al-taba‘a
al-muniriyya, Le Caire, 1935,

Fuess, Albrecht, « Was Cyprus a Mamluk
Protectorate? Mamluk Policies toward Cyprus
between 1426 and 1517 », Journal of Cyprus
Studies 11, 2005, p. 11-24.

Habermas, Jiirgen, L'espace public. Archéologie
de la publicité comme dimension constitutive
de la société bourgeoise, Payot, Paris, 1978.

Har-El, Shai, Struggle for Domination in the
Middle East: The Ottoman-Mamluk War,
The Ottoman Empire and Its Heritage IV,
Brill, Leyde, 1995.

Holt, Peter M., « The Position and Power of the
Mamlak Sultan », BSOAS 38, 2, 1975,
P-237-249.

Irwin, Robert, « Factions in Medieval Egypt»,

JRAS 118, 2, 1986, p. 228-246.

Levanoni, Amalia, « Rank-and-File Mamluks
Versus Amirs: New Norms in the Mamluk
Military Institution », in Thomas Philipp,
Ulrich Haarmann (dir.), The Mamluks
in Egyptian Politics and Society, Cambridge
University Press, Cambridge, 1998, p. 17-31.

Loiseau, Julien, Les Mamelouks (x111°-xvi® siécle), Seuil,
Paris, 2014.

Martinez-Gros, Gabriel, « Introduction i la fitna:
une approche de la définition d'Ibn Khaldtn »,
Meédiévales 60, 2011, p. 7-15.

Martinez-Gros, Gabriel, Tixier du Mesnil,
Emmanuelle (dir.), « La fitna: le désordre
politique dans I'Islam médiéval »

(dossier thématique), Médiévales 60, 2011.

Morsel, Joseph, « Communication et domination
sociale en Franconie 4 la fin du Moyen Age:
I'enjeu de la réponse », in Patrick Boucheron,
Nicolas Offenstadt (dir.), L'espace
public au Moyen Age. Débats autour
de Jiirgen Habermas, PUF, Paris, 2011,

p. 353-365.

Murphey, Rhoads, « Djihad », in Frangois Georgeon,
Nicolas Vatin, Gilles Veinstein (dir.),
Dictionnaire de 'Empire ottoman, Fayard, Paris,
2015, p. 368-369.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La légitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

187


http://www.tcpdf.org

188

LA LEGITIMATION DE LA REBELLION DANS LE SULTANAT MAMELOUK (XIII®-XVI® SIECLES)

Northrup, Linda S., « The Bahti Mamlak
sultanate, 1250-1390 », in Carl F. Petry (dir.),
The Cambridge History of Egypt, I: Islamic Egypt,
640-1517, Cambridge University Press,
Cambridge, 1998.

Onimus, Clément, « La conciliation dans les conflits
entre émirs du sultanat mamelouk au tournant
des xv® et xv1°siecles », REMMM 140, 2016,
p. 215-230.

Onimus, Clément, Les Maitres du jeu. Pouvoir
et violence politique & U'aube du sultanat mamlouk
circassien (784-815/1382-1412), Editions
de la Sorbonne, Paris, 2019.

Onimus, Clément, « Badr al-Din al-‘Ayni»,
in Alex Mallett (dir.), Medieval Muslim Writers
and the Franks in the Levant, vol. 2, Brill, Leyde,
New York, 4 paraitre.

Quatremeére, Etienne-Marc, Histoire des sultans
mamlouks par Makrizi, I1, 2, The Oriental
translation fund, Paris, 1845.

Rabie, Hassanein, « Mamlik Campaigns
against Rhodes (A.D. 1440-1445) »,
in Clifford Bosworth, Charles Issawi,

Roger Savory (éd.), Essays in Honor

of Bernard Lewis: The Islamic World from
Classical to Modern Times, The Darwin Press,
Princeton (N.J.), 1989, p. 281-286.

Rapoport, Yossef, « Rebellion and Violence in
Islamic Law by Khaled Abou EI Fadl »,

Middle Eastern Studies 39, 1, 2003, p. 207-208.

Sievert, Henning, Der Herrscherwechsel im
Mamlukensultanat. Historische und
historiographische Untersuchungen zu
Abia Hamid al Qudsi und Ibn Tagribirdi,

Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 2003.

Thompson, Edward P., « The Moral Economy of the
English Crowd in the Eighteenth Century »,
Past and Present 50, 1971, p. 73-136.

Thompson, Edward P., La formation de la classe
ouvriére anglaise, Seuil, Paris, 1988,

Tixier du Mesnil, Emmanuelle, « La fitna andalouse du
x1° siecle », Médiévales 60, 2011, p. 17-28.

Van Steenbergen, Jo, Order out of Chaos; Patronage,
Conflict and Mamluk Socio-Political Culture,
1341-1382, Brill, Leyde, Boston, 2006.

Van Steenbergen, Jo, « On the Brink of a New Era?
Yalbughi al-Khissaki (d. 1366) and the
Yalbughawiya », MSRev 15, 2011, p. 118-152.

Van Steenbergen, Jo, « Revisiting the Mamlak Empire.
Politic Action, Relationships of Power,
Entangled Networks, and the Sultanate
of Cairo in Late Medieval Syro-Egypt»,
in Stefan Conermann, Reuven Amitai (dir.),
The Mamluk Sultanate from the Perspective
of Regional and World History, V&R Unipress,
Goéttingen, Bonn, 2019, p. 75-106.

Anlsl 56 (2022), p. 161-188 Clément Onimus
La Iégitimation de la rébellion dans le sultanat mamelouk (Xllle-XVle siécles). Discours juridique et pratique sociopolitique
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

