
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 95-138

Vanessa Van Renterghem

Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  56   −   2022

•   résumé

À l’époque médiévale, les fitna-s, ou émeutes urbaines, causaient périodiquement de profonds 
dégâts dans les grandes villes du domaine islamique. À Bagdad, elles étaient particulièrement 
fréquentes et engendraient des conséquences désastreuses pour la population urbaine. Le présent 
article propose une traduction annotée ainsi que le commentaire d’extraits de chroniques arabes 
(notamment le Muntaẓam d’Ibn al‑Ǧawzī, le Mirʾāt al‑zamān de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, et le Kāmil 
d’Ibn al‑Aṯīr), décrivant les nombreuses fitna-s qui eurent lieu au cours de l’année 422/1031. 
Le contexte régional était celui du délitement du contrôle des Bouyides sur les terres centrales 
du califat abbasside et sur leur capitale, de la rivalité intense entre membres de la famille 
bouyide pour obtenir le titre de Grand émir (amīr al‑umarāʾ), et enfin de la mort du calife 
al-Qādir bi-Llāh (r. 381‑422/992‑1031). Le contexte bagdadien, lui, incluait l’agitation endémique 
des troupes et émirs turcs cantonnés dans la capitale abbasside, les affrontements confessionnels 
entre groupes sunnites et chiites, qui s’étaient intensifiés sous le règne des Bouyides, ainsi que 
les exactions de bandes d’hommes armés, les ʿ ayyār‑s. L’article examine ensuite la terminologie 
entourant le terme fitna, et les facteurs, tant sociaux que religieux et politiques, qui menaient 
au déclenchement de ces émeutes. Il étudie leurs acteurs, qu’ils soient issus du petit peuple 

Les désordres urbains de l’année 422/1031**

Un an de fitna-s à Bagdad

Vanessa Van Renterghem*

 *  Vanessa Van Renterghem, Inalco, Cermom ; UMR 8167 Orient & Méditerranée, équipe Islam médiéval, 
vanessa.vanrenterghem@inalco.fr
 **  Je remercie Sylvie Denoix et Édouard Méténier pour leurs remarques et suggestions à la lecture de cet article.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ou bien institutionnels ; l’intervention (ou non) des instances de contrôle urbain ; et enfin les 
lourdes conséquences de ces fitna-s pour une société bagdadienne déjà fort divisée.

Mots-clés : Fitna, émeutes urbaines, contrôle urbain, Abbassides, Bouyides, calife al‑Qādir, 
calife al‑Qāʾim, Bouyides, Irak, Bagdad, ʿayyār‑s, agitation militaire, conflits sunnites‑chiites, 
Ibn al‑Ǧawzī, Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Ibn al-Aṯīr, ve/xie siècle

•   abstract
	 A Year of fitnas in Baghdad. The Urban Disorders of the Year 422/1031

Fitnas, or urban riots, were disruptive events in urban life. In medieval Baghdad, they were 
frequent and caused great damage to the civil population. This article presents the annotated 
translation and commentary of many extracts of Arabic chronicles (Ibn al-Jawzī’s Muntaẓam, 
Sibṭ ibn al-Jawzī’s Mirʾāt al-zamān, Ibn al-Athīr’s Kāmil, and others) about the numerous fitnas 
that took place during the year 422/1031. The regional context is the waning of Buwayhid rule 
over the central lands of the Abbasid caliphate and its capital, the rivalry between members 
of the Buwayhid family to obtain the title of Great Amir, and the death of the reigning 
Caliph al-Qādir bi-Llāh (r. 381–422/992–1031). The local context in Baghdad encompasses 
the unrest of Turkish amirs and troops in the Abbasid capital, the sectarian strife between 
Sunni and Shiʿi groups, which intensified during Buwayhid rule, and the exactions of gangs 
of armed men called ʿayyārs. The article then examines the terminology of fitnas, their social, 
religious and political motives, their actors, popular as well as institutional, the intervention 
(or non-intervention) of the urban control authorities, and the consequences of fitnas for the 
already deeply divided Baghdadi society.

Keywords: Fitna, urban riots, urban control, Abbasid caliphate, Caliph al-Qādir, Caliph 
al‑Qāʾim, Buwayhids, Iraq, Baghdad, ʿayyārs, popular protest, military unrest, Sunni‑Shiʿi 
strife, Ibn al-Jawzī, Sibṭ ibn al‑Jawzī, Ibn al‑Athīr, 5th/11th century

ملخص. 

عام من الفتن في بغداد. الاضطرابات الحضرية لسنة 1031/422

خلال فترة العصور الوسطى، كانت الفتن، أو أعمال الشغب الحضرية، تُخلفّ دورياً أضراراً جسيمة في كبرى مدن 

الفضاء الإسلامي )دار الإسلام(. وكانت تتكرر بشكل خاص في بغداد، مسُببة عواقب كارثية على سكان المدينة. 

يقترح هذا المقال ترجمة مرفقة بحواشي لمقتطفات من السردياّت التاريخيةّ العربية تصف الفتن العديدة التي طرأت 

في سنة 422هـ/1031م، مع شرحها والتعليق عليها )من بينها مقتطفات من »المنتظم« لابن الجوزي، و»مرآة الزمان« 

لسبط ابن الجوزي، و»الكامل« لابن الأثير(. وقد كان السياق الإقليمي في تلك الفترة يتميز بتفكك سيطرة البوُيهيين 

un  a n de  f itna -s  à  bagdad96

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


لقب  على  للحصول  البويهية  الأسرة  أفراد  بين  شديد  وبتنافس  عاصمتها،  وعلى  العباسية  للخلافة  الوسطى  الأراضي  على 

ه )حكم بين 381-422هـ/ 992-1031م(. أما في بغداد، فكان الوضع  »أمير الأمراء«، وأخيراً بوفاة الخليفة القادر بال���ل

يتسم باضطرابات مزمنة في صفوف القوات التركية والأمراء المتواجدين في العاصمة العباسية، وكذلك بالاشتباكات 

تمارسها   كانت  التي  الابتزازات  عن  فضلاً  البويهيين،  عهد  في  اشتدت  التي  والشيعية  السنية  الجماعات  بين  المذهبية 

عصابات مسلحة تعُرف بجماعات العياّرين. ويبحث المقال فيما بعد في المصطلحات المحيطة بمصطلح الفتنة، والعوامل 

الاجتماعية والدينية والسياسية التي أدّت إلى اندلاع أعمال الشغب هذه. كما يدرس الفاعلين فيها، سواء كانوا من 

الطبقات الدنيا أو من الأوساط المؤسساتية؛ وكذلك تدَخّل )أو عدم تدخل( أجهزة المراقبة الحضرية؛ وأخيراً الآثار 

الوخيمة لتلك الفتن على المجتمع البغدادي الذي كان جد منقسماً آنذاك.

الكلمات المفتاحية: فتنة، أعمال شغب في الأوساط الحضرية، أجهزة مراقبة المدن، عباسيون، بوُيهيوّن، الخليفة القادر، 

ابن الجوزي،  والشيعة،  السنة  بين  النزاعات  عسكرية،  اضطرابات  العياّرين،  جماعات  بغداد،  العراق،  القائم،  الخليفة 

سبط ابن الجوزي، ابن الأثير، القرن ٥هـ/١1م

*  *  *

En Irak, les dernières décennies de règne des grands émirs bouyides (première moitié du 
ve/xie siècle) sont connues comme une période de troubles, marquée par la dégradation 
du pouvoir bouyide et l’agitation des troupes turques de Bagdad 1 ; comme le résumait 

Claude Cahen : « Les derniers Buwayhides, particulièrement en ʿIrāḳ, étaient pratiquement 

1.  Les armées bouyides étaient essentiellement composées de contingents turcs et daylamites. Les souverains 
bouyides, eux‑mêmes daylamites (peuple iranien non persan, originaire des montagnes du sud de la mer 
Caspienne), étaient parvenus au pouvoir grâce à leur infanterie de même appartenance, mais incorporèrent 
rapidement à leurs armées des Turcs, réputés pour leurs compétences de cavaliers. Ils avaient aussi parfois 
recours à des mercenaires kurdes ou arabes (sur les armées bouyides et l’évolution de leur composition, voir 
Bosworth, 1966). Au sein des armées bouyides, des rivalités entre Turcs et Daylamites, résultant plus d’une 
politique de différenciation entre ces contingents par les souverains (en matière de paie notamment) que de 
tensions véritablement ethniques, engendrèrent des troubles récurrents tout au long de la seconde moitié 
du ive/xe siècle. Les garnisons turques cantonnées à Bagdad formaient, au sein de l’armée bouyide comme 
dans la ville elle-même, une entité particulière, qui s’illustra dans la première moitié du ve/xie siècle par des 
revendications pécuniaires cycliques, et joua un rôle crucial dans le choix et l’intronisation des derniers amīr 
al-umarāʾ de la dynastie (sur ces contingents turcs de Bagdad, voir Donohue, 2003, p. 208). Ces militaires 
turcs représentaient aussi un facteur de désordre à Bagdad, car lorsqu’ils n’obtenaient pas le paiement de 
leurs soldes par les souverains bouyides, ils se livraient à des pillages aux dépens des civils locaux.

vanessa van renterghem 97

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


impuissants à se faire obéir de personne 2. » À Bagdad, la période fut marquée par des troubles 
récurrents, de natures diverses : exigences pécuniaires des militaires turcs que les grands émirs 
bouyides ne payaient plus, ou seulement de façon épisodique ; exactions des ʿayyār-s, ces 
groupes organisés prompts à piller commerces et maisons particulières 3 ; émeutes du petit 
peuple bagdadien (ʿāmma, ʿawāmm), déclenchées sous des prétextes variés ; enfin et surtout, 
affrontements violents entre quartiers sunnites et chiites. Au cours des décennies précédentes, 
les émirs bouyides avaient soutenu la manifestation dans l’espace public de pratiques religieuses 
chiites collectives, soit nouvelles, soit qui s’étaient jusque-là déroulées avec discrétion. Les 
dissensions entre sunnites et chiites bagdadiens s’étaient ainsi attisées, certains groupes sunnites 
(notamment hanbalites) protestant vigoureusement contre la formulation chiite de l’appel à la 
prière, l’inscription de formules à la gloire de ʿ Alī, les processions lors de la commémoration de 
ʿāšūrāʾ, ou les pèlerinages aux sanctuaires alides pratiqués par leurs voisins chiites. En effet, les 
affrontements directs entre sunnites et chiites étaient d’autant plus importants que des secteurs 
à forte population chiite, comme celui du Karḫ, sur la rive occidentale 4, étaient limitrophes de 
quartiers dont la coloration hanbalite était notoire, comme celui de Bāb al-Baṣra.

La dissension religieuse n’était cependant pas le seul facteur de soulèvements urbains. 
Au cours de la seule année 422/1031, pas moins d’une dizaine d’émeutes ou révoltes populaires, 

2.  Cahen, « Buwayhides ou Būyides », EI2, 1960, p. 1390‑1397. L’histoire de la dynastie bouyide a été 
traitée par Busse, 1975. La fin de la période demeure peu étudiée : voir essentiellement Bowen, 1929 (pour 
l’établissement d’une chronologie particulièrement complexe, et un point de vue centré sur l’Iran) et Kabir, 
1964 (Bouyides d’Irak). Donohue (2003) ne traite quasiment pas de la première moitié du ve/xie siècle.
3.  ʿAyyār, pl. ʿayyārūn. Sur les ʿ ayyār-s aux époques abbasside et bouyide, voir Cahen, Hanaway, « ʿ Ayyār », EncIr, 
1987, p. 159-163 ; Cheikh‑Moussa, 1996 ; Tholib, 2002, p. 84‑94 ; Donohue, 2003, p. 338‑343 ; Tor, « ʿ Ayyār », 
EI3, 2014, en ligne ; Amabe, 2016, p. 24‑25 ; Rébillard, 2021, p. 462‑465. L’étude la plus détaillée des ʿayyār-s 
est celle de Tor (2007), extrêmement documentée, qui dépasse largement l’horizon irakien et porte en grande 
partie sur l’Iran. Pour Tor, les ʿ ayyār‑s sont à l’origine, au iiie/ixe siècle, des groupes de combattants sunnites 
volontaires de la foi ; à partir du ive/xe siècle, elle met en lumière un lien croissant entre soufisme, ʿayyār-s et 
futuwwa, code de conduite fondée sur des valeurs morales proches de celles de la chevalerie, avec laquelle les 
ʿayyār‑s partageaient aussi l’usage de la violence. Récusant la vision négative des ʿ ayyār‑s comme brigands, qui est 
celle véhiculée par les chroniques arabes médiévales, Tor interprète les ʿ ayyār-s comme des groupes paramilitaires 
presque toujours sunnites, prompts à attaquer leurs contemporains chiites, liés aux élites politiques et dont les 
pratiques d’extorsion ne se distinguaient pas fondamentalement de celles de l’État abbasside ou bouyide ou de 
leurs armées. Ces analyses sont difficiles à étendre au contexte bagdadien : les passages traduits ici montrent en 
effet très clairement que les pratiques des ʿ ayyār‑s étaient redoutées autant que condamnées et combattues par 
les populations urbaines. Même en admettant un biais anti‑ayyār‑s de la part des chroniqueurs, il paraît difficile, 
à la lecture de leurs œuvres, de ne pas considérer les exactions des ʿ ayyār‑s de Bagdad comme la préoccupation 
principale qu’ils déclenchaient chez leurs contemporains. Pour une analyse sur les ʿ ayyār‑s de Bagdad à l’époque 
seldjoukide et une discussion des thèses de Tor, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 451‑458.
4.  Sur la façon dont le quartier du Karḫ, situé au sud de l’emplacement de l’ancienne « Ville ronde », devint un 
quartier abritant d’importantes populations chiites ainsi que l’un des hauts lieux de la pensée imamite, entre 
la fondation de la ville et les débuts de la période bouyide, voir Neggaz, 2019. L’instauration de célébrations 
chiites publiques pour ʿāšūrāʾ et Ġadīr Ḫumm sous le règne de Muʿizz al‑Dawla, en 352/963, y est évoquée 
p. 299. Pour la localisation des différents quartiers de Bagdad, voir la carte (fig. 3).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad98

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


qualifiées de fitna‑s par les sources d’époque 5, secouèrent la capitale abbasside, mettant aux 
prises sunnites et chiites de quartiers voisins, ou bien le petit peuple de la ville contre les 
militaires turcs qui y résidaient ou les responsables du contrôle urbain. La fitna dans son 
acception d’émeute urbaine 6 représente ainsi, pour cette période comme pour l’ensemble des 
iiie‑vie/ixe‑xiie siècles 7, une donnée incontournable de la vie bagdadienne.

5.  Les chroniques arabes médiévales utilisées ici ont recours au terme fitna pour désigner différents types 
de soulèvements urbains. Les chroniqueurs ne livrent pas de réflexion théorique sur la signification de ce 
terme mais l’utilisent avec une certaine cohérence : les événements désignés par eux comme fitna‑s sont tous 
caractérisés par l’affrontement de deux ou plusieurs factions au sein de la population urbaine et par l’usage 
de la violence, quels qu’en soient les protagonistes, le motif déclencheur ou le déroulement.
6.  Le terme fitna, polysémique, désigne tout trouble d’une certaine ampleur divisant les musulmans, de 
l’émeute, en contexte local, à la guerre civile en contexte régional. Différentes acceptions du terme ont été 
explorées par l’historiographie récente. Troubles politiques et guerres civiles en Andalus sont au cœur de 
plusieurs des articles rassemblés par Martinez‑Gros et Tixier du Mesnil (dir.), 2011 ; E. Tixier du Mesnil 
montre bien la polysémie du terme fitna, et revient sur les deux décennies de guerre civile qui conduisirent 
à la fin du califat omeyyade de Cordoue, en 1031, qu’elle qualifie de « temps par excellence du politique », 
à contre-courant d’une historiographie qui fait de cette période un temps de désordres et de « violence 
fondamentalement négative, annonciatrice d’une période de déclin » (2011, p. 17‑18). Le terme fitna, dans 
ce contexte précis, ne désigne cependant pas des émeutes urbaines mais un désordre politique de plus large 
ampleur. Sur les acceptions variées du terme fitna chez les auteurs médiévaux, mais aussi sur sa réinterprétation 
par des auteurs andalous dans un but « d’instrumentalisation au service de l’idéologie califale [omeyyade] », 
voir Aillet, 2011, p. 69, 82. Pour un examen de la notion de révolte (incluant celle de fitna) dans le droit 
musulman, voir Abou El Fadl (2001) ainsi que Neggaz (2022), qui s’intéresse aussi aux discours des ulémas 
sur les révoltes et présente des exemples provenant des viie‑ixe/xiiie‑xve siècles. Dans le présent article, le 
terme fitna est utilisé dans le sens qui lui est dévolu par les auteurs des chroniques utilisées pour l’enquête 
dans le contexte bagdadien, celui d’un soulèvement urbain marqué par des violences.
7.  Sur les soulèvements populaires à Bagdad à la période abbasside, voir Cahen, 1958‑1959 ; Laoust, 1973 ; Sabari, 
1981 ; Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 445‑458 ; Amabe, 2016, p. 21‑24. Amabe affirme que les émeutes urbaines 
des iiie/ixe et ive/xe siècles avaient des motivations soit économiques (émeutes de la faim), soit confessionnelles 
(sunnites contre chiites ou musulmans contre chrétiens). Il n’est rien de surprenant à ce que les révoltes populaires 
les plus étudiées, en raison de l’abondance et de la variété des sources disponibles, soient celles de la période 
mamelouke : voir Garcin (2003), qui interprète les révoltes urbaines de l’époque comme la mise en scène d’un 
« message sur le pouvoir » (p. 273), dépassant les simples protestations économiques pour revendiquer une forme 
de participation qu’il est possible de qualifier de politique. Voir aussi Petry (2012, chap. 2), où les révoltes sont 
traitées comme une forme de comportement illégal au sein d’un ouvrage consacré aux « bas‑fonds criminels » 
(criminal underworld) de la période. Les travaux de Lantschner (2015 ; 2017), eux, sont fondés sur une comparaison 
entre les révoltes urbaines à Bologne et Damas aux xive et xve siècles ; Lantschner interprète les révoltes de la 
population damascène à l’époque mamelouke, impliquant des représentants des élites religieuses, comme des 
revendications de justice perçues comme des actions légitimes, et non des rébellions illégales, par les protagonistes 
(2017), dans un contexte d’« ordre polycentrique » dans la ville (2015, p. 582). Elbendary (2015) se concentre 
sur les révoltes populaires de la fin de la période mamelouke (ixe/xve siècle) en Égypte et en Syrie, et s’intéresse 
aux soulèvements populaires dans la mesure où ils représentent l’une des formes de la protestation (protest) de 
catégories non élitaires de la population des grandes villes du domaine mamelouk et témoignent de la capacité de 
ces « non-élites » à intervenir dans les évolutions politiques de la période. Le chapitre 5, intitulé « Between riots 
and negotiations : popular politics and protest » (p. 121‑155), est ainsi en large partie consacré à la négociation 
avec les autorités, autre forme d’expression de la protestation populaire. L’intérêt de la comparaison des émeutes 
bagdadiennes du ve/xie siècle avec les révoltes étudiées par Elbendary rencontre par ailleurs d’importantes limites 
méthodologiques. En dehors même du fait que cet ouvrage s’intéresse à un contexte politique, social et économique 

vanessa van renterghem 99

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Quels que fussent les protagonistes ou la nature de ces soulèvements, leurs conséquences 
étaient désastreuses pour les populations de la ville : pillages, incendies de bâtiments ou de quartiers 
entiers, batailles de rue se soldant par des victimes civiles. Les principaux acteurs du contrôle 
urbain (la police, nommée à l’époque maʿūna, dont la direction était passée des Abbassides aux 
Bouyides 8) tentaient parfois d’intervenir, sans toujours réussir à rétablir l’ordre. De telles émeutes, 
soulèvements, « émotions populaires », insurrections religieuses ou rébellions de soldats, offrent à 
l’historienne et l’historien un poste d’observation privilégié quant à la vie urbaine, son cadre matériel, 
ses acteurs, ses institutions, tant il est vrai que les moments de crise se montrent révélateurs de 
l’organisation habituelle de la ville, à travers la mise en lumière de ses dysfonctionnements.

Le présent article se focalise sur les fitna-s qui eurent lieu à Bagdad au cours de l’année 422/1031 ; 
il propose une traduction annotée et contextualisée de passages détaillant leur déroulement, 
suivie d’une analyse de leurs traits principaux dans le contexte de la décomposition du pouvoir 
bouyide. Les troubles de l’année 422/1031 servent ainsi de support, sous la forme d’une étude 
de cas et d’une analyse du vocabulaire employé par les sources, à une enquête sur la notion de 
fitna en contexte urbain. Il ne s’agit pas, ici, d’explorer la diversité des sens que peut revêtir le 
terme fitna dans ses différents contextes d’emploi (juridiques, historiographiques, poétiques ou 
autres), mais bien d’analyser la signification et les connotations du mot lorsqu’il désigne, sous 
le calame des chroniqueurs arabes médiévaux, un soulèvement populaire en contexte urbain.

1.	 Un contexte local et régional troublé

L’année 422 de l’hégire (29 décembre 1030 – 18 décembre 1031) occupe une place importante 
dans les chroniques arabes. Elle fut notamment marquée par la fin du long règne du calife 
abbasside al‑Qādir bi‑Llāh (r. 381‑422/992‑1031), à qui succéda son fils al‑Qāʾim bi‑amr Allāh 
(r. 422‑467/1031‑1075), qui allait lui aussi demeurer plus de quarante ans au pouvoir. Les périodes 
de succession califale, moments de fragilité potentielle de la dynastie, s’accompagnaient souvent, 

très différent de la Bagdad abbasside, d’au moins quatre siècles postérieur aux événements considérés ici, les révoltes 
urbaines qui y sont étudiées, pour passionnantes qu’elles soient, diffèrent très largement des fitna‑s bagdadiennes 
de l’année 422/1031, d’une part par la nature des protestations et revendications qui y étaient portées (contre la 
fluctuation monétaire, la politique fiscale des sultans, la corruption des officiels, la mauvaise gestion des crises 
alimentaires ; seules les protestations contre les abus de certains fonctionnaires ont des causes semblables à certaines 
des émeutes étudiées ici), d’autre part en raison du fait que ces révoltes s’adressaient aux autorités et avaient pour 
objectif d’obtenir une rectification de leur politique, tandis qu’une bonne partie des événements bagdadiens 
considérés ici évinçaient les pouvoirs politiques au lieu de s’adresser à eux. Enfin, pour une étude des révoltes 
damascènes à l’extrême fin de la période mamelouke et des trois premiers siècles ottomans, voir Grehan, 2003.
8.  À Bagdad, le terme maʿūna (« aide, secours ; garnison », dictionnaire Kazimirski) désignait, depuis au 
moins le iiie/ixe siècle, la garde chargée des opérations de police, nommée à d’autres moments de l’époque 
abbasside šurṭa. Son chef portait le titre de ṣāḥib al-maʿūna ; voir Crone, « Maʿūna », EI2, 1991, p. 839. Sur 
la šurṭa/maʿūna à l’époque abbasside, voir Rébillard, 2021 ; pour la période bouyide, voir Donohue, 2003, 
chap. 3. La police (maʿūna) était en principe une institution distincte de l’armée, mais à la fin de la période 
bouyide, la fonction de chef de la police à Bagdad était tantôt dévolue à un ḥāǧib (officier militaire) au service 
des Bouyides, tantôt à un agent de même titre mais travaillant pour le calife (Donohue, 2003, p. 207‑208 ; 
sur les différentes fonctions dévolues aux ḥāǧib‑s, voir Morris, « Ḥāǧib », EI3, 2017, en ligne).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad100

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dans la capitale abbasside, de troubles urbains variés. L’année 422/1031 en fut particulièrement 
riche : les chroniqueurs arabes décrivent en détail les nombreux soulèvements et affrontements 
populaires qui eurent lieu à Bagdad tout au long de cette année. Tous ne peuvent cependant 
être attribués au risque de vacance du pouvoir abbasside, puisqu’un certain nombre d’entre 
eux ont précédé la maladie puis la mort du calife.
Plusieurs chroniques irakiennes, toutes écrites plus d’un siècle après les faits, relatent avec force 

détails ces événements. Les récits les plus circonstanciés se trouvent dans le Kitāb al‑Muntaẓam 
fī taʾrīḫ al‑mulūk wa-l-umam (Chronique bien ordonnée de l’histoire des rois et des peuples) 
d’Ibn al‑Ǧawzī (m. 597/1201), le Kitāb al‑Kāmil fī al‑taʾrīḫ (Histoire complète) d’Ibn al‑Aṯīr 
(m. 630/1234), et le Mirʾāt al‑zamān fī taʾrīḫ al‑aʿyān (Miroir des temps, une histoire des 
notables) de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī (m. 654/1256). Ces trois auteurs ont pour caractéristiques 
communes l’appartenance à un maḏhab sunnite ainsi qu’une connaissance directe du cadre 
bagdadien 9. Ces trois récits, littéralement très proches les uns des autres, découlent visiblement 
d’une source commune, selon toute probabilité la chronique de Hilāl al‑Ṣābiʾ (m. 448/1056), 
observateur et acteur de la vie bagdadienne dans la première moitié du ve/xie siècle 10. Ainsi, 
bien que postérieures d’un à deux siècles aux événements rapportés – que les auteurs ne 
comprenaient d’ailleurs qu’imparfaitement, comme en témoignent certaines hésitations quant 
aux dénominations des protagonistes individuels ou collectifs, ou des répétitions ou omissions 
dans certains textes –, ces chroniques sont vraisemblablement fondées sur une source locale 
contemporaine des faits.

9.  Ibn al-Ǧawzī, Bagdadien qui ne quitta Bagdad que pour effectuer le pèlerinage à La Mecque puis en exil 
à la fin de sa vie, consacre une part très importante de son histoire universelle à sa ville natale, au point que 
Claude Cahen qualifie à juste titre cette chronique d’« avant tout bagdadienne » (1986, p. 62). Son petit-fils 
Sibṭ ibn al‑Ǧawzī naquit et grandit à Bagdad, puis s’installa à Damas à la mort de son grand-père. Ibn 
al‑Aṯīr, lui, était résident à Mossoul, mais visita Bagdad à plusieurs reprises. Tous trois avaient donc une 
connaissance, certes à des degrés variés, de la topographie bagdadienne et des composantes sociales et politiques 
de sa population. Le hanbalite Ibn al‑Ǧawzī était un homme de religion maîtrisant différentes disciplines 
traditionnelles (droit, ḥadīṯ, tafsīr), et était connu de ses contemporains pour son rôle de prédicateur populaire 
(wāʿiẓ), de même que son petit‑fils Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, qui abandonna le hanbalisme de son grand-père pour 
le hanafisme, et fut admis dans l’entourage des sultans ayyoubides de son époque. Ibn al‑Aṯīr, dont les 
deux frères s’illustrèrent comme fonctionnaires des dynasties zankide et ayyoubide, bénéficia du patronage 
de l’atabek d’Alep à la fin de sa vie. Sur Ibn al-Ǧawzī, voir Laoust, « Ibn al‑Djawzī », EI2, 1971, p. 775‑776 ; 
Van Renterghem, 2015, p. 298‑301. Sur Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, voir Cahen, « Ibn al‑Djawzī [Sibṭ] », EI2, 1971, 
p. 774‑776 ; Lefèvre‑Thibault, 2014, p. 29‑192. Sur Ibn al‑Aṯīr et son Kitāb al‑Kāmil fī al‑taʾrīḫ, voir Richards, 
2006, p. 1‑5. Les chroniques d’Ibn al‑Ǧawzī et d’Ibn al-Aṯīr bénéficient d’éditions de qualité ; en revanche, le 
Mirʾāt al‑zamān de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, qui ne connut longtemps que des éditions partielles, a fait l’occasion 
de deux éditions récentes, toutes deux fautives et témoignant, de la part des éditeurs, d’une méconnaissance 
du contexte bagdadien. Pour la fin de la période bouyide (années 412‑434/1021‑1043), on peut cependant se 
référer au travail très complet d’édition, de traduction et de commentaire de Clara Lefèvre-Thibault, 2014.
10.  La chronique de Hilāl al-Ṣābiʾ, elle-même continuation du Taǧārib al-umam (L’expérience des nations) de 
Miskawayh (m. 421/1030) jusqu’à l’année 447/1055, n’est conservée que sous la forme de fragments s’arrêtant 
à l’année 393/1002‑1003, mais certains passages perdus ont servi de source aux historiens postérieurs. Sur 
Hilāl al‑Ṣābiʾ, issu d’une lignée de fonctionnaires au service des Abbassides et qui fut lui‑même un employé 
de l’administration bouyide à Bagdad, voir Osti, « Hilāl al‑Ṣābiʾ », EI3, 2017, en ligne.

vanessa van renterghem 101

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Les événements de 422/1031 sont à replacer dans le contexte plus que troublé du règne des 
derniers Bouyides d’Iran et d’Irak 11. En 415/1024 et 416/1025, les morts successives de Sulṭān 
al‑Dawla, émir du Fārs et du Kirmān, puis de son frère Mušarrif al‑Dawla, alors en charge de 
l’Irak et du Ḫūzistān, furent suivies d’une instabilité du pouvoir bouyide, marquée par la rivalité 
entre Ǧalāl al‑Dawla, frère des deux précédents, et son neveu Abū Kalīǧār, fils de Sulṭān al‑Dawla 
(voir la fig. 1). Les militaires turcs présents à Bagdad étaient les véritables maîtres de la ville, et 
intronisaient le prétendant bouyide qui leur garantissait les revenus les plus stables ou les plus 
immédiats. En 418/1027, ils choisirent Ǧalāl al‑Dawla, qui déçut très rapidement leurs attentes 
pécuniaires. Dans le même temps, Abū Kalīǧār et Ǧalāl al‑Dawla se disputaient militairement 
le contrôle des plus importantes villes de la région : Basra, Wāsiṭ et al‑Ahwāz.
C’est dans ce contexte de grande instabilité régionale et locale que débuta l’année 422/1031. 

Le calife al‑Qādir, privé comme ses prédécesseurs des ressources fiscales que les Bouyides avaient 
confisquées, ne possédait pas d’armée propre (en dehors d’une garde personnelle réduite) et ne 
jouait qu’un rôle politique d’arrière‑plan 12, incapable, notamment, de rétablir l’ordre lorsque 
sa capitale se voyait déchirée par des émeutes et révoltes. Plus qu’octogénaire et affaibli par la 
maladie, il mourut à la fin de cette année, après avoir désigné son fils Abū Ǧaʿfar ʿAbd Allāh, 
le futur calife al‑Qāʾim, comme successeur.

Fig. 1.  Arbre généalogique (simplifié) : les derniers Bouyides ayant régné à Bagdad (1re moitié du ve/xie siècle).

11.  Sur les événements complexes des dernières décennies de règne des émirs bouyides en Irak, peu de 
synthèses existent. La trame événementielle est retracée par Kabir (1964, chap. 6), et Busse (1975, p. 296‑304) ; 
voir aussi Zetterstéen, « Djalāl al‑Dawla », EI2, 1965, p. 401‑402 ; Bowen, « Abū Kālīdjār », EI2, 1960, p. 135‑136 ; 
Bosworth, « Sulṭān al‑Dawla », EI2, 1997, p. 889.
12.  Sur le califat abbasside sous le règne des Bouyides, voir Donohue, 2003, chap. 6 (p. 277‑287 sur le règne 
d’al‑Qādir), et Scharfe, 2014 ; sur al‑Qādir, voir aussi Sourdel, « al‑Ḳādir bi‑Llāh », EI2, 1978, p. 394‑395 ; Tholib, 
2002. La politique religieuse de ce calife, qui fit promulguer une profession de foi favorable aux hanbalites, 
a fait l’objet de plusieurs études, à commencer par Makdisi, 1963 ; voir aussi Tholib, 2002, chap. iv ; Gobran, 
2019, p. 2‑59 ; pour une synthèse récente, El‑Hibri, 2021, p. 193‑200.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad102

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.	 Les récits des chroniqueurs

Ibn al-Ǧawzī dépeint de façon quelque peu confuse les événements des premiers mois de 
l’année 422/1031, qui débute sur une première fitna opposant les ʿayyār‑s aux habitants du 
Karḫ, en grande partie chiites, et qui comptaient de nombreux commerçants :

وأقام  فهربوا  وطلبوهم  بالعيارين  ال�كرخ  أهل  وثار  أمتعة كثيرة  فأخذت  الأكسية  أصحاب  في  عملة  عملت  وفي صفر: 

التجار على إغلاق دكاكينهم والمبيت في أسواقهم، وراسلوا حاجب الحجاب وسألوه أن يندب إلى المعونة من يعاونونهم 

على إصلاح البلد، فأعيد أبو محمد النسوي إلى العمل، فوجدوا أحد العيارين فقتلوه ونهبت الدار التي استتر فيها، ثم 
قوى العيارون وهرب ابن النسوي، وعادت الفتن. 1 

En ṣafar [février 1031] : un vol eut lieu contre les Gens du manteau 14, et beaucoup de [leurs] biens 
furent pillés. Les gens du Karḫ se soulevèrent 15 [alors] contre les ʿayyār‑s. Ils se mirent à les 
débusquer, et les ʿayyār‑s s’enfuirent. Les commerçants entreprirent de fermer leurs boutiques 
et de passer la nuit dans leurs marchés. Ils écrivirent au chef ḥāǧib (ḥāǧib al‑ḥuǧǧāb 16) pour lui 
demander d’adjoindre à la police (maʿūna) des renforts, afin de les aider à rétablir l’ordre dans la 
ville. Abū Muḥammad al‑Nasawī 17 fut renommé à son poste [de chef de la police]. Ils trouvèrent 
l’un des ʿ ayyār‑s et le tuèrent ; la maison où il s’était caché fut pillée. Par la suite, les ʿ ayyār‑s prirent 
le dessus, Ibn al‑Nasawī s’enfuit, et les fitna‑s reprirent [de plus belle].

Le mois suivant, une émeute éclata entre sunnites et chiites. Elle avait été provoquée par 
une procession scandant des slogans sunnites qui traversa triomphalement différents quartiers 
de la ville, défilant notamment au Karḫ et déclenchant la colère des habitants 18. Une fois n’est 
pas coutume, l’émeute puisait ses racines hors du contexte bagdadien, en écho de lointains 

13.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 213.
14.  Aṣḥāb al-aksiya, littéralement « Gens des vêtements ». Je comprends ici cette expression comme synonyme 
de aṣḥāb al‑kisāʾ, ou ahl al‑kisāʾ, « Gens du manteau », formule désignant chez les chiites la famille proche de 
ʿAlī b. Abī Ṭālib et ses descendants, c’est-à-dire la branche alide des Ahl al‑bayt (Daftary, « Ahl al-Kisāʾ », EI3, 
2008, en ligne ; Goldziher et al., « Ahl al‑Bayt », EI2, 1960, p. 265‑266). Un passage postérieur d’Ibn al‑Ǧawzī, 
redondant avec celui‑ci (voir infra), identifie les Aṣḥāb al‑aksiya comme un groupe chiite.
15.  Le verbe employé ici est ṯāra : se déclencher, « s’élever (se dit du tumulte) » (dictionnaire Kazimirski).
16.  Le ḥāǧib al-ḥuǧǧāb, ou chef ḥāǧib, était un militaire au service du grand émir bouyide ; le titre semble 
avoir été dévolu aux militaires turcs, et non aux Daylamites (Donohue, 2003, p. 196).
17.  Chef de la police (ṣāḥib al-maʿūna) de Bagdad de sinistre mémoire, lié aux ʿ ayyār‑s (ainsi, quelques mois 
avant les faits rapportés ici, en raǧab 421/juillet 1030, al‑Nasawī, qui venait d’être nommé chef de la police, 
recruta comme auxiliaires un groupe de ʿayyār‑s ; Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam XV, p. 207) et ne rechignant 
devant aucune action violente dans le but de s’enrichir. Les Bagdadiens réclamèrent sa destitution à maintes 
reprises. Voir infra ; Cahen, « Futuwwa », EI2, 1965, p. 983‑987.
18.  L’événement est brièvement résumé par Stewart (1998, p. 123), pour illustrer les attaques subies par les 
chiites de Bagdad de la part de leurs contemporains sunnites ; il est évoqué un peu plus en détails par Tor 
(2007, p. 281), qui traduit une partie de la description de l’émeute livrée par Ibn al‑Aṯīr.

vanessa van renterghem 103

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


événements qui s’étaient déroulés peu auparavant dans le Diyār Muḍar et venaient d’être connus 
à Bagdad. La ville d’al‑Ruhāʾ (Édesse), jusqu’alors sous le pouvoir d’une petite dynastie locale, 
celle des Banū Numayr, dans un contexte de rivalité avec les Marwānides du Diyār Bakr, avait 
été prise par le protospathaire byzantin Georges Maniakes 19. Cette perte territoriale pour les 
pays d’Islam, aux confins de l’Empire byzantin, eut des répercussions inattendues à Bagdad, 
occasionnant une émeute de grande ampleur lorsqu’un mystérieux soufi obtint du calife 
l’autorisation de proclamer le départ d’une troupe improvisée de Bagdadiens pour mener le 
ǧihād contre les Byzantins. Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, qui n’évoque pas l’épisode de ṣafar, relate ainsi 
l’événement :

وفي ربيع الأول : تجدَّدت ببغداد فتنةٌ عظيمةٌ، وسببهُا أنّ الحركي الصوفي طلب الجهاد من الخليفة، فأذنَِ له، وأُعطيَ 

المنُجْوقَ والمنشور بذلك من دار الخلافة، فاجتمع إليه لفيفٌ كثيرٌ، وعبر إلى جامع المنصور للصلاة فيه وقراءة المنشور، 

ه عليه، فخرج إليهم أهل ال�كرَخْ،  فاجتاز بالمحالِّ الغربية – وبين يديه العامة – بالسلاح، وأعلنوا بذكر أبي بكر رضوان ال���ل

المرتضى،  دارُ  ونهُبِتَْ  الصلاةُ،  ومنُعِتَِ  القتالُ،  النفيرَ، ووقع  النفيرَ  الناسُ :  ونادى  المنُجْوقَ،  ومزَّقوا  الفتنةُ،  وثارتِ 

ةٍ  خُطَّ على  ال�كرَخِْ  أهلُ  وأشرف  العساكرُ،  وركبتَِ  ال�كرَخُْ،  واحترق  الحربُ،  ووقعتِ  جيرانه،  الأتراك  له  واحتمى 

فركبَ  المنُجوق،  تمزيقَ  إليهم  ونسبََ  إنكاراً عظيماً،  عليهم  وأنكر  والإسْفهَسلارية،  الملك  إلى  الخليفةُ  فكتب  عظيمةٍ، 

الوزيرُ، ودخل بين الصفيَّن، فجاءته آجُرةٌَّ في صدره، وسقطَتْ عمِامتهُ من رأسه، وعاد موهوناً، وقتُلَِ جماعةٌ من أهل 
ال�كرَخِْ ومن الأتراك، وقتُلَِ الغازي، واحترق الجانبُّ الغربيُّ، وكان السبب سقوطَ هيبة السلطنة. 2 

19.  Honigmann et al., « al-Ruhā », EI2, 1995, p. 607-610. Cet événement est détaillé par Sibṭ ibn al-Ǧawzī, 
Mirʾāt al‑zamān, éd. al-Ḫinn et al-Ḫarrāṭ, XVIII, p. 373 ; éd. al-Ǧabbūrī, XII, p. 153 ; éd. Lefèvre-Thibault, 
p. 657‑664, et Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 743-744.
20.  Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān, éd. al‑Ḫinn et al‑Ḫarrāṭ, XVIII, p. 373 ; voir aussi éd. al-Ǧabbūrī, XII, 
p. 150. Clara Lefèvre‑Thibault propose une édition et une traduction du même passage, qui diffère peu de 
la mienne (2014, II, p. 641‑644). Le même événement est rapporté par Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, 
p. 213‑215 ; Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 748‑749. Une version presque aussi détaillée se trouve dans le Taʾrīḫ 
al‑islām d’al‑Ḏahabī (XXIX, p. 9-10), ainsi qu’une mention abrégée chez Ibn Kaṯīr (al‑Bidāya wa‑l‑nihāya XV, 
p. 636) et Ibn Ḫaldūn (Taʾrīḫ IV, p. 642).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad104

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


En rabīʿ 1 [mars 1031] se produisit à nouveau 21 à Bagdad une grande fitna 22. La cause en était 
que le soufi al‑Ḥarakī 23 demanda au calife [l’autorisation] de partir en expédition guerrière 24. Il 
reçut cette autorisation, et on lui remit un étendard 25 et un décret 26 en ce sens, provenant du 
Dār al‑Ḫilāfa 27. Une grande foule se rallia à lui. Il traversa [le Tigre] pour aller accomplir la prière 
et lire [publiquement] le décret à la mosquée d’al‑Manṣūr 28. [En chemin], il traversa les quartiers 

21.  Le verbe employé est taǧaddada, « se renouveler, reprendre », donnant l’idée qu’il s’agit de la résurgence 
d’une émeute antérieure. Bagdad avait en effet été le théâtre, dans les années précédentes, de différents troubles 
et soulèvements urbains relatés par les mêmes chroniques : exactions des ʿayyār‑s en 416/1026, 420/1029 
et 421/1030, suivies d’une révolte des habitants des quartiers touchés, affrontements entre militaires turcs et 
ʿayyār‑s l’année suivante, débouchant sur le pillage et l’incendie du Karḫ par les Turcs, agitation de ces mêmes 
Turcs mécontents du malik Ǧalāl al‑Dawla, affrontements entre sunnites et chiites autour des festivités ou 
pratiques chiites en 420/1029 et 421/1030, etc.
22.  Ibn al-Ǧawzī et Ibn Kaṯīr la décrivent comme une fitna « entre sunnites et rāfiḍites » (al-Muntaẓam XV, 
p. 213 et al‑Bidāya XV, p. 636) ; Ibn al‑Aṯīr, moins anti-chiite, utilise un terme plus neutre et la décrit comme 
« une fitna entre sunnites et chiites » (al‑Kāmil VII, p. 748).
23.  Sic. Le même personnage est nommé al-Ḫazlaǧī par Ibn al‑Ǧawzī (al‑Muntaẓam XV, p. 213) et al‑Ḥaramī 
par al‑Ḏahabī (Taʾrīḫ al‑islām XXIX, p. 9) ; Ibn al‑Aṯīr se garde de lui attribuer un autre nom que son laqab 
d’al‑Maḏkūr, précisé par toutes les sources en dehors de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī. Les déformations de la nisba du 
personnage plaident en faveur de son caractère obscur. Louis Massignon interprète la leçon d’Ibn al-Ǧawzī 
sous la forme al‑Ḫalaǧī, « Qarluq » (1953 [éd. 1969], p. 447, note 3). Il faudrait donc voir dans ce personnage 
un Turc originaire de l’Asie centrale. Je n’ai pu, quoi qu’il en soit, l’identifier.
24.  Éd. al‑Ǧabbūrī, XII, p. 150 et éd. al‑Ḫinn et al‑Ḫarrāṭ, XVIII, p. 373 : al‑ǧihād. Les autres auteurs utilisent 
le synonyme ġazw. Selon le droit musulman, seul le calife peut appeler au ǧihād ; le muǧāhid individuel, ici 
représenté par le mystérieux soufi, doit donc lui demander l’autorisation officielle de lever des troupes ou 
de rassembler des volontaires dans ce but, autorisation matérialisée par un document issu de la chancellerie 
abbasside. Ġazw peut être employé dans les sources médiévales comme synonyme de ǧihād ou encore du 
fait d’« ordonner le bien et interdire le mal » (al-amr bi-l-maʿrūf wa-l-nahī ʿan al-munkar) (Cook, « Ghazw », 
EI3, 2013, en ligne).
25.  Le terme employé, munǧūq, ne figure pas dans les dictionnaires arabes et vient du turc où il signifie 
« perle » ou « collier, ornement de perles » (Bosworth, 2001, p. 308 ; turc moderne boncuk). En persan, les 
dictionnaires modernes donnent le sens d’un élément d’enseigne, de bannière ou d’étendard (« The ball or 
spear‑head of a banner gilded. A flag hoisted on a turret as a signal for public payer », dict. Johnson, 1852 ; 
« The ball or spear‑head of a banner gilded; […] a flag », dict. Steingass, 1892). Les éditeurs du Mirʾāt al‑zamān 
confirment cette signification en note (rāya, drapeau ou étendard) ; ce sens est cohérent avec la suite du texte, 
qui précise que cet étendard fut déchiré au cours de l’émeute. Les éditeurs d’Ibn al‑Ǧawzī ont transcrit 
manḥūq, qui ne fait pas plus sens (al‑Muntaẓam XV, p. 213). Ibn al‑Aṯīr donne pour leçon ʿalam, drapeau, 
dissipant tout contresens potentiel (al‑Kāmil VII, p. 748). Le terme munǧūq apparaît régulièrement dans 
les chroniques arabes pour désigner les bannières, sans doute brodées de perles, utilisées par les chiites de 
Bagdad lors des processions de ʿāšūrāʾ.
26.  Manšūr : terme utilisé pour désigner les décrets officiels issus de la chancellerie abbasside.
27.  Les palais ainsi que les administrations réduites conservées par les califes abbassides à l’époque bouyide 
se situaient dans le complexe palatial nommé Dār al‑Ḫilāfa, « Palais du califat », situé sur les bords du Tigre, 
au sud de la rive orientale de Bagdad. Voir la carte (fig. 3).
28.  Ǧāmiʿ al-Manṣūr, la mosquée d’al-Manṣūr, aussi appelée Ǧāmiʿ al‑Madīna (mosquée de la Ville [ronde]), 
était la plus ancienne mosquée de Bagdad. Autrefois située au cœur de la « Ville ronde » fondée par le calife 
Abū Ǧaʿfar al‑Manṣūr, elle demeura l’une des mosquées‑ǧāmiʿ-s en activité sur la rive occidentale bien après la 
disparition des remparts de la Ville ronde. Il fallait, pour atteindre Ǧāmiʿ al‑Manṣūr à partir du Dār al‑Ḫilāfa, 

vanessa van renterghem 105

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de la rive occidentale 29, précédé du petit peuple 30 en armes. Ils se mirent à invoquer ouvertement 
Abū Bakr 31 – que Dieu soit satisfait de lui ! Les habitants du Karḫ les assaillirent, et une fitna se 
déclencha. [Les habitants du Karḫ] lacérèrent l’étendard ; les gens crièrent « Aux armes ! », et des 
affrontements (qitāl) se produisirent. La prière ne put avoir lieu. La demeure du [šarīf] al‑Murtaḍā 32 

fut pillée ; lui‑même fut protégé par ses voisins turcs. Une [véritable] guerre se déclencha 33. Le Karḫ 
fut incendié, les militaires (ʿasākir) arrivèrent à cheval, et les habitants du Karḫ encoururent un 
grand danger 34. Le calife écrivit au souverain 35 [bouyide] et aux grands émirs de la iṣfahsalāriyya 36, 

traverser le Tigre sur le pont de bateaux situé face aux palais califaux, puis traverser les quartiers de la rive 
occidentale situés dans la prolongation du pont. Voir la carte (fig. 3).
29.  Lecture fautive dans l’édition d’al-Ḫinn et al-Ḫarrāṭ : al‑maḥāll al‑ʿarabiyya pour al-maḥāll al-ġarbiyya 
(XVIII, p. 373). Le plus important des quartiers de la rive occidentale était celui du Karḫ, à la forte composante 
chiite. Ibn al-Ǧawzī détaille l’itinéraire emprunté par la procession : de Bāb al‑Šaʿīr, au débouché de l’ancien 
pont de bateau sur le Tigre, au sud de l’embouchure du canal du Ṣarāt, à al-Ṭāq al‑Ḥarrānī, l’une des entrées 
du quartier de Bāb al‑Baṣra (al‑Muntaẓam XV, p. 214). Voir la carte (fig. 3) pour la localisation de ces quartiers.
30.  Al-ʿāmma. Ibn al‑Ǧawzī offre comme variante al‑riǧāl, « les hommes », à savoir les piétons, par opposition 
aux cavaliers (al‑Muntaẓam XV, p. 214).
31.  Ibn al-Ǧawzī : « Abū Bakr et ʿUmar [ibn al‑Ḫaṭṭāb] » (al‑Muntaẓam XV, p. 214). L’auteur hanbalite 
ajoute que les manifestants criaient : « Aujourd’hui est un jour de conquêtes » (yawm maġāzī, al‑Muntaẓam XV, 
p. 214). Deborah Tor rappelle que le terme yawm est ici à comprendre dans son sens archaïque et belliqueux de 
« bataille » (2007, p. 281, n. 123), sens confirmé par la version d’Ibn al‑Aṯīr qui rapporte un slogan très offensif 
envers la population chiite des quartiers traversés : « C’est aujourd’hui le jour de Muʿāwiya » (al‑Kāmil VII, 
p. 748). Ibn al‑Aṯīr se montrant dans l’ensemble moins anti‑chiite qu’Ibn al‑Ǧawzī et son petit-fils, il est 
probable que l’attaque des gens du Karḫ ait été une réponse à cette provocation des volontaires sunnites du 
ǧihād recrutés par le soufi‑ġāzī. 
32.  Le šarīf al-Murtaḍā (m. 436/1044), lettré et théologien duodécimain de lignage alide, avait succédé à son 
frère le šarīf al-Raḍī (m. 407/1016) au poste de représentant ou syndic des Ṭālibides (naqīb al‑Ṭālibiyyīn). 
Il était l’une des principales autorités religieuses du chiisme imamite bagdadien et jouissait de la faveur des 
souverains et vizirs bouyides, tout en maintenant de bonnes relations avec les Abbassides (Brockelmann, 
« al‑Sharīf al‑Murtaḍā », EI2, 1998, p. 351 ; Tholib, 2002, p. 224-226 ; Abdulsater, 2017, chap. 1 ; Neggaz, 
2019, p. 295‑296). Il tirait sa grande richesse de possessions foncières situées sur l’Euphrate, entre Bagdad et 
Kerbala (Abdulsater, 2017, p. 20). Sa résidence, située au Karḫ et qui passait pour abriter une bibliothèque 
de 80 000 volumes, fut vandalisée plusieurs fois, non seulement en 422/1031, mais également en 416/1025 
et 425/1033. Al‑Murtaḍā joua à plusieurs reprises un rôle de représentant auprès des autorités politiques, 
que ce soit pour plaider la cause de son quartier dévasté par les ʿayyār-s ou celle des pratiques religieuses de 
la communauté duodécimaine de la rive occidentale de Bagdad (Abdulsater, 2017, p. 19‑20).
33.  Wa-waqaʿat al-ḥarb ; le terme ḥarb dénote une intensité plus forte que le simple combat ou affrontement 
armé rencontré plus haut, qitāl.
34.  Ašrafa ahl al-Karḫ ʿalā ḫiṭṭatin ʿaẓīmatin. Cette expression est employée dans le même sens par Sibṭ 
ibn al‑Ǧawzī dans d’autres passages du Mirʾāt al‑zamān.
35.  Le titre de malik, « roi », est accordé par les sources au souverain bouyide en titre, à l’époque Ǧalāl al‑Dawla.
36.  Le titre de isfahsalār ou iṣfahsalār, désignant dans le monde persan un « chef d’armée » (Bosworth, Digby, 
« Ispahsālār, Sipahsālār », EI2, 1978, p. 217‑219), était à l’époque bouyide surtout décerné aux commandants 
daylamites (Donohue, 2003, p. 197). Al‑isfahsalāriyya désignerait donc soit un groupe d’émirs daylamites, soit 
un groupe de commandants sans distinction d’origine ethnique (voir la discussion proposée par Donohue, 
2003, p. 199).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad106

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


leur reprochant très vivement [tout ce qui s’était produit] ; il leur imputait le fait que son étendard 37 

eût été déchiré. Le vizir 38 s’interposa, à cheval, entre les deux camps. Une brique 39 l’atteignit à la 
poitrine, et son turban chut de sa tête ; il en revint diminué 40. Un groupe d’habitants du Karḫ fut 
tué, ainsi que quelques Turcs. Le meneur 41 aussi trouva la mort, et la rive occidentale fut incendiée. 
La [vraie] raison de tout cela, c’est que le pouvoir n’avait plus aucune autorité 42.

Ibn al‑Ǧawzī offre quelques détails supplémentaires sur le déroulement de cette fitna, ses 
conséquences et la façon dont la situation finit par rentrer dans l’ordre :

ونهبت دور اليهود وخانتاراتهم، وطلبوا لأنه قيل عنهم إنهم أعانوا أهل ال�كرخ، فلما كان من الغد اجتمع عامة أهل 

السنة من الجانبين، وانضاف إليهم كثير من الأتراك وقصدوا ال�كرخ، فأحرقوا وهدموا الأسواق، وأشرف أهل ال�كرخ 

على خطة عظيمة]…[، وقتل من أهل ال�كرخ جماعة، وانتهب الغلمان ما قدروا عليه، ثم رتب الوزير قوما منعوا القتال، 
واحترق وخرب من هذه الفتنة سوق العروس، وسوق الأنماط، وسوق الصفارين، وسوق الدقاقين، ومواضع أخرى. 4 

Les maisons des Juifs furent pillées ainsi que leurs boutiques 44 ; ils furent la cible [de ces exactions] 
car on dit qu’ils avaient prêté main-forte aux gens du Karḫ 45. Le lendemain, le petit peuple sunnite 
se rassembla en provenance des deux rives [de Bagdad], rejoint par de très nombreux Turcs. Ils se 
dirigèrent vers le Karḫ, incendièrent et détruisirent les marchés, et les habitants du Karḫ encoururent 
un grand péril. [Puis vient la mention de la lettre du calife et de l’attaque subie par le vizir]. Un groupe 
d’habitants du Karḫ fut tué, et les ġilmān 46 pillèrent tout ce qu’ils purent [dans ce quartier] ; à la suite 

37.  Munǧūq ; Ibn al-Ǧawzī utilise le terme ʿ allāma en précisant que ce dernier avait été confié aux « combattants » 
(ġuzāt) accompagnant le soufi, et ajoute que le calife exigeait que les peines légales (ḥadd) soient infligées aux 
coupables (al‑Muntaẓam XV, p. 214).
38.  Ibn al-Ǧawzī précise : le vizir du malik (souverain bouyide) (al‑Muntaẓam XV, p. 214). Le calife abbasside, 
à l’époque bouyide, n’avait pas de vizir à son service. Sur le vizirat bouyide, voir Donohue, 2003, chap. 2.
39.  La brique cuite, āǧurra, matériau de construction par excellence à Bagdad, était un projectile de choix 
lors des soulèvements populaires. Son grand module (environ 50 cm de côté) et son poids en faisaient une 
arme redoutable, parfois mortelle.
40.  Mawhūn : littéralement « affaibli », mais avec une connotation d’humiliation – double effet, physique et 
moral, du coup de brique reçu et de la chute du turban, camouflet infligé à celui qui le porte.
41.  Mot à mot le guerrier ou conquérant, al‑ġāzī, à savoir le soufi qui se trouvait à l’origine de toute l’affaire.
42.  Wa-kāna al-sabab suqūṭ haybat al‑salṭana. Le terme hayba, qui dénote le respect mêlé de crainte que les sujets 
doivent éprouver envers leur souverain, désigne par métonymie l’autorité exercée par le second sur les premiers. 
Le terme sulṭān, qui désigne essentiellement le calife à l’époque seldjoukide, renvoie ici au détenteur de l’autorité 
temporelle, donc au malik bouyide, et salṭana désigne l’institution politique, en l’occurrence celle de l’émirat.
43.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214.
44.  Bagdad comptait des populations juives ainsi que chrétiennes de différentes obédiences, qui résidaient 
dans différents quartiers de la ville, coexistant avec leurs voisins musulmans.
45.  Même version chez Ibn al-Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 748 ; cette information est absente du récit de 
Sibṭ ibn al‑Ǧawzī.
46.  Le terme ġulām (pl. ġilmān) désigne un jeune homme et/ou un serviteur libre, esclave ou affranchi. Dans 
un contexte militaire, il qualifie des gardes essentiellement turcs, la plupart du temps d’origine servile, et 
peut être synonyme de Atrāk (Turcs).

vanessa van renterghem 107

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de cela, le vizir mit sur pied une troupe qui empêcha les combats [de se poursuivre]. Au cours de 
cette fitna, furent incendiés et ruinés [les quartiers de] Sūq al‑ʿArūs, Sūq al‑Anmāṭ, Sūq al‑Ṣaffārīn, 
Sūq al‑Daqqāqīn 47, ainsi que bien d’autres endroits.

Sans que l’on sache s’il s’agissait de la même fitna ou de simples exactions commises dans 
un contexte de désorganisation complète du contrôle urbain, Ibn al‑Ǧawzī relate ainsi les 
événements des mois suivants :

من حصر  فيه  ما  وأخذوا  ببراثا  الجامع  المسجد  الدعار  من  قوم  الآخر: كبس  ربيع  من  بقين  لثمان  الأحد  ليلة  وفي 

وسجادات، وقلعوا شباكه الحديد، وزاد الاختلاط في هذه الأيام وعاد القتال بين العوام، وكثرت العملات، واجتاز 
سكران بال�كرخ فضرب]بالسيف[ رأس صبي فقلته، ولم يجر في هذه الأشياء إنكار من السلطان لسقوط هيبته. 4 

La nuit du dernier dimanche de rabīʿ 2 [25 avril 1031] : un groupe de mauvais garçons 49 attaqua la 
mosquée‑ǧāmiʿ de Barāṯā 50. Ils y volèrent tapis et nattes, et arrachèrent les grilles de fer [des fenêtres]. 
Le désordre 51 augmenta ces jours-là, et les combats (qitāl) reprirent entre gens du peuple (ʿawāmm). 
Les attaques se multiplièrent. Un homme saoul, traversant le Karḫ, frappa de son épée un enfant à 
la tête et le tua ; or aucune condamnation de tels actes ne vint de la part du souverain 52, qui n’avait 
plus aucune autorité 53.

وفي جمادي الآخرة : قتل العامة الكلال�كي، وكان ينظر قديما في المعونة، وأحرقوه ثم زاد الاختلاط ببسط العوم كثيراً، 

وأثاروا الفتنة ووقع القتال في أصقاع البلد من جانبيه، واقتتل أهل نهر طابق، وأهل القلائين، وأهل ال�كرخ، وأهل 

وأهل  والأساكفة،  الطاق  باب  وأهل  الثلاثاء،  وأهل سوق  السلاح،  أهل سوق  الشرقي  الجانب  باب البصرة، وفي 

العيارون  الفريقين، ودخل  يَحيْىَ والرهادرة، وأهل الفرضة، وأهل درب سليمان حتى قطع الجسر ليفرق بين  سوق 
البلد، وكبسوا أبا محمد النسوي في داره بدرب الزبرج ، وكثر الاستقفاء نهاراً وال�كبس ليلاً. 5 

47.  Respectivement : le marché des mariées, le marché des tapis de selle, le marché des dinandiers et le marché 
des minotiers, selon toute probabilité des sous-ensembles des marchés du Karḫ.
48.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214.
49.  Duʿʿār : vauriens, débauchés, brigands, bandits.
50.  Barāṯā était un faubourg de la rive occidentale de Bagdad, situé à l’est de l’ancienne ville ronde. S’y trouvait 
une mosquée‑ǧāmiʿ chiite, où le calife abbasside avait, deux ans auparavant, tenté d’imposer une ḫuṭba sunnite, 
provoquant la colère des fidèles et de nombreux troubles. Voir les événements de l’année 420/1029, détaillés 
par Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam XV, p. 198‑201.
51.  Iḫtilāṭ, terme utilisé par les chroniqueurs et notamment par Ibn al-Ǧawzī pour décrire l’état de troubles 
permanents dans lequel se trouvait plongée Bagdad au cours de ces années. En conséquence, plus que par 
« confusion », on peut traduire le terme par « désordre » ou même « chaos ».
52.  Le terme utilisé ici est sulṭān.
53.  Li-suqūṭ haybatihi.
54.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214‑215.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad108

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


En ǧumādā 2 [mai‑juin 1031] : le petit peuple (al‑ʿāmma) mit à mort al‑Kalālikī, l’ancien superviseur 
de la police 55, et le brûla. À la suite de cela, le désordre (iḫtilāṭ) s’accentua, car la populace 56 avait 
pris ses aises. Ils déclenchèrent une fitna, et des combats (qitāl) eurent lieu dans l’ensemble des 
quartiers des deux rives. S’entre-combattirent les habitants de Nahr Ṭābiq, d’al-Qallāʾīn, du Karḫ 
et de Bāb al‑Baṣra 57, et sur la rive orientale, les habitants de Sūq al-Silāḥ, de Sūq al-Ṯalāṯāʾ, de 
Bāb al‑Ṭāq, d’al‑Asākifa, de Sūq Yaḥyā 58, d’al‑Rahādira, d’al‑Furḍa et de Darb Sulaymān 59. On 
finit par couper le pont 60, afin de séparer les deux partis. Les ʿayyār‑s pénétrèrent dans la ville ; 
ils attaquèrent Abū Muḥammad al‑Nasawī 61 chez lui, à Darb al‑Zibriǧ 62. Les agressions 63 se 
multiplièrent de jour, et les assauts [contre les maisons] de nuit.

55.  Kāna yanẓur qadīman fī al-maʿūna ; voir aussi Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 748, qui rattache ces événements 
à la fitna de rabīʿ 1.
56.  L’éditeur donne le terme al‑ʿawm ou al‑ʿawmm, que je rectifie en al‑ʿawāmm en raison du sens.
57.  Quartiers de la rive occidentale, situés au sud de l’ancienne Ville ronde. Ces quartiers tiraient leur nom 
des canaux du Karḫ ou d’éléments urbains entre-temps disparus : ainsi, Bāb al-Baṣra désignait à l’époque de 
la fondation de Bagdad la porte sud‑ouest de la Ville ronde. Ces quartiers étaient mitoyens les uns des autres. 
On rencontrait, du nord au sud, Bāb al‑Baṣra, puis [Nahr] al‑Qallāʾīn et Nahr Ṭābiq, tous deux situés à 
l’intérieur du quartier, plus important en superficie, du Karḫ : voir carte (fig. 3). Le Karḫ et Nahr Ṭābiq étaient 
connus pour leur importante population imamite, tandis que les quartiers de Bāb al‑Baṣra et Nahr al‑Qallāʾīn 
comportaient une population majoritairement sunnite, avec une forte coloration hanbalite pour le premier. Il 
est possible qu’il faille comprendre, dans cette énumération de quartiers, que ceux-ci s’opposaient deux à deux : 
Nahr Ṭābiq contre al‑Qallāʾīn, le Karḫ contre Bāb al‑Baṣra, etc.
58.  Les cinq premiers de ces huit quartiers étaient en effet situés sur la rive orientale ; comme leurs homologues 
de la rive occidentale, il s’agissait de zones à la fois peuplées et commerçantes. Le quartier de Bāb al‑Ṭāq 
se trouvait au nord de la rive orientale, au débouché du pont supérieur ; il comprenait le marché nommé 
Sūq Yaḥyā. Le « marché aux armes », Sūq al‑Silāḥ, se trouvait également à proximité, tandis que le « marché 
du mardi », Sūq al‑Ṯalāṯāʾ, le plus important espace commercial de la rive orientale, se trouvait plus au 
sud, en direction du Dār al-Ḫilāfa (voir fig. 3). Le « marché des cordonniers », [Sūq] al‑Asākifa, était situé 
à proximité (ou à l’intérieur) de Sūq al‑Ṯalāṯāʾ ; un quartier homonyme existait aussi au Karḫ. Bāb al‑Ṭāq, 
Sūq Yaḥyā et al‑Furḍā étaient des quartiers à forte population imamite (Neggaz, 2019, p. 299).
59.  Les deux derniers toponymes désignent des quartiers situés sur la partie septentrionale de la rive 
occidentale, au nord du pont supérieur et du quartier d’al‑Ḥarbiyya. Le toponyme al-Furḍa renvoie à un 
port ou un entrepôt sur le Tigre. Le Strange évoque deux endroits portant ce nom, tous deux situés sur la 
rive occidentale : le « port supérieur », ou port de Ǧaʿfar, au débouché de Ḫandaq Ṭāhir sur le Tigre, au nord 
du pont supérieur, et le « port inférieur », ou port du Karḫ, à l’embouchure de Nahr ʿĪsā (1900, p. 51 et 85, 
furḍa étant vocalisé farḍa). Darb Sulaymān étant proche du pont supérieur et de Ḫandaq Ṭāhir, le port cité 
ici est très probablement le « port supérieur ». Je n’ai pu identifier le quartier d’al‑Rahādira.
60.  Probablement le pont « supérieur » ou septentrional, reliant le nord de la rive occidentale (où se trouvaient 
notamment al-Furḍa et, plus au sud, Darb Sulaymān) au nord de la rive orientale (Bāb al‑Ṭāq et Sūq Yaḥyā). 
Les ponts de bateaux qui mettaient en communication les deux rives de Bagdad, constitués de barques reliées 
entre elles par une chaîne métallique, sur lesquelles on posait un plancher de bois, étaient aisés à démonter. 
Une fois le ou les ponts coupés, il était beaucoup plus difficile de traverser : bien que le passage fût encore 
possible en empruntant un bac, les grands mouvements de foule d’une rive à l’autre devenaient impossibles.
61.  Ce personnage, épisodiquement nommé chef de la police (maʿūna), lié aux ʿayyār‑s et célèbre pour sa 
corruption et ses exactions, a été évoqué plus haut.
62.  Je n’ai pu identifier cette rue.
63.  Attaques par derrière, attaques à coup de bâton, embuscades (istiqfāʾ).

vanessa van renterghem 109

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


بها،  إلى داره ومقيماً  الانزعاج وانتقل من كان ملتجئاً  به فوقع  القادر باللهَّ شكاة أرجف  الأيام : لحقت  وفي هذه 
ونقل ما كان فيها من الأموال، وتكلم الغلمان في مطالبة الأمير ولي العهد بمال البيعة، ثم استقل الخليفة مما وجده. 6 

Ces jours-là, le calife al-Qādir bi-Llāh fut pris d’un mal qui fit craindre pour sa vie 65. Cela créa un 
vif émoi 66, et les personnes qui s’étaient réfugiées dans son palais 67 et y résidaient en partirent ; 
[ceux qui y avaient] mis en sécurité leurs biens (amwāl) les reprirent, et les ġilmān parlèrent de 
faire appeler le prince héritier présomptif 68 avec l’argent [qu’il devait distribuer] pour la bayʿa 69. 
Mais par la suite, le calife se rétablit.

À la suite de cet épisode, les ġilmān bagdadiens se plaignirent au calife du souverain 
bouyide Ǧalāl al-Dawla et tentèrent d’obtenir qu’il ne soit plus mentionné dans la ḫuṭba. 
Cette revendication, fréquente, était motivée par le fait que Ǧalāl al-Dawla n’assurait aucune 
solde aux troupes de Bagdad, occasionnant la révolte périodique des ġilmān et de leurs émirs. 
L’un des recours possibles des militaires turcs était d’en appeler au calife, qui seul détenait 
l’autorité symbolique en théorie nécessaire pour nommer ou destituer le malik bouyide ; mais 
al‑Qādir refusa de céder aux exigences des ġilmān, invoquant les conventions (ʿuhūd) qui 
le liaient à Ǧalāl al‑Dawla. La situation restait cependant tendue à Bagdad, où les conflits 
confessionnels, tout autant que les exactions des ʿayyār‑s et les révoltes populaires contre ces 
derniers, formaient un arrière‑plan d’agitation sociale et de confusion. La focalisation des 
ġilmān turcs sur le fait d’obtenir de l’argent des prétendants bouyides laissait les habitants 
de la ville en proie aux déprédations des ʿayyār-s et des émeutiers, car en cas de révolte ou 
de pillages de grande ampleur, les instances de contrôle urbain dépendaient du renfort des 
troupes cantonnées à Bagdad.
Dans ce contexte explosif, le moindre événement de la vie urbaine pouvait déclencher 

des émeutes, avec leur cortège de pillages, d’incendies et de victimes civiles. Ibn al‑Aṯīr laisse 
entrevoir, sans les décrire en détail, les conséquences en termes de désordres urbains que pouvait 
engendrer la perte de pouvoir politique et économique du souverain bouyide Ǧalāl al‑Dawla 
qui, en geste de démission autant que de faillite, en fut réduit à libérer ses chevaux, symboles 
de son statut militaire et de sa richesse :

64.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 215.
65.  Mot à mot : qui fit circuler des rumeurs à son propos (arǧafa bihi).
66.  Inziʿāǧ : inquiétude, trouble, émoi, agitation.
67.  Fī dārihi, c’est-à-dire dans le Dār al-Ḫilāfa, le complexe palatial abbasside situé sur la rive orientale du 
Tigre et protégé par une enceinte. Le Dār al-Ḫilāfa servait de lieu protégé (ḥarīm), et les Bagdadiens avaient 
l’habitude de s’y mettre à l’abri ainsi que leurs biens lorsque les circonstances laissaient redouter pillages ou 
attaques sur leurs quartiers.
68.  Al-amīr walī al-ʿahd, fils du calife en titre, et récemment imposé comme héritier présomptif par les 
émirs de Bagdad (voir les événements de l’année 421/1030 dans les chroniques, par exemple Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam XV, p. 206).
69.  Il s’agit de la gratification distribuée aux troupes par un nouveau calife lors de sa cérémonie d’intronisation, 
en récompense du serment d’allégeance, bayʿa, de ses sujets.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad110

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


بغِيَرِْ  المْيَدْاَنِ  فيِ  داَبةًَّ، وسََيبَّهَاَ  خَمسَْ عشَْرَةَ  الإِْصْطَبلِْ، وهَِيَ  منَِ  دوَاَبهَُّ  وْلةَِ  الدَّ المْلَكُِ جَلاَلُ  أَخْرجََ  وفَيِهاَ، فيِ رجََبٍ، 

دوَاَبهَُّ  يلَتْمَسُِونَ  كَانوُا  الأَْترْاَكَ  أَنَّ  واَلثاَّنيِ  العْلَفِْ،  عدَمَُ  أَحَدهُمُاَ  لسَِببَيَنِْ:  ذلَكَِ  فعَلََ  علَفٍَ،  ولَاَ  حَافظٍِ،  ولَاَ  سَائسٍِ، 

ويَطَْلبُوُنهَاَ كَثيِراً، فضََجِرَ منِهْمُْ، فأََخْرجََهاَ وقَاَلَ : هذَهِِ دوَاَبيِّ منِهْاَ : خَمسٌْ لمِرَكُْوبيِ، واَلبْاَقيِ لأَِصْحاَبيِ، ثمَُّ صَرَفَ حَواَشِيهَُ، 

واَلْجنُدِْ وعَظَُمَ الأَْمرُْ، وظََهرََ  بيَنَْ العْاَمةَِّ  لاِنقْطَِاعِ الْجاَريِ لهَُ، فثَاَرتَْ لذِلَكَِ فتِنْةٌَ  وفَرَاَّشِيهِ، وأََتبْاَعهَُ، وأََغْلقََ باَبَ داَرهِِ 
العْيََّارُونَ. 7 

Cette année-là, en raǧab [juin-juillet 1031] : Ǧalāl al‑Dawla fit sortir ses montures de [ses] écuries ; 
il y en avait quinze. Il les lâcha en liberté dans l’hippodrome (al‑maydān), sans personne pour 
les conduire ni les surveiller, et sans fourrage. Il fit cela pour deux raisons : tout d’abord, par 
manque de fourrage ; mais aussi parce que les Turcs lui réclamaient continûment ses montures, 
avec insistance, et qu’il en était exaspéré. Il les libéra donc, déclarant : « Voici mes cavales ; cinq 
que je monte personnellement, et les autres pour mes compagnons (aṣḥabī) ». Puis il licencia sa 
suite, ses domestiques et ses dépendants, et ferma la porte de son palais car ses revenus s’étaient 
taris. À la suite de cela, une fitna se déclencha entre le peuple (ʿāmma) et l’armée (ǧund), l’affaire 
prit d’énormes proportions, et les ʿayyār‑s firent leur apparition.

Le récit d’Ibn al‑Aṯīr ne donne pas plus de précisions sur les exactions des ʿayyār‑s ainsi 
revenus sur le devant de la scène bagdadienne, ni sur la nature de l’émeute qui avait opposé les 
militaires à la population bagdadienne ; il s’agissait probablement de combats pour s’approprier 
les précieuses montures du Bouyide ruiné. Ibn al‑Aṯīr indique qu’à la suite de cette fitna, les 
militaires obtinrent finalement du calife ce qu’ils lui réclamaient depuis quelque temps, à savoir 
que Ǧalāl al‑Dawla fût exclu de la ḫuṭba, en expression de sa déchéance politique.
La situation resta précaire les mois suivants. Ibn al‑Ǧawzī témoigne de la grande tension 

qui régnait lors d’une période en théorie doublement marquée par des festivités : celles du 
Mihraǧān persan 71 et celles de la fin du mois de ramaḍān.

الطبالون  الرسم، وقد كان  به  له دبدبة على ما جرى  السلطان فيه ولا ضرب  المهرجان في رمضان فلم يجلس  وكان 

انصرفوا قبل ذلك بأيام وقطعوا ضرب الطبل في أوقات الصلوات وذلك لانقطاع الاقامة عنهم وعن الحواشي، ثم 

وقع عيد الفطر فجرت الحال على مثل هذه ]السبيل[، ولم يركب إلى الجامع والمصليان صاحب المعونة، ولا ضرب 

بوق، ولا نشر علم، ولا أظهرت زينة، وزاد الاختلاط ووقعت الفتنة بين العوام، وأحرقت سوق الخراطين، ومدبغة 

الجلود، وقبلها سوق القلائين، وكثر الاستقفاء وال�كبسات، ثم حدث في شوال فتنة بين أصحاب الأكسية وأصحاب 
الخلقان أشفى منها أهل ال�كرخ على خطر عظيم، والفريقان متفقان على مذهب التشيع. 7 

70.  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 751.
71.  Sur cette fête d’origine mazdéenne, célébrée aux alentours de l’équinoxe d’automne, et son adaptation dans 
l’Irak abbasside, voir Calmard, « Mihradjān », EI2, 1990, p. 15‑20. Sur le caractère princier des célébrations 
de Mihraǧān, et de celles, symétriques, de Nawrūz à l’époque abbasside, voir Borroni, 2017, p. 38‑57.
72.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 216.

vanessa van renterghem 111

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le Mihraǧān [cette année-là] survint pendant le mois de ramaḍān [août‑septembre 1031]. 
Contrairement à la coutume, le souverain (al‑sulṭān) ne tint pas audience, et on ne fit pas résonner 
les tambours (al‑dabdaba) en son honneur. Les joueurs de percussions (ṭabbālūn) avaient quitté 
[leur fonction] plusieurs jours auparavant et avaient cessé de faire résonner les tambours à l’heure 
des prières, car leurs salaires n’étaient plus payés, de même que ceux [des gardes] de la suite 
(ḥawāšī). Puis vint la fête de la rupture du jeûne (ʿīd al‑fiṭr), et la situation se poursuivit de même. 
Le chef de la police (ṣāḥib al-maʿūna) ne vint pas [avec ses hommes s’assurer de la sécurité de] 
la grande mosquée ni des deux oratoires (muṣallayān) ; aucune trompe (būq) ne résonna, on ne 
déploya aucun drapeau, ni ne suspendit d’ornement. Le désordre (iḫtilāṭ) augmenta encore, et une 
fitna éclata au sein de la populace (bayna al‑ʿawāmm). Plusieurs quartiers furent incendiés, dont le 
Sūq al-Ḫarrāṭīn 73, la tannerie des cuirs, et avant elle le Sūq al‑Qallāʾīn 74. Embuscades et assauts 
de maisons étaient monnaie courante. Puis, en šawwāl, une fitna eut lieu entre Gens du manteau 75 

et Gens des guenilles 76, raison pour laquelle les habitants du Karḫ coururent un grand péril ; les 
deux factions appartenaient au maḏhab chiite.

On s’aperçoit ici d’un défaut de composition dans la chronique d’Ibn al‑Ǧawzī, l’auteur 
répétant la mention d’un événement déjà évoqué au début de la même année, et utilisant 
presque mot pour mot la formule qu’il avait déjà employée pour décrire la situation critique 
dans laquelle s’étaient trouvés les habitants du Karḫ lors de la fitna du mois de rabīʿ 1. Ce point 
nous offre quelques indices sur les méthodes de l’écriture historique chez Ibn al‑Ǧawzī, soit 
que ce dernier ait eu accès à deux sources rapportant un même événement avec une chronologie 
légèrement différente (l’incident étant signalé au mois de ṣafar dans la première version, au mois 
de šawwāl dans la seconde), soit qu’il ait confondu en un seul plusieurs événements distincts 
(la fitna du Mihraǧān et celle de ṣafar). Dans les deux cas, le texte montre un défaut d’attention 
de la part d’Ibn al‑Ǧawzī, ce qui n’a rien pour surprendre de la part d’un auteur extrêmement 
prolixe, à qui certains contemporains reprochaient d’écrire trop vite et de ne pas se relire 77.

Les événements des derniers mois de l’année, tels que rapportés par le chroniqueur 
hanbalite, laissent voir une situation toujours aussi fragile, secouée par de nouveaux troubles 
et soulèvements :

73.  Le « marché des tourneurs [de bois] », que je n’ai pu localiser.
74.  Le « marché des frituriers », sans doute situé à proximité du canal (nahr) et du quartier du même nom, 
sur la rive occidentale.
75.  Aṣḥāb al-aksiya, sans doute pour aṣḥāb al-kisāʾ. Voir la note 14.
76.  Ahl al-ḫulqān. Je n’ai pu identifier ce groupe ; l’édition d’Ibn al‑Aṯīr donne une variante, aṣḥāb al‑ḫilʿān, 
au ductus consonantique proche. Les deux auteurs précisent qu’il s’agit de deux groupes ou courants chiites.
77.  Ibn Raǧab (m. 795/1393), biographe hanbalite tardif d’Ibn al‑Ǧawzī, notait, à la suite de nombreux éloges 
décernés au maître bagdadien, que certains lui reprochaient « les nombreuses erreurs contenues dans ses 
traités. La raison en est évidente, car il multipliait les ouvrages ; et lorsqu’il avait fini d’écrire un livre, au lieu 
de le relire, il s’absorbait [immédiatement] dans un autre. […] Pour cette raison, on a rapporté qu’il disait 
[à propos de lui‑même] : “Je suis un compilateur, et non un auteur” (anā murattibun, wa‑lastu bi‑muṣannifin) » 
(Ḏayl I, p. 412).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad112

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


وثارت في هذا الوقت فتنة بين الغلمان، فمالت العوام إلى بعضهم فأوقعوا بهم وأخذوا سلاحهم، ثم نودي في ال�كرخ 

بإخافة العيارين وبإحلالهم يومين، فلما كان الليل اجتمعوا وكانوا نحواً من خمسين ووقفوا على دجلة بإزاء دار الممل�كة 

وعليهم السلاح وبين أيديهم المشاعل، وصاحوا بعد الدعاء للملك بأنا يا مولانا عبيدك العيارون، وما نريد ابن النسوي 

والياً علينا فإن عدل عنه وإلا أحرقنا وأفسدنا، وانصرفوا فخرج قوم منهم إلى السواد، ثم طلبوا فهربوا، ثم عادوا إلى 
ال�كبسات والعملات. 7 

Au même moment, une fitna se déclencha entre les ġilmān. La populace (al‑ʿawāmm) prit le parti 
de certains d’entre eux ; ils leur tendirent une embuscade et s’emparèrent de leurs armes. Puis 
l’on proclama au Karḫ une action d’intimidation contre les ʿayyār‑s, et que [leur sang] était rendu 
licite pour une durée de deux jours. Lorsque la nuit vint, ils se rassemblèrent ; ils étaient près d’une 
cinquantaine. Ils se tinrent sur le bord du Tigre, en face du Palais bouyide (Dār al‑Mamlaka) ; 
ils étaient armés et portaient des flambeaux. Ils crièrent des invocations en faveur du souverain 
[bouyide] (al‑malik), proclamant : « Ô notre maître, les ʿ ayyār‑s sont tes esclaves ! Nous ne voulons 
pas d’al‑Nasawī comme responsable 79 ; qu’il soit destitué, sans quoi nous incendierons et sèmerons 
le trouble (fasād) ». Puis ils se retirèrent. Une partie d’entre eux prit la direction du Sawād 80, mais 
ils furent poursuivis et s’enfuirent ; par la suite, ils reprirent attaques et embuscades.

وفي أول ذي الحجة : جرت فتنة وقتال شديد على القنطرتين العتيقة والجديدة، واعترض أهل باب البصرة قوماً من القميين 
لزيارة المشهدين بال�كوفة والحائر، وقتلوا منهم ثلاثة نفر، وجرحوا آخرين، وامتنعت زيارة المشهد بمقابر قريش يومئذ. 8 

Début ḏū al‑ḥiǧǧa [novembre 1031] : une fitna se déclencha, et de violents combats (qitāl šadīd) 
eurent lieu sur les deux ponts, le Vieux pont et le Pont neuf 82. Les habitants de Bāb al‑Baṣra 

78.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 216.
79.  Mā nurīd Ibn Nasawī wāliyyan ʿalaynā. Le terme employé ici, wālī, désigne en général le gouverneur 
d’une ville, fonction en théorie distincte de celle de chef de la police. Sans doute ne faut‑il pas prendre au 
pied de la lettre la formulation d’Ibn al-Ǧawzī mais la comprendre comme une expression de la puissance 
localement acquise par Ibn al‑Nasawī, dans un contexte général d’effritement du pouvoir, tant bouyide 
qu’abbasside. Il n’en reste pas moins que le terme wālī désigne clairement une personne nommée par les 
autorités politiques, ici bouyides.
80.  Le Sawād était la région agricole fertile entourant Bagdad, où de nombreux villages pouvaient devenir 
l’objet des pillages des ʿayyār‑s.
81.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 216.
82.  Al-Qanṭara al-ʿatīqa et [al-Qanṭara] al-ǧadīda. À Bagdad, le terme qanṭara, « passerelle », désignait un 
pont de pierre permettant de franchir l’un des multiples canaux (nahr, pl. anhār) qui sillonnaient la ville, 
par opposition au terme ǧisr, « pont », désignant exclusivement un pont de bateau sur le Tigre (ou tout 
autre grand fleuve). Les deux ponts cités ici permettaient de franchir le canal du Ṣarāt, situé juste au sud de 
l’ancienne Ville ronde ; le plus ancien, datant de la fondation de Bagdad, permettait de franchir ce canal dans 
le prolongement de Bāb al‑Kūfa, l’entrée sud‑ouest de la Ville ronde. Le « pont neuf », lui, se rencontrait 
au niveau de Bāb al-Baṣra (Le Strange, 1900, carte II, p. 15). Les ponts/passerelles, lieux de passage entre 
des quartiers par ailleurs isolés par le réseau de canaux, étaient souvent le théâtre d’affrontements entre 
quartiers rivaux.

vanessa van renterghem 113

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


s’opposèrent à des pèlerins venus de Qumm pour se rendre aux sanctuaires de Kufa et de Kerbala 83. 
Ils tuèrent trois personnes parmi eux, et en blessèrent d’autres. Ce jour‑là, le pèlerinage au mausolée 
du cimetière des Qurayš 84 fut impossible.

Ibn al-Aṯīr, lui, relie et condense ainsi ces événements, pour évoquer de façon résumée les 
troubles qui secouèrent la vie bagdadienne pendant plus de deux mois :

ِجةَِّ، فنَوُديَِ  ، ودَاَمَ إِلىَ ذيِ الْح ِلعْاَنِ، وهَمُاَ شِيعةٌَ، وزَاَدَ الشرَُّّ ثمَُّ حَدثََ فيِ شَواَّلٍ فتِنْةٌَ بيَنَْ أَصْحاَبِ الأَْكْسِيةَِ وأََصْحاَبِ الْخ

علَيٍِّ واَلْحسَُينِْ،  مشَْهدَِ  زيِاَرةََ  أَراَدوُا  قمٍُّ  منِْ  قوَمْاً  البْصَْرَةِ  باَبِ  أَهْلُ  واَعْترَضََ  فَخرَجَُوا،  العْيَاَّريِنَ،  بإِِخْراَجِ  ال�كْرَخِْ  فيِ 
َّلَامُ، فَقَتَلُوا مِنْهُمْ ثَلَاثَةَ نَفَرٍ، وَامْتَنَعَتْ زِيَارَةُ مَشْهَدِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ. 8  عَلَيْهِمَا الس

En šawwāl [septembre-octobre 1031], une fitna se produisit, opposant les Gens du manteau 
(aṣḥāb al‑aksiya) et les aṣḥāb al‑ḫilʿān 86, qui sont deux [groupes] chiites. Beaucoup de mauvaises 
choses se produisirent, et cela dura jusqu’en ḏū al‑ḥiǧǧa. On proclama, au Karḫ, l’expulsion des 
ʿayyār‑s, et ils quittèrent le quartier. Les habitants de Bāb al‑Baṣra s’opposèrent à un groupe venu 
de Qumm, qui souhaitait faire le pèlerinage aux tombeaux (mašhad‑s) de ʿAlī et al‑Ḥusayn, le 
Salut soit sur eux. Trois d’entre eux furent tués, et le pèlerinage au mašhad de Mūsā b. Ǧaʿfar fut 
rendu impossible.

Le mois suivant, le calife al-Qādir mourut à l’âge de 83 ans, après 39 ans de règne 87 ; par 
peur qu’une nouvelle fitna ne se déclenchât à l’annonce de la vacance du poste califal, la bayʿa fut 
rapidement prise en faveur de son fils et walī al‑ʿahd Abū Ǧaʿfar, qui choisit pour laqab al‑Qāʾim 
bi‑amr Allāh. Le šarīf al‑Murtaḍā fut le premier à prêter serment, et les Turcs se montrèrent à 

83.  Ziyārat al-mašhadayn bi‑l‑Kūfa wa-l-Ḥāʾir : les deux mausolées sont ceux de ʿAlī ibn Abī Ṭālib à Najaf, 
près de Kufa, et de son fils al-Ḥusayn à Kerbala ; tous deux sont situés au sud de Bagdad, à respectivement 
160 et 100 km environ de la capitale abbasside.
84.  Les maqābir Qurayš, ou tombeaux des Qurayš, étaient situés dans le cimetière nommé Maqbarat Bāb 
al‑Tibn, au nord de la rive occidentale de Bagdad, à une petite distance du tombeau de deux imams du chiisme 
duodécimain : le septième imam Mūsā b. Ǧaʿfar ou Mūsā al‑Kāẓim (m. 183/799), fils de Ǧaʿfar al-Ṣādiq, et le 
neuvième imam, son petit‑fils Muḥammad ibn ʿ Alī al‑Riḍā, ou Muḥammad al‑Ǧawād (m. 219/834). Autour 
de leurs mausolées (mašhad‑s) fut construite à l’époque safavide la mosquée d’al‑Kāẓimayn (sous le règne de 
Šāh Ismāʿīl, r. 908‑930/1502‑1524 ; voir Streck, Dixon, « al-Kāẓimayn », EI2, 1978, p. 887‑889), mais leurs 
tombeaux eux‑mêmes étaient des lieux de dévotion chiite depuis au moins les débuts de l’époque bouyide. 
La circulation de pèlerins chiites dans les quartiers sunnites de Bagdad, et vice‑versa, était régulièrement 
source de tensions et susceptible de déclencher des émeutes ; voir Neggaz, 2019 ; 2022.
85.  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 749.
86.  Aṣḥāb al-ḫulqān chez Ibn al-Ǧawzī, voir la note 76.
87.  Soit 86 et 41 années lunaires respectivement.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad114

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouveau anxieux de recevoir l’argent inhérent à leur bayʿa. C’est dans cette atmosphère toujours 
troublée, à peine une semaine après la mort d’al‑Qādir, que survint la célébration chiite du 
jour de Ġadīr Ḫumm, le 18 ḏū al‑ḥiǧǧa. Le souverain bouyide Muʿizz al‑Dawla avait instauré 
à Bagdad, en 352/963, des festivités célébrant le souvenir de ce jour où, selon la tradition 
chiite, le prophète Muḥammad avait distingué le futur premier imam, ʿAlī b. Abī Ṭālib 88. 
Les réjouissances organisées dans les quartiers chiites à l’occasion de cette fête irritaient les 
sunnites des quartiers voisins, qui ripostaient depuis 389/999 par la célébration, huit jours 
plus tard, du « Jour de la caverne » (Yawm al‑Ġār), célébrant l’épisode de l’hégire au cours 
duquel Muḥammad se dissimula dans une grotte en compagnie d’Abū Bakr, pour échapper 
à ses poursuivants mecquois 89. Voici la description que livre Ibn al-Ǧawzī de ces festivités, 
dans le contexte troublé de la succession califale, de l’agitation des ġilmān et des ʿayyār-s, et 
des échauffourées entre sunnites et chiites bagdadiens :

وفي يوم الإثنين الثامن عشر من ذي الحجة: كان الغدير، وقام العيارون بالإشعال في ليلته، ونحر جمل في صبيحته بعد 

أن جبوا الأسواق والمحال لذلك، واشتد تبسط هذه الطائفة، وخلعوا جلباب المراقبة وتبسطوا وضربوا وقتلوا، وفعل 

النيران  الزينة، ونصب الأعلام، وإشعال  الثياب والسلاح، وإظهار  تعليق  يفعلونه من  أهل السنة في محالهم ما كانوا 
ه صلى الله عليه وسلم وأبو بكر في الغار. 9  ليلاً في الأسواق في يوم الاثنين المقبل زعماً منهم أنه في هذا اليوم اجتمع رسول ال���ل

Le lundi 18 ḏū al-ḥiǧǧa [6 décembre 1031] : ce fut [le jour] d’al‑Ġadīr. La nuit même 91, les ʿayyār‑s 
commencèrent à se déployer. Au matin, ils égorgèrent un chameau, après avoir taxé les marchés et 
les quartiers (maḥāll) pour [en percevoir le prix]. Ce groupe (ṭāʾifa) en prit à ses aises ; ayant perdu 
toute crainte de Dieu, ils se donnaient du bon temps, frappaient et tuaient. Les sunnites, dans 
leurs quartiers 92, suspendirent, imitant [ce que faisaient leurs voisins chiites], vêtements, armes et 
décorations, et dressèrent des drapeaux ; le lundi suivant, ils allumèrent des feux nocturnes dans 
les marchés, sous le prétexte que ce jour‑là, le Prophète, paix et salut sur lui, s’était retrouvé avec 
Abū Bakr dans la caverne.

La tournure peu favorable aux sunnites de ce passage, surprenante pour qui connaît le 
hanbalisme viscéral de l’auteur du Muntaẓam, s’explique sans doute par le fait qu’Ibn al-Ǧawzī 
s’appuie, pour écrire l’histoire de cette période, sur une source antérieure, certainement 
Hilāl al‑Ṣābiʾ, moins anti‑chiite que lui‑même.

88.  Amir-Moezzi, « Ghadīr Khumm », EI3, 2014, en ligne.
89.  De la même façon, une célébration sunnite était organisée huit jours après ʿ āšūrāʾ, en muḥarram. Sur la 
mise en place et le déroulement de ces célébrations à Bagdad, voir Neggaz, 2019, p. 299‑300 et notes 174‑176. 
Pour une comparaison de la mise en place de ces festivités et des réactions populaires qu’elles déclenchaient 
dans la Bagdad bouyide et au Caire sous les Fatimides, voir Sanders, 1994, p. 124‑128.
90.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 219.
91.  À savoir le lundi soir, le « jour » du mardi débutant à la nuit tombée.
92.  Ahl al-sunna fī maḥāllihim.

vanessa van renterghem 115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’année 422/1031 était presque achevée, mais les jours restants furent à nouveau le théâtre 
de troubles et d’exactions de la part des ʿayyār‑s :

لأموالهم، ثم ظهروا وعدلوا بال�كبسات عن ال�كرخ إلى باقي  لمنازلهم وأخذاً  ثم أن العيارين أسعروا الناس ليلاً كبساً 
المحال. 9 

Par la suite, les ʿayyār‑s [continuèrent à] tourmenter les gens de nuit, attaquant leurs demeures 
pour leur voler leurs biens (amwāl). Après quoi ils se manifestèrent [au grand jour] et allèrent 
mener leurs attaques dans d’autres quartiers que le Karḫ.

Achevant l’évocation des événements de l’année par la sécheresse et les épidémies qui 
frappèrent l’Irak et l’Iran occidental, Ibn al‑Ǧawzī indique que la caravane du pèlerinage ne 
put partir en provenance du Ḫurāsān et de l’Irak (et donc de Bagdad), en raison des dangers 
pesant sur les routes et des troubles (iḍṭirāb) affectant l’ensemble de la région 94. Ce fait n’était 
pas nouveau : depuis 415/1024‑1025, le pèlerinage irakien était interrompu 95, témoignant de 
l’incapacité du souverain bouyide comme du calife abbasside à contrôler les territoires situés 
entre Bagdad et La Mecque ou, tout du moins, à assurer la sécurité des pèlerins sur la route.

3.	 Une année de fitna‑s : un lourd bilan à Bagdad

En une année hégirienne, les Bagdadiens avaient donc subi, outre les exactions des 
incontrôlables ʿayyār‑s, au moins six, et peut-être sept épisodes qualifiés de fitna‑s par 
les chroniqueurs. La chronologie des événements fait ressortir de façon impitoyable 
l’enchaînement de ces épisodes qui laissaient la population civile exténuée et meurtrie. Ṣafar 
(février 1031), rabīʿ 1 (mars), rabīʿ 2 (avril), ǧumādā 2 (juin), ramaḍān (août‑septembre), šawwāl 
(septembre‑octobre), ḏū al‑qaʿda (octobre‑novembre) et ḏū al‑ḥiǧǧa (novembre‑décembre) : 
aucun répit n’était accordé aux Bagdadiens. Certaines de ces émeutes s’éteignaient après 
un jour ou deux, mais d’autres pouvaient durer jusqu’à plusieurs semaines, et les conflits se 
ravivaient au moindre prétexte. L’année 422/1031 fut, certes, particulièrement troublée, mais 
les chroniques montrent une récurrence de ces troubles à Bagdad, avec une accentuation en 
période de vacance ou de faiblesse des pouvoirs centraux, comme c’est ici le cas.
Un tableau récapitulatif (fig. 2) permet de synthétiser les principales caractéristiques des 

troubles de l’année 422/1031 ; il devient ainsi possible de dégager quelques traits communs 
de ces épisodes, qu’il s’agisse des événements déclencheurs, des acteurs des émeutes, de leur 
déroulement, de leurs conséquences ou de la situation des institutions étatiques qu’ils laissent 
deviner, en matière de contrôle urbain notamment.

93.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 219.
94.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 220.
95.  Comme en témoignent les chroniques étudiées, en particulier celles d’Ibn al‑Ǧawzī et de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad116

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Sources Date Contexte  
ou élément 
déclencheur

Lieux Acteurs Interventions  
du pouvoir  

ou demandes 
d’intervention

Conséquences

1 Ibn 
al‑Ǧawzī

ṣafar attaque 
contre un 
groupe chiite

Karḫ commerçants 
du Karḫ 
(auto‑organisés) 
contre les 
ʿayyār-s

les habitants 
du Karḫ 
demandent 
l’intervention 
de la police 
(maʿūna)

pillages

2 Ibn 
al‑Ǧawzī, 
Ibn al‑Aṯīr, 
Sibṭ ibn 
al‑Ǧawzī

rabīʿ 1 réponse vive 
des chiites 
du Karḫ 
contre une 
procession 
sunnite 
traversant 
leur quartier

Karḫ habitants 
du Karḫ 
(chiites) contre 
volontaires 
(sunnites) 
mobilisés pour 
le ǧihād

intervention de 
la garde armée, 
à cheval ; 
intervention du 
vizir bouyide

pillages et 
incendies ; 
mécontentement 
du calife contre le 
souverain bouyide ; 
le vizir bouyide est 
blessé ; plusieurs 
morts, civils et 
militaires

3 Ibn 
al‑Ǧawzī, 
Ibn al‑Aṯīr

rabīʿ 2 attaque 
contre la 
mosquée 
chiite 
d’al-Barāṯa

rive 
occidentale

combats entre 
gens du peuple 
(ʿawāmm)

le pouvoir est 
trop faible 
pour intervenir

nombreux 
affrontements, mort 
de civils, dont un 
enfant ; désordre 
général

4 Ibn 
al‑Ǧawzī

ǧumādā 2 l’ancien chef 
de la police 
est mis à 
mort par le 
peuple

nombreux 
quartiers 
des deux 
rives

sunnites contre 
chiites ? 
petit peuple 
(ʿāmma) et 
ʿayyār‑s

le pont est 
coupé, le chef 
de la police est 
attaqué chez 
lui ; craintes 
pour la santé 
du calife

désordres, 
affrontements, 
attaques des 
ʿayyār-s

5 Ibn al‑Aṯīr raǧab le Bouyide 
Ǧalāl al-
Dawla se 
sépare de ses 
gardes et de 
ses montures

(non 
précisé)

fitna entre le 
peuple 
(ʿāmma) et 
l’armée (ǧund) ; 
apparition des 
ʿayyār‑s

(non précisé) (non précisé)

6 Ibn 
al‑Ǧawzī, 
Ibn al‑Aṯīr, 
Sibṭ ibn 
al‑Ǧawzī

ramaḍān pas de 
festivités 
pour le ʿīd 
ni pour 
Mihraǧān

rive 
occidentale

fitna entre les 
ʿawāmm 

aucune 
intervention

incendies, pillages

7 Ibn 
al‑Ǧawzī, 
Ibn al‑Aṯīr

šawwāl (non précisé) Karḫ fitna entre deux 
groupes chiites

(non précisé) « grand péril » 
encouru au Karḫ

vanessa van renterghem 117

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Sources Date Contexte  
ou élément 
déclencheur

Lieux Acteurs Interventions  
du pouvoir  

ou demandes 
d’intervention

Conséquences

8 Ibn 
al‑Ǧawzī

šawwāl ? fitna entre 
les ġilmān

Karḫ 
et autres 
quartiers

ʿawāmm et 
ġilmān, puis 
habitants du 
Karḫ contre les 
ʿayyār‑s

les ʿayyār‑s 
en appellent 
au souverain 
bouyide

attaques 
et embuscades

9 Ibn 
al‑Ǧawzī

ḏū al‑qaʿda pèlerins 
iraniens en 
visite aux 
lieux saints 
chiites

rive 
occidentale, 
Bāb al‑Baṣra

habitants 
(sunnites) de 
Bāb al‑Baṣra 
contre les 
pèlerins chiites

(non précisé) trois morts, 
plusieurs blessés, 
interruption du 
pèlerinage chiite

10 Ibn 
al‑Ǧawzī

ḏū 
al‑ḥiǧǧa

festivités 
(chiites) 
de Ġadīr 
Ḫumm

rive 
occidentale, 
Karḫ

les ʿayyār‑s 
festoient et se 
livrent à des 
déprédations

aucune 
intervention

morts civils, pillages

Fig. 2.  Les fitna-s de l’année 422/1031 à Bagdad.

Sous ses différentes réalisations singulières, la fitna apparaît ici comme une réaction collective 
à un incident perçu comme une provocation. Événement brut, elle naît de façon inopinée dans 
des quartiers bien précis de la capitale abbasside, presque toujours sur la rive occidentale ; telle 
une vague, elle surgit soudainement 96, s’amplifie (zādat 97, ištaddat 98, ʿ aẓumat 99 al‑fitna/al‑fitan), 
se déploie jusqu’à atteindre de nouveaux territoires (ittaṣalat al‑fitna/al‑fitan ilā… 100), quartiers 
ou villes voisines ; elle se prolonge dans le temps (dāmat 101, ṭālat 102, istamarrat 103 al‑fitna). Si enfin 

96.  Les verbes utilisés pour indiquer la naissance d’une fitna sont variés : certains sont neutres, comme waqaʿa 
(se produire), qāma (surgir, éclater), ǧarā (avoir lieu, arriver), ḥadaṯa (surgir, advenir), ibtadaʾa (débuter), 
tandis que d’autres, comme našaʾa (grandir), hāǧa (éclater, faire rage) ou ṯāra (se déchaîner), donnent une 
impression de violence. Ces occurrences ainsi que les suivantes proviennent des trois principales chroniques 
utilisées ici, mais ne se limitent pas aux événements de l’année 422/1031.
97.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 321 (année 441/1049‑1050) ; Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VIII, p. 111 
(année 445/1053‑1054).
98.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 532 (année 393/1002‑1003) ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al-zamān XVIII, 
p. 314 (année 415/1024).
99.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam V, p. 32 (année 392/1001‑1002) ; XVI, p. 283 (année 482/1089‑1090).
100.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XIV, p. 118 (année 348/959-960) ; XV, p. 120 (année 407/1016‑1017) ; 
XVII, p. 5 (année 486/1093‑1094) ; Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 320 (année 349/960‑961).
101.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil V, p. 549 (année 210/825‑826) ; IX, p. 400 (année 569/1173‑1174).
102.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 335 (année 335/946‑947).
103.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 208 (année 421/1030‑1031).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad118

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


elle s’apaise (sakanat al‑fitna 104, taskīn al‑fitna 105), se replie, s’éteint (ḫamadat al‑fitna 106, yuḫmid 
al‑fitna 107) ou est éteinte (inṭafaʾat, iṭfāʾ al‑fitna 108), elle peut aussi renaître (ʿādat 109, taǧaddadat 110 
al‑fitna), et s’enchaîner à la précédente (tatābaʿat al‑fitna 111), les braises de la colère populaire 
demeurant vives sous les cendres de la tranquillité apparemment retrouvée.

Les embrasements populaires étaient des événements craints et redoutés, en raison de 
leurs lourdes conséquences sur les populations civiles, et les chroniques se font l’écho de cette 
crainte (ḫāfa [min] al‑fitna 112, maḫāfat al‑fitna 113, ḫawfan min al‑fitna 114, ḫīfat al‑fitna 115, ḫušiyat 
al‑fitna 116) comme l’un des éléments récurrents de la vie urbaine. La fitna est en effet un point 
culminant, le climax d’une série de micro‑événements qui débouchent sur le pire ; moment de 
rupture de l’équilibre précaire de la ville, dans un contexte de tensions sociales, confessionnelles 
et politiques, la population la sait latente, la sent naître et mûrir, jusqu’au moment où l’ordre 
urbain bascule dans les combats de rue et les incendies, se soldant presque toujours par des 
morts civiles. La fitna possède une temporalité propre, sa durée s’exprime dans des expressions 
telles que : « au temps de l’émeute » (fī zamān al‑fitna 117), « pendant les jours d’émeute » (fī ayyām 
al‑fitna 118), ou tout simplement « au cours de l’émeute » (fī al‑fitna 119). Bien entendu, le temps 
de la fitna est un temps mauvais, un temps de malheurs et de calamités (awdiyyat al‑fitna 120), 
un temps d’injustice et de déraison, un moment de vulnérabilité pour les simples Bagdadiens, 
qu’ils soient acteurs ou victimes des événements – ou les deux, tour à tour 121.

104.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil X, p. 211 (année 602/1205‑1206) ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al-zamān XVIII, 
p. 421 (année 417/1026‑1027) ; XVIII, p. 436 (année 431/1039‑1040) ; XX, p. 397 (année 544/1149‑1150).
105.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 316 (année 363/973‑974).
106.  Ex. Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān XV, p. 367 (année 256/869‑870).
107.  Ex. Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān VIII, p. 19 (année 60/679‑680).
108.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al‑Kāmil VIII, p. 373 (année 486/1093-1094) ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān XXI, 
p. 340 (année 583/1187‑1188).
109.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 335 (année 444/1052‑1053) ; Ibn al‑Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 321 
(année 363/973‑974).
110.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XIV, p. 363 (année 382/992‑993) ; XV, p. 329 (année 443/1051‑1052) ; 
Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VIII, p. 95 (année 443/1051‑1052) ; al‑Kāmil VII, p. 757 (année 423/1031‑1032) ; 
Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān XVIII, p. 479 (année 442/1050‑1051).
111.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VI, p. 746 (année 317/929‑930).
112.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil II, p. 348 (année 16/637‑638).
113.  Ex. Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān XV, p. 47 (année 237/851‑852).
114.  Ex. Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān II, p. 166 (période préislamique).
115.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 343 (année 411/1020‑1021).
116.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 146 (année 556/1161).
117.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam X, p. 70 (année 198/813‑814).
118.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVI, p. 266 (année 479/1086‑1087) ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt 
al‑zamān VIII, p. 279 (année 64/683‑684).
119.  Ex. Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VIII, p. 167 (année 451/1059‑1060) et p. 449 (année 494/1100‑1101).
120.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al‑Muntaẓam VI, p. 159 (année 75/694‑695).
121.  E. Tixier du Mesnil (2011, p. 22) caractérise ainsi la fitna andalouse du ve/xie siècle comme une 
« violence protéiforme qui transforme les victimes en bourreaux ».

vanessa van renterghem 119

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Elle est enfin, aux yeux de l’historienne ou de l’historien, une manifestation de la faiblesse 
des pouvoirs centraux, incapables d’y mettre fin. La fitna peut ainsi être comprise comme le 
moment ou le lieu, dans la vie urbaine, qui échappe à l’État central et à son contrôle, comme 
à celui des autorités locales ou des autres acteurs du contrôle urbain. La qualification comme 
fitna, par des auteurs des vie‑viie/xiie‑xiiie siècles, des troubles urbains secouant Bagdad peut 
être interprétée de façon proche de l’analyse que Gabriel Martinez-Gros livre des acceptions 
du terme au sein de la théorie plus tardive d’Ibn Ḫaldūn : « Sont des fitna les violences qui 
n’accouchent pas d’un État, celle des bédouins quand ils ne songent qu’au pillage, celle des 
mercenaires ou des mamelouks de l’État finissant, aux deux extrémités de la courbe de l’État 
– avant l’État avec la violence sauvage, après l’apogée avec la violence sénile des milices et des 
administrations. 122 »

4.	 Des causes confessionnelles ou socio-économiques

Inopinée mais non inexplicable : sous la plume des chroniqueurs médiévaux, la fitna a 
des causes (sabab, asbāb 123) qui en expliquent l’émergence. Dans la grande majorité des cas 
rapportés ici, les raisons de l’émeute sont confessionnelles et présentées comme telles : la fitna 
oppose des populations sunnites à leurs voisins chiites, notamment aux habitants des quartiers 
connus pour leur forte composante imamite, comme le Karḫ, mais aussi Nahr Ṭābiq sur la rive 
occidentale, ou Bāb al‑Ṭāq et Sūq Yaḥyā sur la rive orientale. Les quartiers de Bāb al-Baṣra et 
Nahr al-Qallāʾīn, eux, abritaient une population essentiellement sunnite et, pour le premier, 
de nombreux activistes hanbalites, prompts à « faire le coup de poing » contre leurs voisins 
chiites. La proximité géographique de ces quartiers engendrait de fréquentes escarmouches, qui 
dégénéraient facilement en émeutes, notamment lorsque des célébrations religieuses comme 
ʿāšūrāʾ ou Ġadīr Ḫumm exprimaient au grand jour les pratiques rituelles des chiites du Karḫ 
ou d’autres quartiers, qui devaient traverser les quartiers sunnites pour se rendre à la mosquée 
d’al‑Kāẓimayn ou à celle de Barāṯā, les deux principaux lieux de cultes chiites de Bagdad 124.
À l’époque seldjoukide, le militantisme sunnite des sultans ne permit plus les processions de 

ʿāšūrāʾ ; les affrontements entre sunnites et chiites restèrent nombreux, mais s’y ajoutèrent de 
nombreuses émeutes internes aux différentes composantes du sunnisme de l’époque, inégalement 
soutenues par les souverains – hanbalites contre ašʿarites en particulier 125. Il est d’ailleurs à 
noter que les émeutes ne se portaient qu’extrêmement rarement contre les populations non 
musulmanes de Bagdad. Il est toutefois mentionné, par Ibn al‑Ǧawzī et Ibn al‑Aṯīr, que lors de 

122.  Martinez-Gros, 2011, p. 14.
123.  Ex. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XIV, p. 126 (année 349/960‑961) ; Ibn al-Aṯīr, al‑Kāmil V, p. 293 
(année 176/792) et VIII, p. 95 (année 443/1051‑1052) ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān XIX, p. 396 
(année 478/1085).
124.  Voir la carte de Bagdad proposée et commentée par Nassima Neggaz (2022, p. 175) : « Les processions 
religieuses et le partage de l’espace entre chiites et sunnites à Bagdad à l’époque Buyide ».
125.  Sur cette période, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, chap. 14. Sur l’attitude des pouvoirs abbasside et 
seldjoukide envers ašʿarites et hanbalites, voir Gobran, 2019, p. 188 sq.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad120

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la fitna déclenchée par le soufi‑muǧāhid al-Ḥarakī en rabīʿ 1 422/février‑mars 1031, les maisons 
des Juifs furent pillées, car ils furent accusés de s’être rangés du côté des chiites au cours des 
événements 126. Mais ce n’est pas là le cœur de la fitna, qui apparaît, sans ambiguïté aucune, 
avant tout comme l’affrontement de deux factions musulmanes.

Les fitna-s pouvaient aussi, comme l’illustrent plusieurs de celles s’étant déroulées en 422/1031, 
opposer aux ʿ ayyār-s les habitants d’un quartier, riches commerçants ou civils plus modestes, qui 
étaient la cible de leurs déprédations. Il n’est d’ailleurs pas exclu que les exactions des ʿayyār‑s 
aient été teintées d’une connotation confessionnelle. En effet, le Karḫ semble avoir été le terrain 
de prédilection de leurs pillages et cambriolages, déclenchant régulièrement l’action collective 
des habitants de ce quartier pour les en chasser (comme au mois de ṣafar). On peut certes 
penser que cela découlait du caractère commerçant du Karḫ, et de la présence de nombreux 
marchés, boutiques, et sans doute résidences de riches marchands, sans compter les élites non 
commerçantes, comme le šarīf al‑Murtaḍā 127 dont le domicile fut, en rabīʿ 1, l’objet d’un pillage 
en règle. Cependant, les attaques systématiques des ʿayyār-s sur ce quartier connu pour son 
importante population chiite, et l’association, en ḏū al‑ḥiǧǧa, des déprédations des ʿayyār‑s 
avec la célébration chiite de Ġadīr Ḫumm, le laissent assez nettement percevoir 128. Le šarīf 
al‑Murtaḍā lui‑même était un riche notable en vue dans les milieux politiques, mais aussi l’une 
des figures éminentes du chiisme duodécimain bagdadien ; ces deux raisons se conjuguèrent 
probablement pour le désigner comme cible des ʿayyār‑s.

126.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214, et Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 748 ; repris par al‑Ḏahabī, 
Taʾrīḫ al‑islām XXIX, p. 9, et Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa‑l‑nihāya XV, p. 636. Cette information fait d’ailleurs 
partie des quelques éléments conservés par Ibn Ḫaldūn dans son Histoire de l’Orient, où quelques lignes 
synthétisent en les confondant plusieurs des émeutes qui eurent lieu en 422/1031 : « Ces jours‑là [après 
la mort d’al‑Qādir et la succession d’al‑Qāʾim], une fitna se produisit à Bagdad entre sunnites et chiites. 
Les maisons des Juifs furent pillées, et des marchés de Bagdad furent incendiés. Quelques percepteurs de 
taxes (ǧubāt al‑maks) furent tués, et les ʿayyār-s se soulevèrent » (Taʾrīḫ IV, p. 642). Il serait intéressant 
de comprendre pourquoi la mention du pillage des maisons juives, anecdotique chez les chroniqueurs plus 
anciens, est incluse parmi les rares informations conservées par Ibn Ḫaldūn qui synthétise en trois phrases 
plusieurs pages des chroniques antérieures. De même, la mention de la mise à mort de percepteurs de taxes 
(maks, pl. mukūs, désignant les taxes non canoniques régulièrement perçues par les pouvoirs politiques) 
est propre à Ibn Ḫaldūn et n’apparaît pas dans les textes antérieurs que j’ai pu consulter – à moins qu’il ne 
s’agisse ici d’un euphémisme pour désigner les ʿ ayyār‑s et leurs extorsions financières liées à la « protection » 
(ḥimāya) des quartiers commerçants (voir la note 144).
127.  Voir la note 32.
128.  Une connotation sunnite ou anti-chiite du milieu des ʿayyār-s bagdadiens est cohérente avec le rappel, 
fait par D. Tor (2007, notamment le chap. 8 ; « ʿ Ayyār », EI3, 2014, en ligne), du fait que les ʿ ayyār‑s trouvent 
leur origine, au début du iiie/ixe siècle, dans des confréries de combattants sunnites de la foi, volontaires 
(muṭṭawwiʿa) pour combattre les mouvements considérés comme hérétiques dans l’Orient iranien. Sur 
l’appartenance sunnite des ʿ ayyār‑s à la période seldjoukide, mais aussi sur ce qui les distinguait des activistes 
hanbalites contemporains, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 451‑453.

vanessa van renterghem 121

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


5.	 Petit peuple, police et « mauvais garçons » : les acteurs des fitna‑s

5.1.	 La fitna ou le moment de l’action collective

Les acteurs des fitna‑s de l’année 422/1031 sont presque uniquement des entités collectives. 
Contrairement à certaines figures du contrôle urbain, les émeutiers ne sont presque jamais 
individualisés, sauf lorsqu’un chef prend la tête d’un groupe, comme c’est le cas pour le 
soufi‑muǧāhid à l’origine de la première grande fitna de l’année ; encore son identité reste-t-elle 
mal établie pour les auteurs des chroniques qui écrivaient plusieurs décennies après les faits.

En conséquence, les acteurs des troubles sont désignés par des termes collectifs : regroupés 
sur un critère géographique lorsqu’il s’agit des habitants d’un quartier précis (ahl al‑Karḫ, ahl 
Bāb al‑Baṣra) ; par une distinction de catégories sociales lorsqu’il s’agit de mettre en scène le petit 
peuple bagdadien (al‑ʿāmma, al‑ʿawāmm) ; par une approche fonctionnelle lorsqu’il s’agit de 
désigner les commerçants (al‑tuǧǧār), mais aussi les « mauvais garçons » (al‑ʿayyār‑s, al‑duʿʿār) ou 
les militaires (al‑ġilmān, al‑ǧund), également désignés par leur ethnonyme (al‑Atrāk). Ce recours 
à des termes génériques pour désigner les protagonistes de la fitna démontre que l’une des 
caractéristiques de celle-ci est bien l’extension des combats qu’elle entraîne : est fitna ce qui oppose 
entre eux deux groupes de la population urbaine, dont il n’est pas possible d’évaluer l’ampleur 
numérique exacte, mais qui comptaient certainement plusieurs dizaines, voire plusieurs centaines 
d’émeutiers, ou même plus pour les fitna‑s les plus meurtrières d’entre elles.
On peut d’ailleurs noter qu’aucune appellation spécifique n’est attribuée aux protagonistes 

des fitna‑s urbaines : que l’émeute soit qualifiée de fitna ou de ṯawra 129, ses acteurs conservent 
leurs dénominations collectives d’origine, sans doute en raison de la valeur explicative de 
celles‑ci, les lecteurs des chroniques comprenant de façon immédiate pourquoi tel quartier 
s’affrontait à tel autre, ou quelle mobilisation les exactions des ʿayyār-s déclenchaient parmi 
leurs victimes. ʿAwāmm, ġilmān, habitants du Karḫ ou de Bāb al‑Baṣra ne sont jamais fondus 
sous une même dénomination – émeutiers, révoltés ou rebelles –, qui effacerait les raisons 
mêmes de leur participation aux événements et rendrait ceux‑ci illisibles ou incompréhensibles.
Un dernier point mérite d’être soulevé dans ce retour sur les événements de l’année 422/1031 : il 

s’agit de l’absence des ulémas, souvent considérés, à la suite des travaux d’Ira Lapidus notamment, 
comme les porte‑paroles occasionnels des populations locales auprès de souverains étrangers 130. 

129.  Terme ponctuellement employé par Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, ex. Mirʾāt al‑zamān, éd. al‑Ḫinn et al‑Ḫarrāṭ, 
XVIII, p. 414 ; éd. al‑Ǧabbūrī, XII, p. 184. Les verbes ṯāra, « se révolter », ou ṯāwara, « déclencher une révolte », 
se trouvent également dans les chroniques. Ces termes sont cependant moins employés que celui de fitna.
130.  Ira Lapidus, dans son étude fondatrice sur les sociétés urbaines du domaine mamelouk, affirmait en 
effet : « The ulama, or religious leaders, had emerged as the effective spokesmen and representatives of urban 
communities » (1984, p. 7). Si lui‑même exposait très clairement qu’il s’agissait là d’une spécificité de l’époque, la 
période précédente, jusqu’au xie siècle, ayant vu l’émergence et la consolidation de communautés spécifiquement 
islamiques, et les xie‑xiiie siècles la diffusion, sous l’égide des Seldjoukides et de leurs successeurs, notamment 
ayyoubides, de nouvelles institutions urbaines venues d’Iran, ses conclusions ont souvent été reprises et 
considérées comme pertinentes y compris pour décrire des sociétés urbaines antérieures à l’époque mamelouke. 

un  a n de  f itna -s  à  bagdad122

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Aucun ʿ ālim bagdadien n’est mentionné par les sources dans le déroulement des fitna‑s étudiées ; 
le soufi‑muǧāhid à l’origine de la grande émeute du début de l’année n’est présenté ni comme un 
ʿālim ni comme une figure locale, et n’est d’ailleurs pas identifiable dans les sources bagdadiennes 
de l’époque. Loin de jouer le rôle d’intermédiaire souvent imputé aux ulémas dans les conflits 
opposant le petit peuple urbain aux autorités régnant sur la ville, il apparaît au contraire comme 
un boutefeu, mobilisant puis instrumentalisant (à moins qu’il ne le subisse ?) le militantisme 
sunnite de ses recrues pour provoquer les habitants chiites de la rive occidentale. L’un des 
seuls protagonistes individualisé des soulèvements de cette année reste ainsi un semi-anonyme, 
les sources ne s’accordant pas sur son identité, puisque seule sa nisba est parfois mentionnée, 
sous des variantes impossibles à trancher historiquement.

Il est bien entendu exclu de tirer des conclusions générales à partir d’une étude de cas portant 
sur une seule année dans une unique ville. Il n’en reste pas moins que l’on doit souligner le fait 
que dans la dizaine d’émeutes urbaines signalées par les sources en 422/1031 aucune figure de 
meneur local n’émerge 131 – en dehors du soufi-muǧāhid demeuré quasi anonyme, et qui trouva 
la mort au cours des événements –, et que les ulémas et autres notables locaux ne paraissent 
pas prendre part aux événements. Aucun autre meneur n’est mentionné dans la description 
des factions confessionnelles, qu’elles soient sunnites ou chiites. Le fait est digne d’être noté, 
car il contraste avec d’autres périodes où des personnages clairement individualisés et identifiés 
sont présentés comme les instigateurs de soulèvements urbains 132, la plupart du temps sur des 

Pour un usage récent des analyses de Lapidus dans le contexte d’une étude sur les soulèvements urbains, de la 
fin de l’époque mamelouke en l’occurrence, voir Elbendary qui résume ainsi ces thèses : « The non‑Arab and 
often non‑Muslim‑born rulers needed the support and legitimization of the ulama, whose implicit approval 
helped maintain social order, and the ulama came to depend in part on the patronage of the rulers » ; par ailleurs, 
« the ulama acted both as agents of protest occasionally and, perhaps more often, as mediators between the 
state and the crowd » (2015, p. 126). Elbendary donne par la suite plusieurs exemples de révoltes urbaines dans 
lesquelles les ulémas jouèrent un rôle important de négociateurs entre les autorités mameloukes et le peuple 
révolté ; tous ses exemples datent du ixe/xve siècle et se sont déroulés au Caire ou à Damas.
131.  Dans d’autres contextes, en revanche, un « chef de l’émeute » est parfois désigné par le terme raʾs 
al‑fitna ; le personnage ainsi nommé peut, ou non, être individualisé par la mention de son nom. Muʿāwiya 
ibn Abī Sufyān est ainsi désigné comme « chef de la [première] fitna » par Sibṭ ibn al-Ǧawzī (Mirʾāt al-zamān, 
éd. al-Ḫinn et al‑Ḫarrāṭ, VIII, p. 406) ; pour d’autres exemples moins célèbres, voir Mirʾāt al-zamān XIII, p. 26 
(affrontements entre les tribus arabes yéménites et qaysites dans la Ghouta de Damas en 182/798-799), ou XXII, 
p. 140 (émeute impliquant les hanbalites à Damas en l’an 600/1203‑1204). Le terme est également employé 
au pluriel : ruʾūs al‑fitna, ex. Mirʾāt al‑zamān VIII, p. 405 (notice d’al‑Ḥuṣayn b. Numayr, m. 67/686‑687) 
ou XI, p. 392 (révolte contre le gouverneur omeyyade du Ḫurāsān Naṣr b. Sayyār, année 130/747‑748).
132.  Voir par exemple la figure du hanbalite al‑Barbahārī (m. 329/941), meneur de plusieurs soulèvements 
hanbalites à Bagdad dans les années 320/930 (Laoust, « al‑Barbahārī », EI2, 1960, p. 1070‑1071 ; Melchert, 
« al-Barbahārī », EI3, 2009, en ligne) ; ou encore ses compagnons de maḏhab qui firent parler d’eux à 
la fin de la période bouyide et au début de la période seldjoukide : les deux hashémites, Ibn Sukkara 
(m. après 461/1068), qui fut à l’origine de plusieurs fitna‑s déclenchés par son activisme militant dans 
l’« interdiction du mal et le commandement du bien » (Van Renterghem, 2010, p. 216), et Abū Ǧaʿfar 
ibn Abī Mūsā (m. 470/1077), l’un des plus fervents opposants à son jeune confrère Ibn ʿ Aqīl (Makdisi, 1963, 
p. 240‑248 ; Van Renterghem, 2010, p. 212‑213).

vanessa van renterghem 123

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


bases idéologiques incarnées dans le motif d’« ordonner le bien et interdire le mal » (al‑amr 
bi‑l‑maʿrūf wa-l-nahī ʿan al‑munkar) 133.

5.2.	 Petit peuple, ʿayyār-s et militaires

De nombreuses fitna-s ont pour acteur principal le petit peuple de Bagdad, désigné par le 
terme plus ou moins neutre de « al-ʿāmma », ou celui, plus péjoratif, de « populace » (al‑ʿawāmm, 
al‑ʿawm) 134, qui intervient comme acteur principal dans la moitié des émeutes de l’année 422/1031 
(celles des mois de rabīʿ 1, rabīʿ 2, ǧumādā 2, raǧab, ramaḍān et šawwāl). C’est au petit peuple 
sunnite que sont attribués les slogans anti-chiites puis l’incendie du Karḫ lors de la grande 
émeute de rabīʿ 1 ; à la « plèbe » (al‑ʿawāmm), sans doute autant sunnite que chiite, que sont 
imputés les combats interconfessionnels de rabīʿ 2, le déclenchement de la fitna de ǧumādā 2 
et de celle de ramaḍān. Car les catégories sociales croisaient les appartenances confessionnelles 
sans les recouvrir, et il était une ʿāmma sunnite comme il en existait une chiite. Presque 
jamais individualisés, les membres anonymes de la ʿāmma formaient une entité collective 
clairement identifiable par les auteurs et lecteurs de l’époque, et figuraient parmi les acteurs 
majeurs des fitna-s urbaines, agents de violences (attaques et agressions, incendies, parfois 
meurtres) proches, dans leurs modalités, de celles exercées par les ʿayyār‑s. Les chroniqueurs 
distinguent cependant nettement l’action des ʿayyār‑s, dont l’objectif était avant tout financier 
(vols, extorsions, pillages), de celle de la ʿāmma, qui paraît mue par la colère et la sensibilité 
confessionnelle plus que par l’appât du gain – ce qui ne l’empêchait pas, parfois, de déclencher 
des pillages de représailles dans les quartiers « ennemis ».

Sunnites et chiites des deux rives, ʿayyār‑s, ʿāmma et ʿawāmm, sont donc les principaux 
acteurs (et souvent déclencheurs) des fitna-s de cette année troublée. On doit leur adjoindre 
les militaires turcs de Bagdad, désignés par des termes collectifs qui mettent l’accent tantôt sur 
leur fonction professionnelle (al‑ǧund), tantôt sur leur appartenance ethnique (al‑Atrāk), tantôt 
sur leur origine servile (al‑ġilmān). Alors que l’on s’attendrait à les trouver du côté du maintien 
de l’ordre, ces troupes étaient elles-mêmes à l’origine de nombreux troubles. Certains de ces 
événements, politiques et non qualifiés de fitna‑s dans les sources, ne sont pas recensés ici : il 
s’agit des nombreuses interventions des militaires turcs de Bagdad pour obtenir la nomination 
ou la destitution d’un souverain bouyide susceptible de leur procurer un revenu pérenne, ou 
de leurs turbulentes réclamations pour que leur soient payées les sommes dues en échange de 
la bayʿa faite au nouveau calife. Parfois, leurs exigences entraînaient une turbulence inscrite 
dans l’espace urbain, jusqu’à initier de véritables mouvements de troupes. Les ġilmān pouvaient 
aussi impliquer dans leurs combats certaines parties de la ʿāmma bagdadienne et se trouver 

133.  Sur ce concept, voir Cook, « al-Nahy ʿan al-Munkar », EI2, 2004, Suppl. (= XII), p. 644-646 ; Cook, 
« Ghazw », EI3, 2013, en ligne. Ce principe servait fréquemment de prétexte à des interventions musclées 
dans l’espace public, en particulier pour les hanbalites bagdadiens : voir Cook, 2001, p. 114‑144.
134.  Sur la ʿāmma bagdadienne et son rôle dans les fitna‑s de l’époque seldjoukide, voir Van Renterghem, 
2015, vol. 1, p. 448‑450.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad124

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ainsi à l’origine de fitna‑s, comme ce fut le cas en raǧab et šawwāl de cette année. Ils mettaient 
volontiers à profit l’occasion que leur offraient certaines fitna‑s d’augmenter leurs possessions : 
dans l’émeute de rabīʿ 1, on les retrouve aux côtés du petit peuple sunnite, attaquant le Karḫ 
et pillant « tout ce qu’ils purent 135 ».

5.3.	 Les acteurs institutionnels

Les troupes turques cantonnées à Bagdad, devenues une force majeure dans le choix des 
souverains bouyides, mais aussi un facteur récurrent de désordres urbains, sont à distinguer 
de la garde urbaine, ou police, désignée à l’époque sous le terme de maʿūna 136. Les forces de 
police, commandées par un chef (ṣāḥib al‑maʿūna), étaient sous l’autorité du souverain bouyide 
régnant sur l’Irak ; visiblement, en cette époque de rivalité entre deux prétendants à l’émirat 
irakien, Ǧalāl al‑Dawla et Abū Kalīǧār, cette institution ne jouait qu’un rôle de second plan. 
La majorité des fitna-s retracées ici ne semblent pas avoir provoqué l’ingérence de la maʿūna : 
dans six des dix cas évoqués, aucune réaction du pouvoir bouyide n’est indiquée – ce qui 
ne signifie pas forcément que la police ou l’armée n’intervinrent pas, mais laisse penser que 
si intervention il y eut, elle n’eut aucun effet sur les événements. Dans trois de ces cas, les 
chroniqueurs précisent même que le pouvoir se montra impuissant à réagir, en raison de sa 
faiblesse globale, comme en témoigne ce jugement sans appel d’Ibn al-Ǧawzī commentant les 
événements désastreux de rabīʿ 1 : « Le souverain ne s’opposa nullement à ces faits, car il avait 
perdu toute autorité 137. » Enfin, au moins une fitna fut déclenchée contre la police elle‑même : 
celle de ǧumādā 2, qui débuta par la mise à mort de l’ancien chef de la maʿūna, un dénommé 
Ibn al‑Kalālikī 138.

Si aucune autre information n’est disponible à propos de ce personnage, ce n’est pas le cas de 
celui qui était à la tête de la police bagdadienne en 422/1031, Abū Muḥammad (ibn) al‑Nasawī, 
cité à de nombreuses reprises dans les chroniques pour ses malversations et l’intensité de ses 
activités criminelles, au point qu’il était vilipendé par les ʿayyār‑s eux‑mêmes, dont il avait 
pourtant enrôlé un groupe comme force de police auxiliaire en 421/1030 139. Ibn al‑Ǧawzī lui 
consacre une notice biographique à la date de sa mort, en raǧab 452/août 1060, dans laquelle 
il rapporte qu’il entendit le ḥadīṯ mais le transmit très peu, avant d’en venir à sa réputation 

135.  Voir la version d’Ibn al-Ǧawzī, al‑Muntaẓam XV, p. 214.
136.  Sur l’évolution de la terminologie, le terme maʿūna remplaçant, au ive/xe siècle, celui, antérieur, de 
šurṭa, par ailleurs réemployé aux périodes postérieures, voir Rébillard, 2021, p. 217‑221.
137.  Wa lam yaǧrī fī hāḏihi al-ašyāʾ inkār min al-sulṭān li-suqūṭ haybatihi (Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam XV, 
p. 214), où sulṭān désigne sans doute le malik bouyide, détenteur effectif de l’autorité ; voir aussi la formule 
très proche de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, citée plus haut : « La [vraie] raison de tout cela, c’est que le souverain n’avait 
plus aucune autorité » (Mirʾāt al‑zamān, éd. al‑Ḫinn et al-Ḫarrāṭ, XVIII, p. 373 ; éd. al‑Ǧabbūrī, XII, p. 150).
138.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214 ; Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 748. Aucune autre information 
n’est disponible sur ce personnage.
139.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 207.

vanessa van renterghem 125

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sulfureuse d’assassin 140. Mais les renseignements les plus détaillés sur le personnage sont à 
rechercher dans la partie chronique de son œuvre. Ibn al-Ǧawzī l’évoque ainsi à propos des 
premiers débordements de l’année 422/1031, en ṣafar : se soulevant contre les ʿayyār‑s, les 
commerçants du Karḫ demandèrent au responsable bouyide de la sécurité urbaine « d’adjoindre 
à la police (maʿūna) des renforts, afin de rétablir l’ordre dans la ville. Abū Muḥammad al‑Nasawī 
fut renommé en poste. […] Puis les ʿayyār‑s prirent le dessus, Ibn al‑Nasawī s’enfuit, et les 
fitna‑s reprirent 141 ».

Quatre mois plus tard, ce même personnage, détesté des Bagdadiens, fut attaqué à son 
domicile par les ʿ ayyār-s lors de l’émeute de ǧumādā 2. Trois mois après, en šawwāl, les ʿ ayyār-s 
réclamaient à grands cris que le souverain bouyide licenciât al-Nasawī, dont ils ne voulaient 
pas comme responsable (wālī) de la ville. Le Bouyide accéda probablement à leur demande, 
puisque l’année suivante, en 423/1032, dans un nouveau contexte de troubles dus aux ʿayyār‑s 
et aux ʿawāmm, al‑Nasawī fut rétabli à ce poste 142. On le retrouve l’année suivante, chargé par 
le vizir bouyide d’arrêter de nouveaux troubles déclenchés, eux aussi, par les ʿayyār-s ; malgré 
une première victoire, al-Nasawī prit peur et s’enfuit de Bagdad, laissant le champ libre aux 
bandes armées 143. En 425/1034, il fut renommé chef de la police pour ramener l’ordre au 
Karḫ 144 ; devant son impuissance à empêcher les ʿayyār‑s de nuire, les Bouyides confièrent 
alors la protection (ḥimāya) 145 de la rive occidentale de Bagdad à un personnage qui jouerait 
un rôle crucial deux décennies plus tard, lors de la transition entre pouvoir bouyide et pouvoir 
seldjoukide : l’émir turc al‑Basāsīrī 146.
En 427/1036, les ʿ ayyār‑s incendièrent le domicile d’al‑Nasawī 147. Bien des années plus tard, 

en 438/1046‑1047, il fut convaincu de multiples vols et même de meurtres, jugé et condamné 

140.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVI, p. 63, notice no 3370. Voir aussi la courte notice que lui consacre 
Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya XV, p. 779, dans laquelle est rapportée sa condamnation pour le meurtre d’une femme 
et le fait qu’il évita la peine du talion grâce à une somme d’argent. Ibn al‑Aṯīr se contente de mentionner son 
décès, sa fonction et son âge (al‑Kāmil VIII, p. 180).
141.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 213.
142.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 227.
143.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 237.
144.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 242.
145.  La ḥimāya, forme de « protection » des espaces ruraux ou urbains, notamment commerciaux, ayant 
comme contrepartie le paiement d’une taxe de la part des « protégés » et s’apparentant donc à une pratique 
d’extorsion, reste peu explorée en milieu urbain ; voir Cahen, « Ḥimāya », EI2, 1971, p. 406‑407. Sur la 
ḥimāya des territoires ruraux irakiens à la période pré-bouyide : Rébillard, 2021, p. 378-381 ; pour l’Iran et 
l’Irak aux époques bouyide, seldjoukide et mongole : Jürgen Paul (2020), qui montre que la délégation de 
la ḥimāya des zones rurales était une façon, pour les Bouyides, d’intégrer à leur État des chefs nomades des 
marges de leur territoire. J. Paul s’intéresse aussi aux pratiques de protection illégales, essentiellement en 
Iran oriental au vie/xiie siècle.
146.  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 765. Al-Basāsīrī, émir turc, mamelouk affranchi du souverain bouyide 
Bahāʾ al-Dawla (r. 379-403/989-1012), servit plusieurs princes bouyides avant de se mettre au service des 
Fatimides dans le contexte de la décomposition du pouvoir bouyide et des conquêtes du Seldjoukide Ṭuġril 
Beg en Irak. Il fut responsable du passage de Bagdad sous ḫuṭba fatimide en 450-451/1058-1060. Voir Canard, 
« al‑Basāsīrī », EI2, 1960, p. 1105-1107 ; Sajjadi, Hirtenstein, « al-Basāsīrī », EIsl, 2015, en ligne. 
147.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 253.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad126

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à acquitter le prix du sang de plusieurs victimes ; il parvint cependant à échapper à la prison 148. 
Le ṣāḥib al‑maʿūna (également désigné, désormais, sous le titre de ṣāḥib al‑šurṭa) survécut 
politiquement au scandale, car en 441/1049‑1050, il fut chargé par le calife de mettre fin à une 
fitna confessionnelle opposant les habitants du Karḫ à leurs voisins sunnites d’al‑Qallāʾīn 149. 
L’effet inattendu de cette désignation d’Ibn al-Nasawī ne se fit pas attendre : une réconciliation 
impromptue s’effectua entre quartiers sunnites et chiites, se manifestant par une inversion 
de tous les codes confessionnels les opposant habituellement. Sibṭ ibn al‑Ǧawzī indique très 
ouvertement que cette union improbable entre les habitants de la rive occidentale, quelle que 
fût leur appartenance religieuse, s’était faite pour contrer la menace représentée par la venue 
dans leur quartier d’Ibn al‑Nasawī, connu pour sa violence et sa cruauté :

من  بغداد  شرُط  ولَىَّ  السلطان  أن  وسببه  واحدة،  كلمتهُم  وصارت  يعة،  والشِّ نةَّ  السُّ اصطلح  أنه  العجائب  من  فيها : 

الجانبين أبا محمد بن النسََّوي الذي ذكرنا أنه كان يقتل الناس في داره، وكان فاتكًا، ]فلماَّ ولاَّه السلطان[ اجتمع أهلُ 

باب البصرة وال�كرَخْ وتلك المحالُّ التي كان بينهم القتال على أنه متى عبر إليهم ابن النسَّوي قتلوه وأحرقوا الجانب الغربيِّ 

موا  وانصرفوا، واجتمعوا وتحالفوا، وأُذنَ في باب البصرة بحيَّ على خير العمل، وقرُئ في ال�كرَخْ فضائل الصحابة، وترحَّ

نةَّ والشيعة إلى مقابر قريش، واجتمعوا عند موسى بن جعفر، وقرُئ بباب البصرة فضائلُ أهل  عليهم، ومضى أهل السُّ

فإن  العجائب،  وال�كوفة، وهذا من  الحائر  المشهدين  زيارة  إلى  المحالّ  وال�كرَخْ وتلك  باب البصرة  أهلُ  البيت، وخرج 

الفتنَ كانت قائمةً، والدماء تسُفكَ، والأموال تنُهبَ، وكان الملوك والخلفاء يعجزون عن ردّهِم، وإنما حملهم على ذلك 

بغُْضُ ابن النسَّوي، وعند الحفائظ تذهب الأحقاد، فلماَّ كان ]عيد[ الغدير أقبل أهلُ المحالِّ بالأعلام المذهبة والبوقات 

سوداء،  رايةٌ  أيديهم  وبين  القلاَّئين  نهر  أهل  وجاء  والأتراك[،  يلم  والدَّ والشيعة  نةَّ  ]السُّ الفريقان  واختلط  والطبول، 

والدراهم، وكذا فعل  الدنانيرَ  ال�كرَخْ  فنثر عليهم أهلُ  بال�كرَخْ،  فمروُّا  يديها،  بين  الخليفة، والدَّبادب  عليها مكتوب اسم 
أهل باب البصرة، ]وخرج معهم من أهل السُنَّّة إلى زيارة المشهدين الحائر وال�كوفة من لم تجرِْ له عادةٌ بالخروج[ 15 

[Année 442/1050‑1051] : Chose extraordinaire, sunnites et chiites se réconcilièrent et parlèrent d’une 
seule voix. La cause en était que le souverain (sulṭān) avait nommé à la tête de la police (šuraṭ) des 
deux rives Abū‑Muḥammad b. al‑Nasawī, celui-là même à propos de qui nous avons mentionné 
qu’il tuait des gens à son propre domicile et n’était rien de moins qu’un assassin. [Lorsque le 
souverain le nomma,] les habitants de Bāb al-Baṣra, du Karḫ et de ces quartiers-là, entre lesquels 
les combats étaient fréquents, se mirent d’accord sur le point suivant : lorsqu’al‑Nasawī traverserait 
[le Tigre vers leurs quartiers], ils le tueraient, incendieraient la rive occidentale 151 et s’enfuiraient. 

148.  Ibn al-Ǧawzī, al‑Muntaẓam XV, p. 305 ; XVI, p. 63 ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mirʾāt al‑zamān, éd. al‑Ḫinn 
et al‑Ḫarrāṭ, XVIII, p. 461 ; éd. al‑Ǧabbūrī, XII, p. 227.
149.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XV, p. 321 ; Ibn al‑Aṯīr, al-Kāmil VIII, p. 81.
150.  Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mirʾāt al-zamān, éd. al-Ḫinn et al‑Ḫarrāṭ, XVIII, p. 476 ; voir aussi éd. al‑Ǧabbūrī, XII, 
p. 240‑241 (fautive). 
151.  La logique de ce passage n’est pas claire (pourquoi les habitants de la rive occidentale voudraient-ils 
incendier leurs quartiers, si ce n’est, peut-être, en désespoir de cause ?) mais la formulation du texte, elle, 
est explicite.

vanessa van renterghem 127

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ils tombèrent d’accord et prêtèrent serment. On fit alors à Bāb al-Baṣra l’appel à la prière par la 
formule : « Accourez au meilleur des ouvrages ! » 152, tandis que les mérites (faḍāʾil) des Compagnons 
étaient lus publiquement au Karḫ, suivis de formules de bénédiction 153. Sunnites et chiites se 
rendirent [ensemble] au Cimetière des Qurayš, et se rassemblèrent autour [du tombeau] de Mūsā 
b. Ǧaʿfar. Dans le quartier [sunnite] de Bāb al‑Baṣra, on proclama publiquement les mérites des 
Ahl al‑bayt. Les habitants de Bāb al‑Baṣra, du Karḫ et de ces quartiers partirent [ensemble] faire 
le pèlerinage aux deux mašhad‑s de Kerbala (al‑Ḥāʾir) et Kufa. Cela est fort extraordinaire, car 
les fitna‑s étaient récurrentes [entre ces quartiers], le sang coulait et les biens étaient pillés, tandis 
que souverains [bouyides] comme califes étaient impuissants à les faire cesser. Ce qui les conduisit 
[à cet accord], c’est la haine commune qu’ils avaient d’Ibn al‑Nasawī, car « la défense de ce qui doit 
être sauvegardé apaise les rancunes ». [Le jour de] la fête d’al‑Ġadīr, les habitants des quartiers 
[de la rive occidentale] arrivèrent, portant des étendards brodés d’or, [accompagnés de] trompes 
et de tambours ; les deux partis se mêlèrent, [sunnites et chiites, Daylamites et Turcs 154]. Les 
habitants de Nahr al-Qallāʾīn 155, précédés d’une bannière noire où était inscrit le nom du calife et 
de tambours, survinrent et défilèrent au milieu du Karḫ ; les habitants de ce quartier répandaient 
sur leur passage dinars et dirhams, et ceux de Bāb al‑Baṣra en firent autant. [Parmi ceux qui les 
accompagnèrent en pèlerinage aux deux lieux saints (mašhad‑s) de Kufa et Kerbala, beaucoup 
n’avaient pas du tout l’habitude de le faire].

Cette inversion absolue de tous les comportements habituels des habitants de la rive 
occidentale, portés à l’affrontement confessionnel, ne dura que quelques mois. Qu’elle fût destinée 
à contrer les déprédations de celui que le pouvoir avait choisi, sans doute en désespoir de cause, 
pour rétablir l’ordre urbain montre d’une part le peu de contrôle effectif que Bouyides comme 
Abbassides exerçaient sur Bagdad en cette première moitié du ve/xie siècle, et d’autre part que 
les forces de police pouvaient être redoutées plus qu’appréciées par les populations locales. 
Quant à Ibn al‑Nasawī, il mourut visiblement de sa belle mort 156, en 452/1060, ayant échappé 
aux poursuites menées contre lui près de quinze ans plus tôt 157.
Comme l’illustre la carrière d’Ibn al-Nasawī, et bien que cela n’apparaisse pas en lien avec 

les fitna-s étudiées ici, la corruption et les liens de clientélisme entre police et ʿayyār-s étaient 

152.  Ḥayya ʿalā ḫayr al-ʿamal : formulation chiite de l’appel à la prière. Voir Katz, « Call to prayer », EI3, 
2015, en ligne.
153.  Contrairement à une pratique des chiites duodécimains du Karḫ, encouragée ou tout au moins tolérée 
par les souverains bouyides, qui consistait à insulter certains des Compagnons du Prophète, et en particulier 
les trois premiers califes ainsi que Muʿāwiya (Neggaz, 2019, p. 301).
154.  Les Daylamites étaient dans leur ensemble chiites, tandis que les Turcs étaient dans leur grande majorité 
sunnites. Cette distinction se doublait de rivalités de factions au sein de l’armée ; à ce sujet voir Donohue, 
2003, chap. 3.
155.  Quartier à forte population sunnite de la rive occidentale, situé entre le Karḫ et le Tigre.
156.  D’après Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VIII, p. 180, il avait dépassé l’âge de 80 ans. Ibn al‑Aṯīr est cependant le 
seul de ses trois biographes à mentionner cette information.
157.  Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam XVI, p. 63.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad128

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


récurrents 158, faisant de la direction de la police un poste lucratif, mais dont la protection des 
populations civiles n’était pas la préoccupation première. Ces populations réclamaient cependant 
parfois l’intervention de la maʿūna pour faire cesser les exactions des ʿayyār‑s, comme cela se 
produisit en ṣafar 422/février 1031, appel sans effet majeur en dépit de l’exécution d’un ʿayyār 
par Ibn al‑Nasawī et ses hommes. Au cours de la grande émeute de rabīʿ 1, la police ne semble 
pas avoir tenté d’intervenir ; ce sont des militaires en armes (ʿasākir) qui vinrent tenter de 
ramener l’ordre, ainsi que le personnel politique bouyide, jusqu’au vizir, qui ne fut pas épargné 
par la vindicte populaire et fut blessé par un jet de brique. L’intervention des forces armées, 
qu’il s’agisse de la police (au service des Bouyides), de la garde bouyide ou des militaires turcs 
de Bagdad, ne semble pas, en général, avoir été couronnée de succès, illustrant la faiblesse 
du pouvoir politique et son incapacité à maintenir l’ordre urbain. Les premières victimes 
étaient les populations des quartiers touchés par les combats, parmi lesquelles se comptaient 
fréquemment morts et blessés, et dont les domiciles, boutiques ou ateliers faisaient l’objet de 
pillages et d’incendies.

6.	 La fitna, déchirure sociale ou expression de l’agentivité populaire ?

La fitna apparaît donc, à travers ces exemples, comme recouvrant un ensemble de 
débordements sociaux, la plupart du temps motivés par des raisons confessionnelles ou par 
les déprédations des ʿayyār‑s, menant à l’affrontement physique de plusieurs sous‑ensembles 
de la population bagdadienne – essentiellement au sein des groupes musulmans. La violence 
des affrontements qui s’y déroulaient est reflétée par le vocabulaire des chroniqueurs, qui 
empruntent, pour les décrire, au champ lexical de la guerre : le conflit s’envenime en combats 
(qitāl) acharnés (šadīd), et est parfois assimilé à une guerre (ḥarb) à proprement parler, supposant 
l’existence de deux camps ennemis et une certaine intensité de violence dans les affrontements 
dont on ne sait trop, hormis la brique lancée sur le vizir, quelles étaient les armes utilisées par 
les combattants. Il est probable, cependant, qu’elles aient été les mêmes que celles employées aux 
époques directement postérieures : les émeutiers armés de briques, de projectiles incendiaires 
et de frondes affrontaient alors gardes et policiers souvent montés à cheval et pourvus d’arcs, 
d’épées et de lances 159.

6.1.	 L’État, le grand absent des fitna-s ?

Par ailleurs, l’un des traits frappants des fitna‑s étudiées ici est l’absence quasi totale de 
l’État central, non seulement dans la gestion de la crise, mais aussi et surtout comme destinataire 
de la protestation populaire. En dehors de deux cas mettant en cause un chef ou un ancien 

158.  Sur de telles relations aux époques pré‑bouyide et bouyide, voir Cahen, « Futuwwa », EI2, 1965, 
p. 983‑987 ; Rébillard, 2021, p. 464.
159.  Pour les armes des acteurs des fitna-s à l’époque seldjoukide, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 450 
et 452.

vanessa van renterghem 129

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


chef de la police (cas 4 et 8), le calife abbasside, le malik bouyide et les diverses instances du 
contrôle urbain (police, armée) apparaissent comme de passifs spectateurs des événements. 
Les émeutiers ne semblent rien réclamer au pouvoir, hormis la destitution d’Ibn al‑Nasawī. 
Les attaques, la plupart du temps, ne visent pas l’État (ou les États) ni leurs agents, mais 
représentent l’action (spontanée ou organisée, les textes ne permettent pas de trancher 160) 
d’une faction de la population urbaine contre une autre : attaques sunnites contre les chiites, 
ou autodéfense des commerçants et des habitants des quartiers contre les déprédations des 
ʿayyār‑s. Loin de s’adresser à l’État et à ses représentants comme dans d’autres contextes plus 
tardifs 161, les fitna‑s de la première moitié du ve/xie siècle apparaissent comme une façon, pour 
des portions de la population urbaine dont la participation à la vie publique n’était généralement 
pas requise, d’ignorer ce dernier en imposant par l’action leurs vues confessionnelles. Les fitna‑s 
décrites ici n’avaient ni pour objectif ni pour alternative la négociation 162 ; elles n’apparaissent 
pas non plus comme des formes de contestation du pouvoir ou de ses mesures 163 ; elles étaient 
plutôt la politique en acte de certaines fractions militantes du sunnisme bagdadien, ou des 
habitants du Karḫ auto‑organisés pour défendre leur quartier. Plus que des protestations ou 
des revendications, les protagonistes étaient porteurs d’actions pour lesquelles ils ne sollicitaient 
nulle autorisation de la part des autorités. Le recours aux souverains et à leurs bras armés ne 
se faisait qu’en dernier recours, en désespoir de cause pourrait‑on dire ; ou plutôt, les fitna‑s 
se déclenchaient justement, dans bien des cas, en raison de l’absence d’intervention des forces 
de l’ordre pour protéger des populations démunies contre les attaques confessionnelles et les 
pillages. Les États bouyides et abbassides, pour faibles qu’ils fussent, se trouvaient largement 
tenus hors du jeu dans le déroulement des événements. La fitna n’était pas une réaction à la 
politique des souverains, mais bien une participation directe de ses protagonistes, qui étaient 
aussi les premières victimes de la violence des affrontements.

160.  Le degré d’improvisation ou, au contraire, d’organisation de ces soulèvements populaires reste impossible 
à déterminer. Les récits des chroniques montrent un caractère largement spontané d’une partie de ces 
événements (ex. cas 2 et 9), mais un certain niveau d’organisation, ou tout au moins une capacité de décision 
collective, est perceptible dans l’action coordonnée des ʿayyār‑s lors de leurs attaques de quartiers ciblés 
(cas 1 et 2) ou de leurs parades anti-chiites lors des festivités de Ġadīr Ḫumm (cas 10). Qu’aucun meneur 
ou chef ne soit signalé dans la description de ces événements n’en est que plus remarquable.
161.  Comme un bon nombre des épisodes de révolte urbaines que j’ai pu étudier pour l’époque seldjoukide 
(Van Renterghem, 2015, vol. 1, chap. 14), ou encore des soulèvements des populations des villes mameloukes 
au ixe/xve siècle analysées par Elbendary, 2015, chap. 5.
162.  Contrairement à une bonne partie des événements étudiés par Elbendary, 2015.
163.  En contraste avec bien d’autres épisodes de rébellions, urbaines ou rurales, de l’histoire islamique. Voir la 
réflexion menée sur la notion de contestation et son rapport à la révolte par Mazel, Stella et Tixier du Mesnil, 
2019, en particulier p. 17‑32.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad130

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


6.2.	 La conquête de l’espace urbain : donner à voir, donner à entendre

Ainsi, dans les cas étudiés, la fitna était avant tout l’occasion pour des entités collectives, la 
plupart du temps reléguées dans l’ombre, de surgir sur le devant de la scène en tant qu’acteurs de 
l’histoire. Les protagonistes des fitna-s se manifestaient dans l’ensemble des registres sensibles : 
s’ils occupaient l’espace urbain – bien souvent disputé entre eux en tant que lieu d’expression 
d’appartenances confessionnelles ou idéologiques, au point que cette dispute prenait souvent 
l’aspect d’une conquête territoriale –, c’était selon des modalités très variées et dans tous les 
domaines possibles.

Les émeutes décrites ici étaient largement itinérantes : si, à d’autres moments de la vie 
bagdadienne, des révoltes urbaines ont pu conduire à barricader le Karḫ ou les quartiers 
environnants 164, les fitna‑s de‑422/1031 incluaient des luttes pour contrôler un territoire (contre 
les ʿayyār‑s notamment), ou provoquaient l’expansion provocatrice vers un quartier voisin 
considéré comme hostile. Le sillonnement collectif de l’espace urbain était ainsi un aspect 
récurrent de ces troubles, les foules mobilisées pour l’action arpentant les quartiers dont elles 
étaient issues ou qui leur étaient favorables, mais débordant aussi intentionnellement sur 
des territoires « ennemis », en manifestant ouvertement leur appartenance religieuse ou leurs 
allégeances politiques. La fitna s’étendait ainsi sur de larges portions de l’espace urbain : si les 
quartiers les plus touchés étaient ceux de la rive occidentale, séparée des centres de pouvoir 
bouyides et abbassides par le Tigre, et en particulier le Karḫ et les quartiers voisins, certaines 
émeutes (cas 4 par exemple) s’étendaient sur l’ensemble des deux rives, et les seuls quartiers à 
être épargnés étaient les zones les plus proches des palais califaux, au sud de la rive orientale 
(fig. 3).

164.  Voir par exemple les événements de l’année 441/1049-1050 dans les chroniques, où les affrontements 
entre habitants du Karḫ et des quartiers sunnites voisins menèrent chacun à protéger son territoire par la 
construction de murs (ḥāʾiṭ) – qu’il faut peut‑être interpréter comme des barricades – percés de passages 
ou portes (bāb) situés à des endroits stratégiques (ex. Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam XV, p. 319‑320).

vanessa van renterghem 131

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Fi
g.

 3
. 
Ba
gd
ad
 à
 la
 fi
n 
de
 la
 p
ér
io
de
 b
ou
yi
de
 (1

re
 m
oi
tié
 d
u 
ve

/x
ie
 si
èc
le
).

un  a n de  f itna -s  à  bagdad132

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La fitna itinérante touchait ainsi plusieurs quartiers de Bagdad, où elle se faisait incontournable. 
Le registre visuel était largement sollicité par l’exhibition de bannières aux couleurs et/ou aux 
messages significatifs, par l’inscription de formules connotées sur les parois des oratoires, par 
les ornements (zayna) décorant les quartiers lors des fêtes religieuses ou par les feux nocturnes 
par lesquels les sunnites célébraient le Jour de la caverne 165. Mais l’univers sonore était tout 
autant mis à contribution, car slogans et formules scandés par les manifestants proclamaient 
non seulement l’identité de leurs émetteurs, mais aussi la conquête symbolique de l’espace 
sonore de leurs adversaires. Ce sont ainsi des slogans ouvertement sunnites, scandant le nom des 
premiers califes (en dehors, bien entendu, de celui de ʿ Alī ibn Abī Ṭālib) ou celui de Muʿāwiya, 
qui déclenchèrent la colère des chiites du Karḫ lors de la première émeute de l’année 422/1031. 
Le cri, tout comme dans les manifestations modernes, servait aussi à exprimer les revendications 
de la foule adressées aux pouvoirs centraux, à l’instar des ʿayyār‑s réclamant la destitution 
d’Ibn al‑Nasawī en šawwāl. Trompes ou tambours scandaient haut et fort les célébrations et 
processions religieuses, et précédaient la troupe des muǧāhid‑s recrutés par le soufi al‑Ḥarakī. Ces 
manifestations sonores avaient une signification confessionnelle mais aussi politique directement 
perceptible par les contemporains, et le silence de ces instruments en période de Mihraǧān était 
en soi un signe d’anormalité, s’expliquant par la survenue conjointe du mois de ramaḍān, mais 
redoublé par le renoncement aux festivités du ʿīd à la fin du mois sacré. Le lien entre l’absence 
de célébration et la fitna qui se déclenche alors n’est pas explicité par les sources, mais le silence 
des rues et le fait que les quartiers ne soient pas décorés dans les quartiers étaient en eux-mêmes 
le symptôme d’un dysfonctionnement susceptible d’attiser le mécontentement des foules. 
Le déclenchement de la fitna était en tout cas instantanément perçu par les contemporains, par 
le bousculement de l’usage des espaces visuels et sonores de la ville tout comme par l’occupation 
de ses espaces physiques, rues, ponts et quartiers, par les protagonistes du soulèvement. Par la 
conquête ou reconquête de tous les registres de l’espace urbain – physique, sonore et visuel 166 –, 
la fitna était le temps du surgissement d’acteurs collectifs de l’histoire par ailleurs peu sollicités 
par les souverains : le petit peuple de la ville, les habitants des quartiers, et tout particulièrement 
ceux de la rive occidentale, la plus éloignée des centres de pouvoir bouyides comme abbassides.

*  *  *

165.  Jean-Claude Garcin a montré comment, au Caire, les révoltes populaires relevaient de la mise en scène 
d’un « spectacle donné à voir », parvenant à « faire saisir par le regard ce que l’entendement des spectateurs ne 
serait pas parvenu à concevoir clairement » (2003, p. 277), et ce, dans un contexte urbain où la mise en scène 
du pouvoir politique était omniprésente, par des parades, des cérémonies comme les entrées de villes ou les 
départs de la caravane du pèlerinage, mais aussi par la domination de l’espace urbain par des constructions 
monumentales financées par les sultans et les émirs (2003, p. 262‑264).
166.  L’univers olfactif est parfois signalé comme un lieu d’expression, non plus d’affrontements, mais de 
réconciliation entre quartiers : des substances parfumées (eau de rose, encens) étaient alors utilisées pour 
accueillir d’anciens adversaires ou dans le cadre de manifestations joyeuses. Voir par exemple les événements 
de šaʿbān 502/mars 1109 chez Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VIII, p. 572‑573, où les chiites du Karḫ accueillent 
favorablement des pèlerins sunnites venus d’autres quartiers par des effluves d’encens et de parfums.

vanessa van renterghem 133

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Tous les troubles de l’époque, comme cela est mentionné plus haut, ne sont pas qualifiés 
de fitna par les chroniqueurs. Sous leur plume, la fitna est, par essence, la déchirure qui oppose 
entre elles plusieurs factions de la umma, voire de la société urbaine lorsqu’une émeute se 
produit contre les non‑musulmans, cas rare mais pas inexistant, et lui aussi qualifié de fitna. 
Se caractérisant par un certain degré de violence physique, impliquant des combats, des dégâts 
matériels, des blessés et souvent des morts, les fitna-s rythmaient, à Bagdad, la vie urbaine. Leur 
récurrence pouvait être 167 le symptôme d’une vacance ou d’une faiblesse du pouvoir politique 
et des institutions de contrôle urbain, qu’il s’agisse de l’emprise abbasside, bouyide ou, plus 
tard, seldjoukide sur la ville.

Presque aussi destructrices que les catastrophes naturelles qui frappaient périodiquement 
Bagdad, crues du Tigre, épidémies ou tremblements de terre, les fitna‑s avaient pour particularité 
de naître du cœur même de la société urbaine, et donc d’en révéler les fractures – qu’elles fussent 
confessionnelles ou sociales – autant que la précarité des équilibres prévalant au temps du retour 
à la normale et de la paix entre quartiers et factions. Mais les fitna‑s restituaient aussi un rôle 
crucial au petit peuple bagdadien, aux protagonistes anonymes que les chroniques ne désignent 
que par leur appartenance collective et n’individualisent jamais, et qui ne surgissent comme 
acteurs de l’histoire qu’au détour des émeutes scandant la vie urbaine 168, tout particulièrement 
en cette période d’effritement du pouvoir bouyide dans une capitale en proie aux appétits de 
militaires peu en phase avec la vie locale.
Enfin, en dehors même de l’épuisement de la société urbaine devant des troubles récurrents 

dont elle était la première à pâtir, la division des populations bagdadiennes que les fitna‑s 
de l’époque manifestent représente l’un des traits fondamentaux de cette première moitié 
du ve/xie siècle, et joua certainement un rôle crucial dans le contrôle successif de la capitale 
abbasside par trois dynasties rivales (bouyides, fatimides et seldjoukides) dans les décennies 
qui suivirent.

167.  L’association entre récurrence des fitna‑s et faiblesse du pouvoir central est à nuancer : à l’époque 
seldjoukide par exemple, Bagdad connut son maximum d’émeutes urbaines sous les Grands Seldjoukides 
(deuxième moitié du ve/xie siècle) et non lors du déclin politique du sultanat.
168.  Pour un accent mis sur les révoltes urbaines comme occasion de percevoir l’agentivité du petit peuple 
des villes, dans un contexte plus tardif, voir Neggaz, 2022.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad134

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Kazimirski Biberstein, Albin de, Dictionnaire 
arabe‑français, Maisonneuve, Paris, 2 vol., 1860.

Steingass, Francis J., A Comprehensive Persian-English 
Dictionary, including the Arabic Words and 
Phrases to be met with in Persian Literature, 
Routledge & K. Paul, Londres, 1892.

Johnson, Francis, A Dictionary, Persian, Arabic, and 
English, Allen & Co, Londres, 1852.

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., Brill, Leyde, 
1960-2009.

              Bosworth, Clifford E., Digby, Simon, 
« Ispahsālār, Sipahsālār », IV, 1978, p. 217‑219.

              Bosworth, Clifford E., « Sulṭān al-Dawla », IX, 
1997, p. 889.

              Bowen, Harold, « Abū Kālīdjār », I, 1960, 
p. 135‑136.

              Brockelmann*, Carl, « al-Sharīf 
al-Murtaḍā », IX, 1998, p. 351.

              Cahen, Claude, « Buwayhides ou Būyides », I, 
1960, p. 1390‑1397.

              Cahen, Claude, « Futuwwa », II, 1965, 
p. 983‑987.

              Cahen, Claude, « Ḥimāya », III, 1971, 
p. 406‑407.

              Cahen, Claude, « Ibn al-Djawzī [Sibṭ] », III, 
1971, p. 774‑776.

              Calmard, Jean, « Mihradjān », VII, 1993, 
p. 15‑20.

              Canard, Marius, « al-Basāsīrī », I, 1960, 
p. 1105‑1107.

              Cook, Michael, « al-Nahy ʿan al-Munkar », 
Suppl. = XII, 2004, p. 644‑646.

              Crone, Patricia, « Maʿūna », VI, 1991, p. 839.
              Goldziher, Ignaz et al., « Ahl al-Bayt », I, 1960, 

p. 265‑266.
              Honigmann, Ernst, et al., « al-Ruhā », VIII, 

1995, p. 607‑610.
              Laoust, Henri, « al-Barbahārī », I, 1960, 

p. 1070‑1071.
              Laoust, Henri, « Ibn al- Djawzī », III, 1971, 

p. 775‑776. 

              Sourdel, Dominique, « al-Ḳādir bi-Llāh », IV, 
1978, p. 394‑395.

              Streck, Maximilian, Dixon, ʿAbd al-Ameer, 
« al-Kāẓimayn », IV, 1978, p. 887‑889.

              Zetterstéen, Karl Vilhem, « Djalāl al-Dawla », 
II, 1965, p. 401‑402.

EI3 = Encyclopaedia of Islam, 3e éd., en ligne, Brill, 
Leyde, 2007-

              Amir-Moezzi, Mohammad Ali, 
« Ghadīr Khumm », EI3, 2014, en ligne : http://
dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_2741

              Cook, David, « Ghazw », EI3, 2013, en ligne : 
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
COM_2745

              Daftary, Farhad, « Ahl al-Kisāʾ », 
EI3, 2008, en ligne : http://dx.doi.
org/10.1163/9789004206106_eifo_SIM_0382

              Katz, Marion H., « Call to prayer », EI3, 2015, 
en ligne : http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_
ei3_COM_2546

              Melchert, Christopher, « al-Barbahārī », EI3, 
2009, en ligne : http://dx.doi.org/10.1163/1573-
3912_ei3_COM_22944

              Morris, Ian, « Ḥāǧib », EI3, 2017, en ligne : 
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
COM_30196

              Osti, Letizia, « Hilāl al-Ṣābiʾ », EI3, 2017, 
en ligne : http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_
ei3_COM_30466

              Tor, Deborah G., « ʿ Ayyār », EI3, 2014, 
en ligne : http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_
ei3_COM_24259

EncIr = Encyclopaedia Iranica, Routledge & K. Paul, 
Londres, 1986.

              Cahen, Claude, Hanaway, William L. Jr, 
« ʿ Ayyār », III, 2, 1987, p. 159‑163.

EIsl = Encyclopaedia Islamica, en ligne, Brill, Téhéran, 
2008.

              Sajjadi, Sadeq, Hirtenstein, Stephen, 
« al-Basāsīrī », IV, 2015, en ligne : http://dx.doi.
org. /10.1163/1875-9831_isla_SIM_00000088

vanessa van renterghem 135

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Sources arabes

al-Ḏahabī, Taʾrīḫ al-islām, 53 vol., 
ʿUmar ʿAbd al‑Salām Tadmūrī (éd.), 
Dār al-kitāb al-ʿarabī, Beyrouth, 1414/1993.

Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī al-taʾrīḫ, 11 vol., 
ʿUmar ʿAbd al‑Salām Tadmūrī (éd.), 
Dār al‑kitāb al‑ʿarabī, Beyrouth, 2012.

Ibn al-Ǧawzī, Kitāb al-Muntaẓam fī taʾrīḫ al‑mulūk 
wa‑l‑umam, 18 vol., Muḥammad et Muṣṭafā 
ʿAbd al‑Qādir ʿAṭāʾ (éd.), Dār al-kutub 
al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 1412/1992.

Ibn Ḫaldūn, Taʾrīḫ, Dīwān al-mubtadaʾ wa-l-ḫabar fī 
taʾrīḫ al-ʿArab wa-l-Barbar, 8 vol., Ḫalīl Šaḥāda 
et Suhayl Zakaryā (éd.), Dār al‑fikr, Barqa, 
1421/2000.

Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya, 21 vol., ʿAbd Allāh 
b. ʿAbd al‑Raḥmān al‑Turkī (éd.), Gizeh, 
1419/1997.

Ibn Raǧab, Ḏayl ʿalā ṭabaqāt al-ḥanābila, 2 vol., 
Muḥammad Ḥāmid al‑Fiqī (éd.), Maṭbaʿat 
al‑sunna al‑nahdiyya, Le Caire, 1372/1952‑1953.

Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mirʾāt al-zamān fī taʾrīḫ al‑aʿyān, 
23 vol., Muḥammad Anis al‑Ḫinn et al. (éd.), 
al‑Risāla al‑ʿālamiyya, Damas, 1434/2013.

Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mirʾāt al-zamān fī taʾrīḫ al‑aʿyān, 
15 vol., Kāmil Salamāt al‑Ǧabbūrī (éd.), Dār 
al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 1434/2013.

Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Clara Lefèvre‑Thibault (éd., trad.), 
Le Miroir du temps (Mirʾāt al‑zamān) 
de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, édition critique 
et traduction partielles annotées des 
années 412‑434 H./1021‑1043, 3 vol., thèse de 
doctorat, Université Paris ouest‑Nanterre 
La Défense, 2014.

	 Études

Abdulsater, Hussein Ali, Shiʿi Doctrine, Muʿtazili 
Theology: Al‑Sharīf Al-Murtaḍā and Imami 
Discourse, Edinburgh University Press, 
Édimbourg, 2017.

Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence 
in Islamic Law, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2001.

Aillet, Cyrille, « La fitna, pierre de touche du califat de 
Cordoue (iiie/ixe‑ive/xe siècle) », Médiévales 
60, 2011, p. 67‑84.

Amabe, Fukuzo, Urban Autonomy in Medieval Islam 
– Damascus, Aleppo, Cordoba, Toledo, Valencia 
and Tunis, Islamic history and civilization 128, 
Brill, Leyde, 2016.

Borroni, Massimiliano, Il nuovo giorno dell’impero – Il 
capodanno solare dei califfi abbasidi, Eurasiatica, 
Quaderni di studi su Balcani, Anatolia, Iran, 
Caucaso e Asia Centrale 9, Ca’ Foscari, Digital 
Publishing, Venise, 2017.

Bosworth, Clifford Edmund, « Military organisation 
under the Būyids of Persia and Iraq », Oriens 
18/19 (1965/1966), p. 143‑167.

Bosworth, Clifford Edmund, « Notes on Some 
Turkish Names in Abu ’l‑Faḍl Bayhaqī’s 
Tārīkh‑i Masʿūdī », Oriens 36, 2001, p. 299‑313.

Bowen, Harold, « The Last Buwayhids », JRAS 1929/2 
(Apr., 1929), p. 225‑245.

Busse, Heribert, « Iran under the Būyids », 
in Richard N. Frye (éd.), The Period from the 
Arab Invasion to the Saljuqs, The Cambridge 
History of Iran, vol. 4, Cambridge University 
Press, Cambridge, 1975, p. 250‑304.

Cahen, Claude, « Mouvements populaires et 
autonomisme urbain dans l’Asie musulmane 
du Moyen Âge », Arabica 5, 3, 1958, p. 225‑250 ; 
Arabica 6, 2, 1959, p. 25‑56 et 233‑265.

Cahen, Claude, « The Historiography of the Seljuqid 
Period », in Bernard Lewis, Peter M. Holt, 
Historians of the Middle East, Historical 
Writing on the Peoples of Asia 4, Oxford 
University Press, New York, Toronto, 1962, 
p. 59‑78.

Cahen, Claude, « L’historiographie arabe des origines 
au viiie s. H. », Arabica 33, 2, 1986, p. 133-198.

Cheikh-Moussa, Abdallah, « L’historien et la 
littérature arabe médiévale », Arabica 43, 1, 1996, 
p. 152‑188.

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding 
Wrong in Islamic Thought, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2001.

Donohue, John J., The Buwayhid Dynasty in Iraq 
334 H./945 to 403 H./1012 – Shaping Institutions 
for the Future, Islamic History and Civilization, 
Studies and Texts 44, Brill, Leyde, Boston, 
2003.

un  a n de  f itna -s  à  bagdad136

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Elbendary, Amina, Crowds and Sultans: Urban 
Protest in Late Medieval Egypt and Syria, 
The American University in Cairo Press, 
Le Caire, 2015.

El-Hibri, Tayeb, The Abbasid Caliphate – A History, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2021.

Garcin, Jean-Claude, « La révolte donnée à 
voir chez les populations civiles de 
l’État militaire mamluk (xiiie‑xve s.) », 
in Éric Chaumont (éd.), Autour du regard – 
Mélanges Gimaret, Peeters, Louvain, 2003, 
p. 261‑278.

Gobran, Yaqota, L’autorité ašʿarite au ve/xie siècle. 
Attributs divins et statut du Coran au cœur des 
débats contre les muʿtazilites et les ḥanbalites dits 
anthropomorphistes, thèse de doctorat, Inalco, 
Paris, 2019.

Grehan, James, « Street Violence and Social 
Imagination in Late-Mamluk and Ottoman 
Damascus (ca. 1500-1800) », International 
Journal of Middle East Studies 35, 2, mai 2003, 
p. 215‑236.

Kabir, Mafizullah, The Buwayhid Dynasty of Baghdad 
(334/946‑447/1055), Iran Society, Calcutta, 
1964.

Lantschner, Patrick, « Fragmented Cities in the 
Later Middle Ages: Italy and the Near East 
Compared », The English Historical Review 130, 
juin 2015, p. 546‑582.

Lantschner, Patrick, « Invoking and 
Constructing Legitimacy: Rebels in 
the Late Medieval European and 
Islamic worlds », in Justine Firnhaber‑Baker, 
Dirk Schoenaers (éd.), The Routledge History 
Handbook of Medieval Revolt, Routledge, 
Londres, New York, 2017, p. 168-188.

Laoust, Henri, « Les agitations religieuses à 
Baghdad aux ive et ve siècles de l’Hégire », 
in Donald S. Richards (dir.), Islamic Civilisation 
950‑1150, Bruno Cassirer Ltd, Londres, 1973, 
p. 169‑186.

Lapidus, Ira, Muslim Cities in the Later Middle Ages, 
Cambridge University Press, New York, 1984 
(1re éd. 1967).

Le Strange, Guy, Baghdad during the Abbasid Caliphate 
from Contemporary Arabic and Persian Sources, 
Clarendon Press, Oxford, 1900.

Makdisi, George, Ibn ʿ Aqīl et la résurgence de l’islam 
traditionaliste au xie siècle (ve siècle de l’Hégire), 
PIFD 79, Institut français de Damas, Damas, 1963.

Martinez-Gros, Gabriel, Tixier du Mesnil, 
Emmanuelle (dir.), « La fitna : le désordre 
politique dans l’Islam médiéval » 
(dossier thématique), Médiévales 60, 2011.

Martinez-Gros, Gabriel, « Introduction à la fitna : 
une approche de la définition d’Ibn Khaldûn », 
Médiévales 60, 2011, p. 7‑15.

Massignon, Louis, « Textes prémonitoires et 
commentaires mystiques relatifs à la prise 
de Constantinople par les Turcs en 1453 
(= 858 Heg.) », Oriens 6, 1, Brill, Leyde, 1953 ; 
repris in Opera Minora, II, Paris, PUF, 1969, 
t. 2, p. 441‑450.

Mazel, Florian, Stella, Alessandro, Tixier du Mesnil, 
Emmanuelle, « Contester au Moyen Âge : de 
la désobéissance à la révolte », in Contester au 
Moyen Âge : de la désobéissance à la révolte – 
XLIXe Congrès de la SHMESP (Rennes, 2018), 
Presses de la Sorbonne, Paris, 2019, p. 11‑44, 
en ligne : http://books.openedition.org/
psorbonne/55167

Neggaz, Nassima, « Al-Karkh: the Development of an 
Imāmī-Shīʿī Stronghold in Early Abbasid 
and Būyid Baghdad (132‑447/750‑1055) », 
StudIsl 114, 2019, p. 265‑315.

Neggaz, Nassima, « Processions et partage des 
lieux entre chiites et sunnites à Bagdad », 
in Sylvie Denoix, Hélène Renel (dir.), Atlas des 
mondes musulmans médiévaux, CNRS Éditions, 
Paris, 2022, p. 174‑175.

Neggaz, Nassima, « Revolts in the 
Late Medieval Middle East 1200‑1500 », 
in Hannah Skoda (éd.), A Companion to Crime 
and Deviance in the Later Middle Ages, York, 
ARC Humanities Press, 2023.

Paul, Jürgen, « Ḥimāya Revisited », AnIsl 54, 2020, 
p. 83‑106.

Petry, Carl F., The Criminal Underworld in 
a Medieval Islamic Society: Narratives from 
Cairo and Damascus under the Mamluks, 
Chicago Studies on the Middle East 9, 
Middle East Documentation Center, Chicago, 
2012.

Rébillard, Eugénie, Imposer l’ordre : la police dans 
les villes et les campagnes de l’Iraq abbasside 
(iie‑ive/viiie‑xe s.), thèse de doctorat, 
Université Paris I Panthéon Sorbonne, Paris, 
2021.

Richards, Donald S., The Chronicle of Ibn al‑Athir for 
the Crusading Period from al-Kamil i'l-Ta'rikh – 
Part 1, Crusade Texts in translation 13, 
Routledge, New York, 2006, p. 1‑5.

vanessa van renterghem 137

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un  a n de  f itna -s  à  bagdad138

Sabari, Simha, Mouvements populaires à Bagdad 
à l’époque ʿabbasside, ixe‑xie siècles, Études de 
civilisation et histoire islamiques, Librairie 
d’Amérique et d’Orient Jean Maisonneuve, 
Paris, 1981.

Sanders, Paula, Ritual, Politics, and the City in Fatimid 
Cairo, SUNY series in medieval Middle East 
History, State University of New York Press, 
New York, 1994.

Scharfe, Patrick, « Portrayals of the Later Abbasid 
Caliphate: A Reappraisal of the 
Buyid‑Era Caliphs in Arabic Chronicles, 
334/945‑447/1055 », Journal of Abbasid Studies 1 
2014, p. 108‑142.

Stewart, Devin J., Islamic Legal Orthodoxy: Twelver 
Shiite Responses to the Sunni Legal System, 
University of Utah Press, Salt Lake City, 1998.

Tholib, Udjang, The Reign of the ʿAbbāsid Caliph 
al‑Qādir billāh (381/991‑422/1031) – Studies 
on the Political, Economic and Religious Aspects 
of his Caliphate during the Buwayhid rule of 
Baghdād, PhD dissertation, McGill University, 
2002 (inédite).

Tixier du Mesnil, Emmanuelle, « La fitna andalouse 
du xie siècle », Médiévales 60, 2011, p. 17‑28.

Tor, Deborah G., Violent Order. Religious Welfare, 
Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 
Medieval Islamic World, Istanbuler Texte und 
Studien 11, Ergon Verlag, Wurzbourg, 2007.

Van Renterghem, Vanessa, 
« Structure et fonctionnement du 
réseau hanbalite bagdadien dans les 
premiers temps de la domination 
seldjoukide (milieu du ve/xie siècle) », 
in Damien Coulon, Christophe Picard 
et Dominique Valérian (dir.), Espaces et 
Réseaux en Méditerranée – vie‑xvie siècle, vol. 2, 
La formation des réseaux, Bouchène, Paris, 2010, 
p. 207‑232.

Van Renterghem, Vanessa, Les élites bagdadiennes au 
temps des Seldjoukides – Étude d’histoire sociale, 
PIFD 284, Presses de l’Ifpo, Ifpo, Beyrouth, 
2015, 2 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 95-138    Vanessa Van Renterghem
Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l’année 422-1031
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

