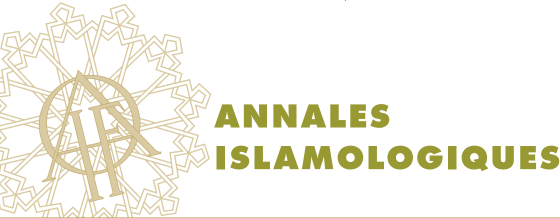
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE



en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 95-138

Vanessa Van Renterghem

Un an de fitna-s à Bagdad. Les désordres urbains de l'année 422-1031

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

#### **Dernières publications**

| 97           | 782724710922    | Athribis X                                     | Sandra Lippert                       |
|--------------|-----------------|------------------------------------------------|--------------------------------------|
| 97           | 782724710939    | Bagawat                                        | Gérard Roquet, Victor Ghica          |
| 97           | 782724710960    | Le décret de Saïs                              | Anne-Sophie von Bomhard              |
| 97           | 782724710915    | Tebtynis VII                                   | Nikos Litinas                        |
| 97           | 782724711257    | Médecine et environnement dans l'Alexandrie    | Jean-Charles Ducène                  |
| m            | édiévale        |                                                |                                      |
| 97           | 782724711295    | Guide de l'Égypte prédynastique                | Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant |
| 97           | 782724711363    | Bulletin archéologique des Écoles françaises à |                                      |
| $l'\epsilon$ | étranger (BAEFE | <b>(</b> )                                     |                                      |
| 97           | 782724710885    | Musiciens, fêtes et piété populaire            | Christophe Vendries                  |

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

#### VANESSA VAN RENTERGHEM

# Un an de fitna-s à Bagdad

# Les désordres urbains de l'année 422/1031\*\*

#### \* RÉSUMÉ

À l'époque médiévale, les *fitna-s*, ou émeutes urbaines, causaient périodiquement de profonds dégâts dans les grandes villes du domaine islamique. À Bagdad, elles étaient particulièrement fréquentes et engendraient des conséquences désastreuses pour la population urbaine. Le présent article propose une traduction annotée ainsi que le commentaire d'extraits de chroniques arabes (notamment le *Muntazam* d'Ibn al-Ğawzī, le *Mir*'āt al-zamān de Sibṭ ibn al-Ğawzī, et le Kāmil d'Ibn al-Atīr), décrivant les nombreuses *fitna-s* qui eurent lieu au cours de l'année 422/1031. Le contexte régional était celui du délitement du contrôle des Bouyides sur les terres centrales du califat abbasside et sur leur capitale, de la rivalité intense entre membres de la famille bouyide pour obtenir le titre de Grand émir (amīr al-umarā'), et enfin de la mort du calife al-Qādir bi-Llāh (r. 381-422/992-1031). Le contexte bagdadien, lui, incluait l'agitation endémique des troupes et émirs turcs cantonnés dans la capitale abbasside, les affrontements confessionnels entre groupes sunnites et chiites, qui s'étaient intensifiés sous le règne des Bouyides, ainsi que les exactions de bandes d'hommes armés, les 'ayyār-s. L'article examine ensuite la terminologie entourant le terme *fitna*, et les facteurs, tant sociaux que religieux et politiques, qui menaient au déclenchement de ces émeutes. Il étudie leurs acteurs, qu'ils soient issus du petit peuple

<sup>\*</sup> Vanessa Van Renterghem, Inalco, Cermom; UMR 8167 Orient & Méditerranée, équipe Islam médiéval, vanessa.vanrenterghem@inalco.fr

<sup>\*\*</sup> Je remercie Sylvie Denoix et Édouard Méténier pour leurs remarques et suggestions à la lecture de cet article.

ou bien institutionnels; l'intervention (ou non) des instances de contrôle urbain; et enfin les lourdes conséquences de ces *fitna-*s pour une société bagdadienne déjà fort divisée.

Mots-clés: Fitna, émeutes urbaines, contrôle urbain, Abbassides, Bouyides, calife al-Qādir, calife al-Qā'im, Bouyides, Irak, Bagdad, 'ayyār-s, agitation militaire, conflits sunnites-chiites, Ibn al-Ğawzī, Sibṭ ibn al-Ğawzī, Ibn al-Aṯīr, ve/xie siècle

#### + ABSTRACT

#### A Year of fitnas in Baghdad. The Urban Disorders of the Year 422/1031

Fitnas, or urban riots, were disruptive events in urban life. In medieval Baghdad, they were frequent and caused great damage to the civil population. This article presents the annotated translation and commentary of many extracts of Arabic chronicles (Ibn al-Jawzī's Muntaṣam, Sibṭ ibn al-Jawzī's Mir'āt al-zamān, Ibn al-Athīr's Kāmil, and others) about the numerous fitnas that took place during the year 422/1031. The regional context is the waning of Buwayhid rule over the central lands of the Abbasid caliphate and its capital, the rivalry between members of the Buwayhid family to obtain the title of Great Amir, and the death of the reigning Caliph al-Qādir bi-Llāh (r. 381–422/992–1031). The local context in Baghdad encompasses the unrest of Turkish amirs and troops in the Abbasid capital, the sectarian strife between Sunni and Shi'i groups, which intensified during Buwayhid rule, and the exactions of gangs of armed men called 'ayyārs. The article then examines the terminology of fitnas, their social, religious and political motives, their actors, popular as well as institutional, the intervention (or non-intervention) of the urban control authorities, and the consequences of fitnas for the already deeply divided Baghdadi society.

**Keywords**: *Fitna*, urban riots, urban control, Abbasid caliphate, Caliph al-Qādir, Caliph al-Qā'im, Buwayhids, Iraq, Baghdad, 'ayyārs, popular protest, military unrest, Sunni-Shi'i strife, Ibn al-Jawzī, Sibṭ ibn al-Jawzī, Ibn al-Athīr, 5th/11th century

\* ملخص

عام من الفتن في بغداد. الاضطرابات الحضرية لسنة ١٠٣١/٤٢٢

خلال فترة العصور الوسطى، كانت الفتن، أو أعمال الشغب الحضرية، تُخلّف دوريًا أضرارًا جسيمة في كبرى مدن الفضاء الإسلامي (دار الإسلام). وكانت نتكرر بشكل خاص في بغداد، مُسببة عواقب كارثية على سكان المدينة، يقترح هذا المقال ترجمة مرفقة بحواشي لمقتطفات من السرديّات التاريخيّة العربية تصف الفتن العديدة التي طرأت في سنة ٤٢٢هـ/١٠٣١م، مع شرحها والتعليق عليها (من بينها مقتطفات من «المنتظم» لابن الجوزي، و«مرآة الزمان» لسيطرة البُويهيين لسيطرة البُويهيين

على الأراضي الوسطى للخلافة العباسية وعلى عاصمتها، وبتنافس شديد بين أفراد الأسرة البويهية للحصول على لقب «أمير الأمراء»، وأخيرًا بوفاة الخليفة القادر بالله (حكم بين ٣٨١-٤٢٢هـ/ ٩٩٢-١٠٠١م)، أما في بغداد، فكان الوضع يتسم باضطرابات مزمنة في صفوف القوات التركية والأمراء المتواجدين في العاصمة العباسية، وكذلك بالاشتباكات المذهبية بين الجماعات السنية والشيعية التي اشتدت في عهد البويهيين، فضلًا عن الابتزازات التي كانت تمارسها عصابات مسلحة تُعرف بجماعات العيّارين. ويبحث المقال فيما بعد في المصطلحات المحيطة بمصطلح الفتنة، والعوامل الاجتماعية والسياسية التي أدّت إلى اندلاع أعمال الشغب هذه. كما يدرس الفاعلين فيها، سواء كانوا من الطبقات الدنيا أو من الأوساط المؤسساتية؛ وكذلك تَدخّل (أو عدم تدخل) أجهزة المراقبة الحضرية؛ وأخيرًا الآثار الوخيمة لتلك الفتن على المجتمع البغدادي الذي كان جد منقسمًا آنذاك.

الكلمات المفتاحية: فتنة، أعمال شغب في الأوساط الحضرية، أجهزة مراقبة المدن، عباسيون، بُويهيّون، الخليفة القادر، الخليفة القائم، العراق، بغداد، جماعات العيّارين، اضطرابات عسكرية، النزاعات بين السنة والشيعة، ابن الجوزي، سبط ابن الجوزي، ابن الأثير، القرن ٥هـ/١١م

\* \* \*

N IRAK, les dernières décennies de règne des grands émirs bouyides (première moitié du v°/x1° siècle) sont connues comme une période de troubles, marquée par la dégradation du pouvoir bouyide et l'agitation des troupes turques de Bagdad¹; comme le résumait Claude Cahen: «Les derniers Buwayhides, particulièrement en 'Irāķ, étaient pratiquement

1. Les armées bouyides étaient essentiellement composées de contingents turcs et daylamites. Les souverains bouyides, eux-mêmes daylamites (peuple iranien non persan, originaire des montagnes du sud de la mer Caspienne), étaient parvenus au pouvoir grâce à leur infanterie de même appartenance, mais incorporèrent rapidement à leurs armées des Turcs, réputés pour leurs compétences de cavaliers. Ils avaient aussi parfois recours à des mercenaires kurdes ou arabes (sur les armées bouyides et l'évolution de leur composition, voir Bosworth, 1966). Au sein des armées bouyides, des rivalités entre Turcs et Daylamites, résultant plus d'une politique de différenciation entre ces contingents par les souverains (en matière de paie notamment) que de tensions véritablement ethniques, engendrèrent des troubles récurrents tout au long de la seconde moitié du IV<sup>e</sup>/x<sup>e</sup> siècle. Les garnisons turques cantonnées à Bagdad formaient, au sein de l'armée bouyide comme dans la ville elle-même, une entité particulière, qui s'illustra dans la première moitié du V<sup>e</sup>/xr<sup>e</sup> siècle par des revendications pécuniaires cycliques, et joua un rôle crucial dans le choix et l'intronisation des derniers *amīr al-umarā* de la dynastie (sur ces contingents turcs de Bagdad, voir Donohue, 2003, p. 208). Ces militaires turcs représentaient aussi un facteur de désordre à Bagdad, car lorsqu'ils n'obtenaient pas le paiement de leurs soldes par les souverains bouyides, ils se livraient à des pillages aux dépens des civils locaux.

impuissants à se faire obéir de personne<sup>2</sup>. » À Bagdad, la période fut marquée par des troubles récurrents, de natures diverses: exigences pécuniaires des militaires turcs que les grands émirs bouyides ne payaient plus, ou seulement de façon épisodique; exactions des 'ayyār-s, ces groupes organisés prompts à piller commerces et maisons particulières<sup>3</sup>; émeutes du petit peuple bagdadien ('āmma, 'awāmm), déclenchées sous des prétextes variés; enfin et surtout, affrontements violents entre quartiers sunnites et chiites. Au cours des décennies précédentes, les émirs bouyides avaient soutenu la manifestation dans l'espace public de pratiques religieuses chiites collectives, soit nouvelles, soit qui s'étaient jusque-là déroulées avec discrétion. Les dissensions entre sunnites et chiites bagdadiens s'étaient ainsi attisées, certains groupes sunnites (notamment hanbalites) protestant vigoureusement contre la formulation chiite de l'appel à la prière, l'inscription de formules à la gloire de 'Alī, les processions lors de la commémoration de 'āšūrā', ou les pèlerinages aux sanctuaires alides pratiqués par leurs voisins chiites. En effet, les affrontements directs entre sunnites et chiites étaient d'autant plus importants que des secteurs à forte population chiite, comme celui du Karḥ, sur la rive occidentale <sup>4</sup>, étaient limitrophes de quartiers dont la coloration hanbalite était notoire, comme celui de Bāb al-Baṣra.

La dissension religieuse n'était cependant pas le seul facteur de soulèvements urbains. Au cours de la seule année 422/1031, pas moins d'une dizaine d'émeutes ou révoltes populaires,

- 2. Cahen, «Buwayhides ou Būyides», EI², 1960, p. 1390-1397. L'histoire de la dynastie bouyide a été traitée par Busse, 1975. La fin de la période demeure peu étudiée: voir essentiellement Bowen, 1929 (pour l'établissement d'une chronologie particulièrement complexe, et un point de vue centré sur l'Iran) et Kabir, 1964 (Bouyides d'Irak). Donohue (2003) ne traite quasiment pas de la première moitié du ve/x1e siècle.
- 3. 'Ayyār, pl. 'ayyārūn. Sur les 'ayyār-s aux époques abbasside et bouyide, voir Cahen, Hanaway, « 'Ayyār », EncIr, 1987, p. 159-163; Cheikh-Moussa, 1996; Tholib, 2002, p. 84-94; Donohue, 2003, p. 338-343; Tor, «'Ayyār », EI<sup>3</sup>, 2014, en ligne; Amabe, 2016, p. 24-25; Rébillard, 2021, p. 462-465. L'étude la plus détaillée des 'ayyār-s est celle de Tor (2007), extrêmement documentée, qui dépasse largement l'horizon irakien et porte en grande partie sur l'Iran. Pour Tor, les 'ayyār-s sont à l'origine, au 111e/1xe siècle, des groupes de combattants sunnites volontaires de la foi; à partir du Ive/xe siècle, elle met en lumière un lien croissant entre soufisme, 'ayyār-s et futuwwa, code de conduite fondée sur des valeurs morales proches de celles de la chevalerie, avec laquelle les 'ayyār-s partageaient aussi l'usage de la violence. Récusant la vision négative des 'ayyār-s comme brigands, qui est celle véhiculée par les chroniques arabes médiévales, Tor interprète les 'ayyār-s comme des groupes paramilitaires presque toujours sunnites, prompts à attaquer leurs contemporains chiites, liés aux élites politiques et dont les pratiques d'extorsion ne se distinguaient pas fondamentalement de celles de l'État abbasside ou bouyide ou de leurs armées. Ces analyses sont difficiles à étendre au contexte bagdadien : les passages traduits ici montrent en effet très clairement que les pratiques des 'ayyār-s étaient redoutées autant que condamnées et combattues par les populations urbaines. Même en admettant un biais anti-ayyār-s de la part des chroniqueurs, il paraît difficile, à la lecture de leurs œuvres, de ne pas considérer les exactions des 'ayyār-s de Bagdad comme la préoccupation principale qu'ils déclenchaient chez leurs contemporains. Pour une analyse sur les 'ayyār-s de Bagdad à l'époque seldjoukide et une discussion des thèses de Tor, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 451-458.
- 4. Sur la façon dont le quartier du Karḫ, situé au sud de l'emplacement de l'ancienne « Ville ronde », devint un quartier abritant d'importantes populations chiites ainsi que l'un des hauts lieux de la pensée imamite, entre la fondation de la ville et les débuts de la période bouyide, voir Neggaz, 2019. L'instauration de célébrations chiites publiques pour 'āšūrā' et Ġadīr Ḥumm sous le règne de Mu'izz al-Dawla, en 352/963, y est évoquée p. 299. Pour la localisation des différents quartiers de Bagdad, voir la carte (fig. 3).

qualifiées de *fitna-*s par les sources d'époque<sup>5</sup>, secouèrent la capitale abbasside, mettant aux prises sunnites et chiites de quartiers voisins, ou bien le petit peuple de la ville contre les militaires turcs qui y résidaient ou les responsables du contrôle urbain. La *fitna* dans son acception d'émeute urbaine<sup>6</sup> représente ainsi, pour cette période comme pour l'ensemble des III<sup>e</sup>-VI<sup>e</sup>/IX<sup>e</sup>-XII<sup>e</sup> siècles<sup>7</sup>, une donnée incontournable de la vie bagdadienne.

- 5. Les chroniques arabes médiévales utilisées ici ont recours au terme *fitna* pour désigner différents types de soulèvements urbains. Les chroniqueurs ne livrent pas de réflexion théorique sur la signification de ce terme mais l'utilisent avec une certaine cohérence: les événements désignés par eux comme *fitna-s* sont tous caractérisés par l'affrontement de deux ou plusieurs factions au sein de la population urbaine et par l'usage de la violence, quels qu'en soient les protagonistes, le motif déclencheur ou le déroulement.
- 6. Le terme fitna, polysémique, désigne tout trouble d'une certaine ampleur divisant les musulmans, de l'émeute, en contexte local, à la guerre civile en contexte régional. Différentes acceptions du terme ont été explorées par l'historiographie récente. Troubles politiques et guerres civiles en Andalus sont au cœur de plusieurs des articles rassemblés par Martinez-Gros et Tixier du Mesnil (dir.), 2011; E. Tixier du Mesnil montre bien la polysémie du terme fitna, et revient sur les deux décennies de guerre civile qui conduisirent à la fin du califat omeyyade de Cordoue, en 1031, qu'elle qualifie de « temps par excellence du politique », à contre-courant d'une historiographie qui fait de cette période un temps de désordres et de «violence fondamentalement négative, annonciatrice d'une période de déclin» (2011, p. 17-18). Le terme fitna, dans ce contexte précis, ne désigne cependant pas des émeutes urbaines mais un désordre politique de plus large ampleur. Sur les acceptions variées du terme fitna chez les auteurs médiévaux, mais aussi sur sa réinterprétation par des auteurs andalous dans un but « d'instrumentalisation au service de l'idéologie califale [omeyyade] », voir Aillet, 2011, p. 69, 82. Pour un examen de la notion de révolte (incluant celle de fitna) dans le droit musulman, voir Abou El Fadl (2001) ainsi que Neggaz (2022), qui s'intéresse aussi aux discours des ulémas sur les révoltes et présente des exemples provenant des VII°-IX°/XIII°-XV° siècles. Dans le présent article, le terme fitna est utilisé dans le sens qui lui est dévolu par les auteurs des chroniques utilisées pour l'enquête dans le contexte bagdadien, celui d'un soulèvement urbain marqué par des violences.
- 7. Sur les soulèvements populaires à Bagdad à la période abbasside, voir Cahen, 1958-1959 ; Laoust, 1973 ; Sabari, 1981; Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 445-458; Amabe, 2016, p. 21-24. Amabe affirme que les émeutes urbaines des IIIe/Ixe et IVe/xe siècles avaient des motivations soit économiques (émeutes de la faim), soit confessionnelles (sunnites contre chiites ou musulmans contre chrétiens). Il n'est rien de surprenant à ce que les révoltes populaires les plus étudiées, en raison de l'abondance et de la variété des sources disponibles, soient celles de la période mamelouke: voir Garcin (2003), qui interprète les révoltes urbaines de l'époque comme la mise en scène d'un « message sur le pouvoir » (p. 273), dépassant les simples protestations économiques pour revendiquer une forme de participation qu'il est possible de qualifier de politique. Voir aussi Petry (2012, chap. 2), où les révoltes sont traitées comme une forme de comportement illégal au sein d'un ouvrage consacré aux « bas-fonds criminels » (criminal underworld) de la période. Les travaux de Lantschner (2015; 2017), eux, sont fondés sur une comparaison entre les révoltes urbaines à Bologne et Damas aux xIVe et xVe siècles; Lantschner interprète les révoltes de la population damascène à l'époque mamelouke, impliquant des représentants des élites religieuses, comme des revendications de justice perçues comme des actions légitimes, et non des rébellions illégales, par les protagonistes (2017), dans un contexte d'« ordre polycentrique » dans la ville (2015, p. 582). Elbendary (2015) se concentre sur les révoltes populaires de la fin de la période mamelouke (IXe/XVe siècle) en Égypte et en Syrie, et s'intéresse aux soulèvements populaires dans la mesure où ils représentent l'une des formes de la protestation (protest) de catégories non élitaires de la population des grandes villes du domaine mamelouk et témoignent de la capacité de ces « non-élites » à intervenir dans les évolutions politiques de la période. Le chapitre 5, intitulé « Between riots and negotiations: popular politics and protest» (p. 121-155), est ainsi en large partie consacré à la négociation avec les autorités, autre forme d'expression de la protestation populaire. L'intérêt de la comparaison des émeutes bagdadiennes du ve/xxe siècle avec les révoltes étudiées par Elbendary rencontre par ailleurs d'importantes limites méthodologiques. En dehors même du fait que cet ouvrage s'intéresse à un contexte politique, social et économique

Quels que fussent les protagonistes ou la nature de ces soulèvements, leurs conséquences étaient désastreuses pour les populations de la ville : pillages, incendies de bâtiments ou de quartiers entiers, batailles de rue se soldant par des victimes civiles. Les principaux acteurs du contrôle urbain (la police, nommée à l'époque ma'ūna, dont la direction était passée des Abbassides aux Bouyides 8) tentaient parfois d'intervenir, sans toujours réussir à rétablir l'ordre. De telles émeutes, soulèvements, « émotions populaires », insurrections religieuses ou rébellions de soldats, offrent à l'historienne et l'historien un poste d'observation privilégié quant à la vie urbaine, son cadre matériel, ses acteurs, ses institutions, tant il est vrai que les moments de crise se montrent révélateurs de l'organisation habituelle de la ville, à travers la mise en lumière de ses dysfonctionnements.

Le présent article se focalise sur les *fitna-*s qui eurent lieu à Bagdad au cours de l'année 422/1031; il propose une traduction annotée et contextualisée de passages détaillant leur déroulement, suivie d'une analyse de leurs traits principaux dans le contexte de la décomposition du pouvoir bouyide. Les troubles de l'année 422/1031 servent ainsi de support, sous la forme d'une étude de cas et d'une analyse du vocabulaire employé par les sources, à une enquête sur la notion de *fitna* en contexte urbain. Il ne s'agit pas, ici, d'explorer la diversité des sens que peut revêtir le terme *fitna* dans ses différents contextes d'emploi (juridiques, historiographiques, poétiques ou autres), mais bien d'analyser la signification et les connotations du mot lorsqu'il désigne, sous le calame des chroniqueurs arabes médiévaux, un soulèvement populaire en contexte urbain.

### 1. Un contexte local et régional troublé

L'année 422 de l'hégire (29 décembre 1030 – 18 décembre 1031) occupe une place importante dans les chroniques arabes. Elle fut notamment marquée par la fin du long règne du calife abbasside al-Qādir bi-Llāh (r. 381-422/992-1031), à qui succéda son fils al-Qā'im bi-amr Allāh (r. 422-467/1031-1075), qui allait lui aussi demeurer plus de quarante ans au pouvoir. Les périodes de succession califale, moments de fragilité potentielle de la dynastie, s'accompagnaient souvent,

très différent de la Bagdad abbasside, d'au moins quatre siècles postérieur aux événements considérés ici, les révoltes urbaines qui y sont étudiées, pour passionnantes qu'elles soient, diffèrent très largement des *fitna-s* bagdadiennes de l'année 422/1031, d'une part par la nature des protestations et revendications qui y étaient portées (contre la fluctuation monétaire, la politique fiscale des sultans, la corruption des officiels, la mauvaise gestion des crises alimentaires; seules les protestations contre les abus de certains fonctionnaires ont des causes semblables à certaines des émeutes étudiées ici), d'autre part en raison du fait que ces révoltes s'adressaient aux autorités et avaient pour objectif d'obtenir une rectification de leur politique, tandis qu'une bonne partie des événements bagdadiens considérés ici évinçaient les pouvoirs politiques au lieu de s'adresser à eux. Enfin, pour une étude des révoltes damascènes à l'extrême fin de la période mamelouke et des trois premiers siècles ottomans, voir Grehan, 2003.

8. À Bagdad, le terme ma'ūna («aide, secours; garnison», dictionnaire Kazimirski) désignait, depuis au moins le 111°/1x° siècle, la garde chargée des opérations de police, nommée à d'autres moments de l'époque abbasside šurṭa. Son chef portait le titre de ṣāḥib al-ma'ūna; voir Crone, «Ma'ūna», EI², 1991, p. 839. Sur la šurṭa/ma'ūna à l'époque abbasside, voir Rébillard, 2021; pour la période bouyide, voir Donohue, 2003, chap. 3. La police (ma'ūna) était en principe une institution distincte de l'armée, mais à la fin de la période bouyide, la fonction de chef de la police à Bagdad était tantôt dévolue à un ḥāǧib (officier militaire) au service des Bouyides, tantôt à un agent de même titre mais travaillant pour le calife (Donohue, 2003, p. 207-208; sur les différentes fonctions dévolues aux ḥāǧib-s, voir Morris, «Ḥāǧib», EI³, 2017, en ligne).

dans la capitale abbasside, de troubles urbains variés. L'année 422/1031 en fut particulièrement riche: les chroniqueurs arabes décrivent en détail les nombreux soulèvements et affrontements populaires qui eurent lieu à Bagdad tout au long de cette année. Tous ne peuvent cependant être attribués au risque de vacance du pouvoir abbasside, puisqu'un certain nombre d'entre eux ont précédé la maladie puis la mort du calife.

Plusieurs chroniques irakiennes, toutes écrites plus d'un siècle après les faits, relatent avec force détails ces événements. Les récits les plus circonstanciés se trouvent dans le *Kitāb al-Muntaṭam fī ta'rīḥ al-mulūk wa-l-umam* (Chronique bien ordonnée de l'histoire des rois et des peuples) d'Ibn al-Ğawzī (m. 597/1201), le *Kitāb al-Kāmil fī al-ta'rīḥ* (Histoire complète) d'Ibn al-Aṭīr (m. 630/1234), et le *Mir'āt al-zamān fī ta'rīḥ al-a'yān* (Miroir des temps, une histoire des notables) de Sibṭ ibn al-Ğawzī (m. 654/1256). Ces trois auteurs ont pour caractéristiques communes l'appartenance à un *maḍhab* sunnite ainsi qu'une connaissance directe du cadre bagdadien<sup>9</sup>. Ces trois récits, littéralement très proches les uns des autres, découlent visiblement d'une source commune, selon toute probabilité la chronique de Hilāl al-Ṣābi' (m. 448/1056), observateur et acteur de la vie bagdadienne dans la première moitié du ve/xre siècle 10. Ainsi, bien que postérieures d'un à deux siècles aux événements rapportés – que les auteurs ne comprenaient d'ailleurs qu'imparfaitement, comme en témoignent certaines hésitations quant aux dénominations des protagonistes individuels ou collectifs, ou des répétitions ou omissions dans certains textes –, ces chroniques sont vraisemblablement fondées sur une source locale contemporaine des faits.

9. Ibn al-Ğawzī, Bagdadien qui ne quitta Bagdad que pour effectuer le pèlerinage à La Mecque puis en exil à la fin de sa vie, consacre une part très importante de son histoire universelle à sa ville natale, au point que Claude Cahen qualifie à juste titre cette chronique d'« avant tout bagdadienne » (1986, p. 62). Son petit-fils Sibt ibn al-Ğawzī naquit et grandit à Bagdad, puis s'installa à Damas à la mort de son grand-père. Ibn al-Atīr, lui, était résident à Mossoul, mais visita Bagdad à plusieurs reprises. Tous trois avaient donc une connaissance, certes à des degrés variés, de la topographie bagdadienne et des composantes sociales et politiques de sa population. Le hanbalite Ibn al-Gawzī était un homme de religion maîtrisant différentes disciplines traditionnelles (droit, badīt, tafsīr), et était connu de ses contemporains pour son rôle de prédicateur populaire (wā'iz), de même que son petit-fils Sibṭ ibn al-Ğawzī, qui abandonna le hanbalisme de son grand-père pour le hanafisme, et fut admis dans l'entourage des sultans ayyoubides de son époque. Ibn al-Atīr, dont les deux frères s'illustrèrent comme fonctionnaires des dynasties zankide et ayyoubide, bénéficia du patronage de l'atabek d'Alep à la fin de sa vie. Sur Ibn al-Ğawzī, voir Laoust, «Ibn al-Djawzī », EI², 1971, p. 775-776; Van Renterghem, 2015, p. 298-301. Sur Sibṭ ibn al-Ǧawzī, voir Cahen, «Ibn al-Djawzī [Sibṭ]», EI², 1971, p. 774-776; Lefèvre-Thibault, 2014, p. 29-192. Sur Ibn al-Atīr et son Kitāb al-Kāmil fī al-ta'rīḥ, voir Richards, 2006, p. 1-5. Les chroniques d'Ibn al-Ğawzī et d'Ibn al-Atīr bénéficient d'éditions de qualité; en revanche, le Mir'āt al-zamān de Sibţ ibn al-Ğawzī, qui ne connut longtemps que des éditions partielles, a fait l'occasion de deux éditions récentes, toutes deux fautives et témoignant, de la part des éditeurs, d'une méconnaissance du contexte bagdadien. Pour la fin de la période bouyide (années 412-434/1021-1043), on peut cependant se référer au travail très complet d'édition, de traduction et de commentaire de Clara Lefèvre-Thibault, 2014. 10. La chronique de Hilāl al-Ṣābi', elle-même continuation du Taǧārib al-umam (L'expérience des nations) de Miskawayh (m. 421/1030) jusqu'à l'année 447/1055, n'est conservée que sous la forme de fragments s'arrêtant à l'année 393/1002-1003, mais certains passages perdus ont servi de source aux historiens postérieurs. Sur Hilāl al-Ṣābi', issu d'une lignée de fonctionnaires au service des Abbassides et qui fut lui-même un employé de l'administration bouyide à Bagdad, voir Osti, « Hilāl al-Ṣābi' », EI³, 2017, en ligne.

Les événements de 422/1031 sont à replacer dans le contexte plus que troublé du règne des derniers Bouyides d'Iran et d'Irak<sup>11</sup>. En 415/1024 et 416/1025, les morts successives de Sulțān al-Dawla, émir du Fārs et du Kirmān, puis de son frère Mušarrif al-Dawla, alors en charge de l'Irak et du Ḥūzistān, furent suivies d'une instabilité du pouvoir bouyide, marquée par la rivalité entre Ğalāl al-Dawla, frère des deux précédents, et son neveu Abū Kalīǧār, fils de Sulṭān al-Dawla (voir la fig. 1). Les militaires turcs présents à Bagdad étaient les véritables maîtres de la ville, et intronisaient le prétendant bouyide qui leur garantissait les revenus les plus stables ou les plus immédiats. En 418/1027, ils choisirent Ğalāl al-Dawla, qui déçut très rapidement leurs attentes pécuniaires. Dans le même temps, Abū Kalīǧār et Ğalāl al-Dawla se disputaient militairement le contrôle des plus importantes villes de la région: Basra, Wāsiṭ et al-Ahwāz.

C'est dans ce contexte de grande instabilité régionale et locale que débuta l'année 422/1031. Le calife al-Qādir, privé comme ses prédécesseurs des ressources fiscales que les Bouyides avaient confisquées, ne possédait pas d'armée propre (en dehors d'une garde personnelle réduite) et ne jouait qu'un rôle politique d'arrière-plan 12, incapable, notamment, de rétablir l'ordre lorsque sa capitale se voyait déchirée par des émeutes et révoltes. Plus qu'octogénaire et affaibli par la maladie, il mourut à la fin de cette année, après avoir désigné son fils Abū Ğa'far 'Abd Allāh, le futur calife al-Qā'im, comme successeur.

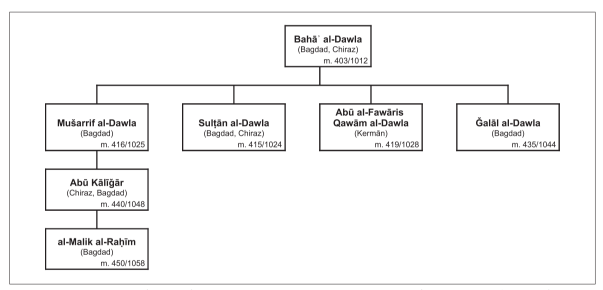


Fig. 1. Arbre généalogique (simplifié): les derniers Bouyides ayant régné à Bagdad (1<sup>re</sup> moitié du v<sup>e</sup>/x1<sup>e</sup> siècle).

- 11. Sur les événements complexes des dernières décennies de règne des émirs bouyides en Irak, peu de synthèses existent. La trame événementielle est retracée par Kabir (1964, chap. 6), et Busse (1975, p. 296-304); voir aussi Zetterstéen, « Djalāl al-Dawla », EI², 1965, p. 401-402; Bowen, « Abū Kālīdjār », EI², 1960, p. 135-136; Bosworth, « Sulṭān al-Dawla », EI², 1997, p. 889.
- 12. Sur le califat abbasside sous le règne des Bouyides, voir Donohue, 2003, chap. 6 (p. 277-287 sur le règne d'al-Qādir), et Scharfe, 2014; sur al-Qādir, voir aussi Sourdel, « al-Ķādir bi-Llāh », EI², 1978, p. 394-395; Tholib, 2002. La politique religieuse de ce calife, qui fit promulguer une profession de foi favorable aux hanbalites, a fait l'objet de plusieurs études, à commencer par Makdisi, 1963; voir aussi Tholib, 2002, chap. IV; Gobran, 2019, p. 2-59; pour une synthèse récente, El-Hibri, 2021, p. 193-200.

### 2. Les récits des chroniqueurs

Ibn al-Ğawzī dépeint de façon quelque peu confuse les événements des premiers mois de l'année 422/1031, qui débute sur une première *fitna* opposant les 'ayyār-s aux habitants du Karḫ, en grande partie chiites, et qui comptaient de nombreux commerçants:

وفي صفر: عملت عملة في أصحاب الأكسية فأخذت أمتعة كثيرة وثار أهل الكرخ بالعيارين وطلبوهم فهربوا وأقام التجار على إغلاق دكاكينهم والمبيت في أسواقهم، وراسلوا حاجب الحجاب وسألوه أن يندب إلى المعونة من يعاونونهم على إصلاح البلد، فأعيد أبو محمد النسوي إلى العمل، فوجدوا أحد العيارين فقتلوه ونهبت الدار التي استتر فيها، ثم قوى العيارون وهرب ابن النسوي، وعادت الفتن. قا

En ṣafar [février 1031]: un vol eut lieu contre les Gens du manteau <sup>14</sup>, et beaucoup de [leurs] biens furent pillés. Les gens du Karḥ se soulevèrent <sup>15</sup> [alors] contre les 'ayyār-s. Ils se mirent à les débusquer, et les 'ayyār-s s'enfuirent. Les commerçants entreprirent de fermer leurs boutiques et de passer la nuit dans leurs marchés. Ils écrivirent au chef ḥāǧib (ḥāǧib al-ḥuǧǧāb <sup>16</sup>) pour lui demander d'adjoindre à la police (maʿūna) des renforts, afin de les aider à rétablir l'ordre dans la ville. Abū Muḥammad al-Nasawī <sup>17</sup> fut renommé à son poste [de chef de la police]. Ils trouvèrent l'un des 'ayyār-s et le tuèrent; la maison où il s'était caché fut pillée. Par la suite, les 'ayyār-s prirent le dessus, Ibn al-Nasawī s'enfuit, et les fitna-s reprirent [de plus belle].

Le mois suivant, une émeute éclata entre sunnites et chiites. Elle avait été provoquée par une procession scandant des slogans sunnites qui traversa triomphalement différents quartiers de la ville, défilant notamment au Karh et déclenchant la colère des habitants <sup>18</sup>. Une fois n'est pas coutume, l'émeute puisait ses racines hors du contexte bagdadien, en écho de lointains

- 13. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 213.
- 14. Aṣḥāb al-aksiya, littéralement « Gens des vêtements ». Je comprends ici cette expression comme synonyme de aṣḥāb al-kisā', ou ahl al-kisā', « Gens du manteau », formule désignant chez les chiites la famille proche de 'Alī b. Abī Ṭālib et ses descendants, c'est-à-dire la branche alide des Ahl al-bayt (Daftary, « Ahl al-Kisā' », EI³, 2008, en ligne; Goldziher et al., « Ahl al-Bayt », EI², 1960, p. 265-266). Un passage postérieur d'Ibn al-Ğawzī, redondant avec celui-ci (voir infra), identifie les Aṣḥāb al-aksiya comme un groupe chiite.
- 15. Le verbe employé ici est tāra: se déclencher, « s'élever (se dit du tumulte) » (dictionnaire Kazimirski).
- 16. Le ḥāǧib al-ḥuǧǧāb, ou chef ḥāǧib, était un militaire au service du grand émir bouyide; le titre semble avoir été dévolu aux militaires turcs, et non aux Daylamites (Donohue, 2003, p. 196).
- 17. Chef de la police (ṣāḥib al-ma'ūna) de Bagdad de sinistre mémoire, lié aux 'ayyār-s (ainsi, quelques mois avant les faits rapportés ici, en raǧab 421/juillet 1030, al-Nasawī, qui venait d'être nommé chef de la police, recruta comme auxiliaires un groupe de 'ayyār-s; Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XV, p. 207) et ne rechignant devant aucune action violente dans le but de s'enrichir. Les Bagdadiens réclamèrent sa destitution à maintes reprises. Voir infra; Cahen, «Futuwwa», EI², 1965, p. 983-987.
- 18. L'événement est brièvement résumé par Stewart (1998, p. 123), pour illustrer les attaques subies par les chiites de Bagdad de la part de leurs contemporains sunnites; il est évoqué un peu plus en détails par Tor (2007, p. 281), qui traduit une partie de la description de l'émeute livrée par Ibn al-Atīr.

événements qui s'étaient déroulés peu auparavant dans le Diyār Muḍar et venaient d'être connus à Bagdad. La ville d'al-Ruhā' (Édesse), jusqu'alors sous le pouvoir d'une petite dynastie locale, celle des Banū Numayr, dans un contexte de rivalité avec les Marwānides du Diyār Bakr, avait été prise par le protospathaire byzantin Georges Maniakes¹9. Cette perte territoriale pour les pays d'Islam, aux confins de l'Empire byzantin, eut des répercussions inattendues à Bagdad, occasionnant une émeute de grande ampleur lorsqu'un mystérieux soufi obtint du calife l'autorisation de proclamer le départ d'une troupe improvisée de Bagdadiens pour mener le gihād contre les Byzantins. Sibṭ ibn al-Ğawzī, qui n'évoque pas l'épisode de ṣafar, relate ainsi l'événement:

وفي ربيع الأول: تجدّدت ببغداد فتنةً عظيمةً، وسببُها أنّ الحركي الصوفي طلب الجهاد من الخليفة، فأذِنَ له، وأُعطي المنشور، المنشور بذلك من دار الخلافة، فاجتمع إليه لفيف كثيرً، وعبر إلى جامع المنصور للصلاة فيه وقواءة المنشور، فاجتاز بالمحالِّ الغربية – وبين يديه العامة – بالسلاح، وأعلنوا بذكر أبي بكر رضوان الله عليه، فخرج إليهم أهل الكرّخ، وثارتِ الفتنة، ومزّقوا المنشجوق، ونادى الناسُ: النفيرَ النفيرَ، ووقع القتالُ، ومُنِعَتِ الصلاةُ، ونُهِبَتْ دارُ المرتضى، واحتمى له الأتراك جيرانه، ووقعتِ الحربُ، واحترق الكرّخ، وركبَتِ العساكر، وأشرف أهلُ الكرّخِ على خُطّةٍ عظيمةٍ، فكتب الخليفةُ إلى الملك والإشفَهسلارية، وأنكر عليهم إنكارًا عظيمًا، ونسَبَ إليهم تمزيقَ المنجوق، فركبَ الوزيُ، ودخل بين الصفّين، فجاءته آنجرةً في صدره، وسقطَتْ عِمامتُه من رأسه، وعاد موهونًا، وقُتِلَ جماعةً من أهل الكرّخِ ومن الأتراك، وقُتِلَ الغازي، واحترق الجانبُ الغربيُّ، وكان السبب سقوطَ هيبة السلطنة. 20

<sup>19.</sup> Honigmann et al., «al-Ruhā», EI², 1995, p. 607-610. Cet événement est détaillé par Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mirʾāt al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 373; éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 153; éd. Lefèvre-Thibault, p. 657-664, et Ibn al-Aṭīr, al-Kāmil VII, p. 743-744.

<sup>20.</sup> Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 373; voir aussi éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 150. Clara Lefèvre-Thibault propose une édition et une traduction du même passage, qui diffère peu de la mienne (2014, II, p. 641-644). Le même événement est rapporté par Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 213-215; Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 748-749. Une version presque aussi détaillée se trouve dans le Ta'rīḥ al-islām d'al-Dahabī (XXIX, p. 9-10), ainsi qu'une mention abrégée chez Ibn Katīr (al-Bidāya wa-l-nihāya XV, p. 636) et Ibn Ḥaldūn (Ta'rīḥ IV, p. 642).

En rabī' I [mars 1031] se produisit à nouveau <sup>21</sup> à Bagdad une grande *fitna* <sup>22</sup>. La cause en était que le soufi al-Ḥarakī <sup>23</sup> demanda au calife [l'autorisation] de partir en expédition guerrière <sup>24</sup>. Il reçut cette autorisation, et on lui remit un étendard <sup>25</sup> et un décret <sup>26</sup> en ce sens, provenant du Dār al-Ḥilāfa <sup>27</sup>. Une grande foule se rallia à lui. Il traversa [le Tigre] pour aller accomplir la prière et lire [publiquement] le décret à la mosquée d'al-Manṣūr <sup>28</sup>. [En chemin], il traversa les quartiers

- 21. Le verbe employé est tağaddada, « se renouveler, reprendre », donnant l'idée qu'il s'agit de la résurgence d'une émeute antérieure. Bagdad avait en effet été le théâtre, dans les années précédentes, de différents troubles et soulèvements urbains relatés par les mêmes chroniques: exactions des 'ayyār-s en 416/1026, 420/1029 et 421/1030, suivies d'une révolte des habitants des quartiers touchés, affrontements entre militaires turcs et 'ayyār-s l'année suivante, débouchant sur le pillage et l'incendie du Karlı par les Turcs, agitation de ces mêmes Turcs mécontents du malik Ğalāl al-Dawla, affrontements entre sunnites et chiites autour des festivités ou pratiques chiites en 420/1029 et 421/1030, etc.
- 22. Ibn al-Ğawzī et Ibn Katīr la décrivent comme une fitna « entre sunnites et rāfiḍites » (al-Muntaẓam XV, p. 213 et al-Bidāya XV, p. 636); Ibn al-Atīr, moins anti-chiite, utilise un terme plus neutre et la décrit comme « une fitna entre sunnites et chiites » (al-Kāmil VII, p. 748).
- 23. Sic. Le même personnage est nommé al-Ḥazlaǧī par Ibn al-Ğawzī (al-Muntazam XV, p. 213) et al-Ḥaramī par al-Ḍahabī (Ta'rīḥ al-islām XXIX, p. 9); Ibn al-Atīr se garde de lui attribuer un autre nom que son laqab d'al-Madkūr, précisé par toutes les sources en dehors de Sibṭ ibn al-Ğawzī. Les déformations de la nisba du personnage plaident en faveur de son caractère obscur. Louis Massignon interprète la leçon d'Ibn al-Ğawzī sous la forme al-Ḥalaǧī, « Qarluq » (1953 [éd. 1969], p. 447, note 3). Il faudrait donc voir dans ce personnage un Turc originaire de l'Asie centrale. Je n'ai pu, quoi qu'il en soit, l'identifier.
- 24. Éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 150 et éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 373: al-ǧihād. Les autres auteurs utilisent le synonyme ġazw. Selon le droit musulman, seul le calife peut appeler au ǧihād; le muǧāhid individuel, ici représenté par le mystérieux soufi, doit donc lui demander l'autorisation officielle de lever des troupes ou de rassembler des volontaires dans ce but, autorisation matérialisée par un document issu de la chancellerie abbasside. Ġazw peut être employé dans les sources médiévales comme synonyme de ǧihād ou encore du fait d'« ordonner le bien et interdire le mal » (al-amr bi-l-maʿrūf wa-l-nahī ʿan al-munkar) (Cook, « Ghazw », EI³, 2013, en ligne).
- 25. Le terme employé, munğūq, ne figure pas dans les dictionnaires arabes et vient du turc où il signifie « perle » ou « collier, ornement de perles » (Bosworth, 2001, p. 308; turc moderne boncuk). En persan, les dictionnaires modernes donnent le sens d'un élément d'enseigne, de bannière ou d'étendard (« The ball or spear-head of a banner gilded. A flag hoisted on a turret as a signal for public payer », dict. Johnson, 1852; « The ball or spear-head of a banner gilded; [...] a flag », dict. Steingass, 1892). Les éditeurs du Mir'āt al-zamān confirment cette signification en note (rāya, drapeau ou étendard); ce sens est cohérent avec la suite du texte, qui précise que cet étendard fut déchiré au cours de l'émeute. Les éditeurs d'Ibn al-Ğawzī ont transcrit manḥūq, qui ne fait pas plus sens (al-Muntazam XV, p. 213). Ibn al-Atīr donne pour leçon 'alam, drapeau, dissipant tout contresens potentiel (al-Kāmil VII, p. 748). Le terme munğūq apparaît régulièrement dans les chroniques arabes pour désigner les bannières, sans doute brodées de perles, utilisées par les chiites de Bagdad lors des processions de 'āšūrā'.
- 26. Manšūr: terme utilisé pour désigner les décrets officiels issus de la chancellerie abbasside.
- 27. Les palais ainsi que les administrations réduites conservées par les califes abbassides à l'époque bouyide se situaient dans le complexe palatial nommé Dār al-Ḥilāfa, « Palais du califat », situé sur les bords du Tigre, au sud de la rive orientale de Bagdad. Voir la carte (fig. 3).
- 28. Ğāmi' al-Manṣūr, la mosquée d'al-Manṣūr, aussi appelée Ğāmi' al-Madīna (mosquée de la Ville [ronde]), était la plus ancienne mosquée de Bagdad. Autrefois située au cœur de la « Ville ronde » fondée par le calife Abū Ğa'far al-Manṣūr, elle demeura l'une des mosquées-ǧāmi'-s en activité sur la rive occidentale bien après la disparition des remparts de la Ville ronde. Il fallait, pour atteindre Ğāmi' al-Manṣūr à partir du Dār al-Ḥilāfa,

de la rive occidentale <sup>29</sup>, précédé du petit peuple <sup>30</sup> en armes. Ils se mirent à invoquer ouvertement Abū Bakr <sup>31</sup> – que Dieu soit satisfait de lui! Les habitants du Karḫ les assaillirent, et une *fitna* se déclencha. [Les habitants du Karḫ] lacérèrent l'étendard; les gens crièrent « Aux armes! », et des affrontements (*qitāl*) se produisirent. La prière ne put avoir lieu. La demeure du [*šarīf*] al-Murtaḍā <sup>32</sup> fut pillée; lui-même fut protégé par ses voisins turcs. Une [véritable] guerre se déclencha <sup>33</sup>. Le Karḫ fut incendié, les militaires ('*asākir*) arrivèrent à cheval, et les habitants du Karḫ encoururent un grand danger <sup>34</sup>. Le calife écrivit au souverain <sup>35</sup> [bouyide] et aux grands émirs de la *iṣfahsalāriyya* <sup>36</sup>,

traverser le Tigre sur le pont de bateaux situé face aux palais califaux, puis traverser les quartiers de la rive occidentale situés dans la prolongation du pont. Voir la carte (fig. 3).

- 29. Lecture fautive dans l'édition d'al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ: al-maḥāll al-ʿarabiyya pour al-maḥāll al-ġarbiyya (XVIII, p. 373). Le plus important des quartiers de la rive occidentale était celui du Karḫ, à la forte composante chiite. Ibn al-Ğawzī détaille l'itinéraire emprunté par la procession: de Bāb al-Šaʿīr, au débouché de l'ancien pont de bateau sur le Tigre, au sud de l'embouchure du canal du Ṣarāt, à al-Ṭāq al-Ḥarrānī, l'une des entrées du quartier de Bāb al-Baṣra (al-Muntazam XV, p. 214). Voir la carte (fig. 3) pour la localisation de ces quartiers. 30. Al-ʿāmma. Ibn al-Ğawzī offre comme variante al-riǧāl, « les hommes », à savoir les piétons, par opposition aux cavaliers (al-Muntazam XV, p. 214).
- 31. Ibn al-Ğawzī: « Abū Bakr et 'Umar [ibn al-Ḥaṭṭāb] » (al-Muntazam XV, p. 214). L'auteur hanbalite ajoute que les manifestants criaient: « Aujourd'hui est un jour de conquêtes » (yawm maġāzī, al-Muntazam XV, p. 214). Deborah Tor rappelle que le terme yawm est ici à comprendre dans son sens archaïque et belliqueux de « bataille » (2007, p. 281, n. 123), sens confirmé par la version d'Ibn al-Aṭīr qui rapporte un slogan très offensif envers la population chiite des quartiers traversés: « C'est aujourd'hui le jour de Mu'āwiya » (al-Kāmil VII, p. 748). Ibn al-Aṭīr se montrant dans l'ensemble moins anti-chiite qu'Ibn al-Ğawzī et son petit-fils, il est probable que l'attaque des gens du Karḫ ait été une réponse à cette provocation des volontaires sunnites du ğihād recrutés par le soufi-ġāzī.
- 32. Le šarīf al-Murtaḍā (m. 436/1044), lettré et théologien duodécimain de lignage alide, avait succédé à son frère le šarīf al-Raḍī (m. 407/1016) au poste de représentant ou syndic des Ṭālibides (naqīb al-Ṭālibiyyīn). Il était l'une des principales autorités religieuses du chiisme imamite bagdadien et jouissait de la faveur des souverains et vizirs bouyides, tout en maintenant de bonnes relations avec les Abbassides (Brockelmann, «al-Sharīf al-Murtaḍā », EI², 1998, p. 351; Tholib, 2002, p. 224-226; Abdulsater, 2017, chap. 1; Neggaz, 2019, p. 295-296). Il tirait sa grande richesse de possessions foncières situées sur l'Euphrate, entre Bagdad et Kerbala (Abdulsater, 2017, p. 20). Sa résidence, située au Karḫ et qui passait pour abriter une bibliothèque de 80 000 volumes, fut vandalisée plusieurs fois, non seulement en 422/1031, mais également en 416/1025 et 425/1033. Al-Murtaḍā joua à plusieurs reprises un rôle de représentant auprès des autorités politiques, que ce soit pour plaider la cause de son quartier dévasté par les 'ayyār-s ou celle des pratiques religieuses de la communauté duodécimaine de la rive occidentale de Bagdad (Abdulsater, 2017, p. 19-20).
- 33. Wa-waqa'at al-ḥarb; le terme ḥarb dénote une intensité plus forte que le simple combat ou affrontement armé rencontré plus haut, qitāl.
- 34. Ašrafa ahl al-Karh 'alā hiṭṭa<sup>tin</sup> 'azīma<sup>tin</sup>. Cette expression est employée dans le même sens par Sibṭ ibn al-Ğawzī dans d'autres passages du Mir'āt al-zamān.
- 35. Le titre de *malik*, « roi », est accordé par les sources au souverain bouyide en titre, à l'époque Ğalāl al-Dawla.
  36. Le titre de *isfahsalār* ou *isfahsalār*, désignant dans le monde persan un « chef d'armée » (Bosworth, Digby, « Ispahsālār, Sipahsālār », EI², 1978, p. 217-219), était à l'époque bouyide surtout décerné aux commandants daylamites (Donohue, 2003, p. 197). *Al-isfahsalāriyya* désignerait donc soit un groupe d'émirs daylamites, soit un groupe de commandants sans distinction d'origine ethnique (voir la discussion proposée par Donohue, 2003, p. 199).

leur reprochant très vivement [tout ce qui s'était produit]; il leur imputait le fait que son étendard <sup>37</sup> eût été déchiré. Le vizir <sup>38</sup> s'interposa, à cheval, entre les deux camps. Une brique <sup>39</sup> l'atteignit à la poitrine, et son turban chut de sa tête; il en revint diminué <sup>40</sup>. Un groupe d'habitants du Karḫ fut tué, ainsi que quelques Turcs. Le meneur <sup>41</sup> aussi trouva la mort, et la rive occidentale fut incendiée. La [vraie] raison de tout cela, c'est que le pouvoir n'avait plus aucune autorité <sup>42</sup>.

Ibn al-Ğawzī offre quelques détails supplémentaires sur le déroulement de cette fitna, ses conséquences et la façon dont la situation finit par rentrer dans l'ordre:

ونهبت دور اليهود وخانتاراتهم، وطلبوا لأنه قيل عنهم إنهم أعانوا أهل الكرخ، فلما كان من الغد اجتمع عامة أهل الكرخ السنة من الجانبين، وانضاف إليهم كثير من الأتراك وقصدوا الكرخ، فأحرقوا وهدموا الأسواق، وأشرف أهل الكرخ على خطة عظيمة [...]، وقتل من أهل الكرخ جماعة، وانتهب الغلمان ما قدروا عليه، ثم رتب الوزير قوما منعوا القتال، واحترق وخرب من هذه الفتنة سوق العروس، وسوق الأنماط، وسوق الصفارين، وسوق الدقاقين، ومواضع أخرى. 43

Les maisons des Juifs furent pillées ainsi que leurs boutiques <sup>44</sup>; ils furent la cible [de ces exactions] car on dit qu'ils avaient prêté main-forte aux gens du Karḫ <sup>45</sup>. Le lendemain, le petit peuple sunnite se rassembla en provenance des deux rives [de Bagdad], rejoint par de très nombreux Turcs. Ils se dirigèrent vers le Karḫ, incendièrent et détruisirent les marchés, et les habitants du Karḫ encoururent un grand péril. [Puis vient la mention de la lettre du calife et de l'attaque subie par le vizir]. Un groupe d'habitants du Karḫ fut tué, et les ġilmān <sup>46</sup> pillèrent tout ce qu'ils purent [dans ce quartier]; à la suite

- 37. Munğūq; Ibn al-Ğawzī utilise le terme 'allāma en précisant que ce dernier avait été confié aux « combattants » (ġuzāt) accompagnant le soufi, et ajoute que le calife exigeait que les peines légales (ḥadd) soient infligées aux coupables (al-Muntaṣam XV, p. 214).
- 38. Ibn al-Ğawzī précise: le vizir du *malik* (souverain bouyide) (*al-Muntaẓam* XV, p. 214). Le calife abbasside, à l'époque bouyide, n'avait pas de vizir à son service. Sur le vizirat bouyide, voir Donohue, 2003, chap. 2.
- 39. La brique cuite, *āğurra*, matériau de construction par excellence à Bagdad, était un projectile de choix lors des soulèvements populaires. Son grand module (environ 50 cm de côté) et son poids en faisaient une arme redoutable, parfois mortelle.
- 40. *Mawhūn*: littéralement « affaibli », mais avec une connotation d'humiliation double effet, physique et moral, du coup de brique reçu et de la chute du turban, camouflet infligé à celui qui le porte.
- 41. Mot à mot le guerrier ou conquérant, al-ġāzī, à savoir le soufi qui se trouvait à l'origine de toute l'affaire.
- 42. Wa-kāna al-sabab suqūṭ haybat al-salṭana. Le terme hayba, qui dénote le respect mêlé de crainte que les sujets doivent éprouver envers leur souverain, désigne par métonymie l'autorité exercée par le second sur les premiers. Le terme sulṭān, qui désigne essentiellement le calife à l'époque seldjoukide, renvoie ici au détenteur de l'autorité temporelle, donc au malik bouyide, et salṭana désigne l'institution politique, en l'occurrence celle de l'émirat.
- 43. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 214.
- 44. Bagdad comptait des populations juives ainsi que chrétiennes de différentes obédiences, qui résidaient dans différents quartiers de la ville, coexistant avec leurs voisins musulmans.
- 45. Même version chez Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 748; cette information est absente du récit de Sibț ibn al-Ğawzī.
- 46. Le terme ġulām (pl. ġilmān) désigne un jeune homme et/ou un serviteur libre, esclave ou affranchi. Dans un contexte militaire, il qualifie des gardes essentiellement turcs, la plupart du temps d'origine servile, et peut être synonyme de Atrāk (Turcs).

de cela, le vizir mit sur pied une troupe qui empêcha les combats [de se poursuivre]. Au cours de cette *fitna*, furent incendiés et ruinés [les quartiers de] Sūq al-'Arūs, Sūq al-Anmāṭ, Sūq al-Ṣaffārīn, Sūq al-Daqqāqīn <sup>47</sup>, ainsi que bien d'autres endroits.

Sans que l'on sache s'il s'agissait de la même *fitna* ou de simples exactions commises dans un contexte de désorganisation complète du contrôle urbain, Ibn al-Ğawzī relate ainsi les événements des mois suivants:

وفي ليلة الأحد لثمان بقين من ربيع الآخر: كبس قوم من الدعار المسجد الجامع ببراثا وأخذوا ما فيه من حصر وسجادات، وقلعوا شباكه الحديد، وزاد الاختلاط في هذه الأيام وعاد القتال بين العوام، وكثرت العملات، واجتاز سكران بالكرخ فضرب[بالسيف] رأس صبي فقلته، ولم يجر في هذه الأشياء إنكار من السلطان لسقوط هيبته.<sup>48</sup>

La nuit du dernier dimanche de rabī' 2 [25 avril 1031]: un groupe de mauvais garçons <sup>49</sup> attaqua la mosquée-ǧāmi' de Barāṭā <sup>50</sup>. Ils y volèrent tapis et nattes, et arrachèrent les grilles de fer [des fenêtres]. Le désordre <sup>51</sup> augmenta ces jours-là, et les combats (qitāl) reprirent entre gens du peuple ('awāmm). Les attaques se multiplièrent. Un homme saoul, traversant le Karḫ, frappa de son épée un enfant à la tête et le tua; or aucune condamnation de tels actes ne vint de la part du souverain <sup>52</sup>, qui n'avait plus aucune autorité <sup>53</sup>.

وفي جمادي الآخرة: قتل العامة الكلالكي، وكان ينظر قديمًا في المعونة، وأحرقوه ثم زاد الاختلاط ببسط العوم كثيراً، وأثاروا الفتنة ووقع القتال في أصقاع البلد من جانبيه، واقتتل أهل نهر طابق، وأهل القلائين، وأهل الكرخ، وأهل باب البصرة، وفي الجانب الشرقي أهل سوق السلاح، وأهل سوق الثلاثاء، وأهل باب الطاق والأساكفة، وأهل سوق يُحيي والرهادرة، وأهل الفرضة، وأهل درب سليمان حتى قطع الجسر ليفرق بين الفريقين، ودخل العيارون البلد، وكبسوا أبا محمد النسوي في داره بدرب الزبرج، وكثر الاستقفاء نهاراً والكبس ليلاً.54

- 47. Respectivement : le marché des mariées, le marché des tapis de selle, le marché des dinandiers et le marché des minotiers, selon toute probabilité des sous-ensembles des marchés du Karḫ.
- 48. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 214.
- 49. Du"ār: vauriens, débauchés, brigands, bandits.
- 50. Barāṭā était un faubourg de la rive occidentale de Bagdad, situé à l'est de l'ancienne ville ronde. S'y trouvait une mosquée-ǧāmi<sup>c</sup> chiite, où le calife abbasside avait, deux ans auparavant, tenté d'imposer une ḫuṭba sunnite, provoquant la colère des fidèles et de nombreux troubles. Voir les événements de l'année 420/1029, détaillés par Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 198-201.
- 51. Iḥtilāṭ, terme utilisé par les chroniqueurs et notamment par Ibn al-Ğawzī pour décrire l'état de troubles permanents dans lequel se trouvait plongée Bagdad au cours de ces années. En conséquence, plus que par « confusion », on peut traduire le terme par « désordre » ou même « chaos ».
- 52. Le terme utilisé ici est sulțān.
- 53. Li-suqut haybatihi.
- 54. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 214-215.

En ğumādā 2 [mai-juin 1031]: le petit peuple (al-'āmma) mit à mort al-Kalālikī, l'ancien superviseur de la police <sup>55</sup>, et le brûla. À la suite de cela, le désordre (*iḥtilāṭ*) s'accentua, car la populace <sup>56</sup> avait pris ses aises. Ils déclenchèrent une *fitna*, et des combats (*qitāl*) eurent lieu dans l'ensemble des quartiers des deux rives. S'entre-combattirent les habitants de Nahr Ṭābiq, d'al-Qallā'īn, du Karḥ et de Bāb al-Baṣra <sup>57</sup>, et sur la rive orientale, les habitants de Sūq al-Silāḥ, de Sūq al-Ṭalāṭā', de Bāb al-Ṭāq, d'al-Asākifa, de Sūq Yaḥyā <sup>58</sup>, d'al-Rahādira, d'al-Furḍa et de Darb Sulaymān <sup>59</sup>. On finit par couper le pont <sup>60</sup>, afin de séparer les deux partis. Les 'ayyār-s pénétrèrent dans la ville; ils attaquèrent Abū Muḥammad al-Nasawī <sup>61</sup> chez lui, à Darb al-Zibriǧ <sup>62</sup>. Les agressions <sup>63</sup> se multiplièrent de jour, et les assauts [contre les maisons] de nuit.

- 55. Kāna yanzur qadīm<sup>an</sup> fī al-ma'ūna; voir aussi Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 748, qui rattache ces événements à la fitna de rabī' 1.
- 56. L'éditeur donne le terme al-'awm ou al-'awmm, que je rectifie en al-'awāmm en raison du sens.
- 57. Quartiers de la rive occidentale, situés au sud de l'ancienne Ville ronde. Ces quartiers tiraient leur nom des canaux du Karĥ ou d'éléments urbains entre-temps disparus: ainsi, Bāb al-Baṣra désignait à l'époque de la fondation de Bagdad la porte sud-ouest de la Ville ronde. Ces quartiers étaient mitoyens les uns des autres. On rencontrait, du nord au sud, Bāb al-Baṣra, puis [Nahr] al-Qallā'īn et Nahr Ṭābiq, tous deux situés à l'intérieur du quartier, plus important en superficie, du Karḥ: voir carte (fig. 3). Le Karḥ et Nahr Ṭābiq étaient connus pour leur importante population imamite, tandis que les quartiers de Bāb al-Baṣra et Nahr al-Qallā'īn comportaient une population majoritairement sunnite, avec une forte coloration hanbalite pour le premier. Il est possible qu'il faille comprendre, dans cette énumération de quartiers, que ceux-ci s'opposaient deux à deux: Nahr Ṭābiq contre al-Qallā'īn, le Karḥ contre Bāb al-Baṣra, etc.
- 58. Les cinq premiers de ces huit quartiers étaient en effet situés sur la rive orientale; comme leurs homologues de la rive occidentale, il s'agissait de zones à la fois peuplées et commerçantes. Le quartier de Bāb al-Ṭāq se trouvait au nord de la rive orientale, au débouché du pont supérieur; il comprenait le marché nommé Sūq Yaḥyā. Le « marché aux armes », Sūq al-Silāḥ, se trouvait également à proximité, tandis que le « marché du mardi », Sūq al-Ṭalāṭā', le plus important espace commercial de la rive orientale, se trouvait plus au sud, en direction du Dār al-Ḥilāfa (voir fig. 3). Le « marché des cordonniers », [Sūq] al-Asākifa, était situé à proximité (ou à l'intérieur) de Sūq al-Ṭalāṭā'; un quartier homonyme existait aussi au Karḫ. Bāb al-Ṭāq, Sūq Yaḥyā et al-Furḍā étaient des quartiers à forte population imamite (Neggaz, 2019, p. 299).
- 59. Les deux derniers toponymes désignent des quartiers situés sur la partie septentrionale de la rive occidentale, au nord du pont supérieur et du quartier d'al-Ḥarbiyya. Le toponyme al-Furḍa renvoie à un port ou un entrepôt sur le Tigre. Le Strange évoque deux endroits portant ce nom, tous deux situés sur la rive occidentale: le « port supérieur », ou port de Ğaʿfar, au débouché de Ḥandaq Ṭāhir sur le Tigre, au nord du pont supérieur, et le « port inférieur », ou port du Karḫ, à l'embouchure de Nahr ʿĪsā (1900, p. 51 et 85, furḍa étant vocalisé farḍa). Darb Sulaymān étant proche du pont supérieur et de Ḥandaq Ṭāhir, le port cité ici est très probablement le « port supérieur ». Je n'ai pu identifier le quartier d'al-Rahādira.
- 60. Probablement le pont « supérieur » ou septentrional, reliant le nord de la rive occidentale (où se trouvaient notamment al-Furḍa et, plus au sud, Darb Sulaymān) au nord de la rive orientale (Bāb al-Ṭāq et Sūq Yaḥyā). Les ponts de bateaux qui mettaient en communication les deux rives de Bagdad, constitués de barques reliées entre elles par une chaîne métallique, sur lesquelles on posait un plancher de bois, étaient aisés à démonter. Une fois le ou les ponts coupés, il était beaucoup plus difficile de traverser: bien que le passage fût encore possible en empruntant un bac, les grands mouvements de foule d'une rive à l'autre devenaient impossibles.
- 61. Ce personnage, épisodiquement nommé chef de la police (ma'ūna), lié aux 'ayyār-s et célèbre pour sa corruption et ses exactions, a été évoqué plus haut.
- 62. Je n'ai pu identifier cette rue.
- 63. Attaques par derrière, attaques à coup de bâton, embuscades (istiqfā').

Ces jours-là, le calife al-Qādir bi-Llāh fut pris d'un mal qui fit craindre pour sa vie <sup>65</sup>. Cela créa un vif émoi <sup>66</sup>, et les personnes qui s'étaient réfugiées dans son palais <sup>67</sup> et y résidaient en partirent; [ceux qui y avaient] mis en sécurité leurs biens (amwāl) les reprirent, et les ġilmān parlèrent de faire appeler le prince héritier présomptif <sup>68</sup> avec l'argent [qu'il devait distribuer] pour la bay <sup>69</sup>. Mais par la suite, le calife se rétablit.

À la suite de cet épisode, les *ģilmān* bagdadiens se plaignirent au calife du souverain bouyide Ğalāl al-Dawla et tentèrent d'obtenir qu'il ne soit plus mentionné dans la *ḫuṭba*. Cette revendication, fréquente, était motivée par le fait que Ğalāl al-Dawla n'assurait aucune solde aux troupes de Bagdad, occasionnant la révolte périodique des *ģilmān* et de leurs émirs. L'un des recours possibles des militaires turcs était d'en appeler au calife, qui seul détenait l'autorité symbolique en théorie nécessaire pour nommer ou destituer le *malik* bouyide; mais al-Qādir refusa de céder aux exigences des *ģilmān*, invoquant les conventions ('uhūd) qui le liaient à Ğalāl al-Dawla. La situation restait cependant tendue à Bagdad, où les conflits confessionnels, tout autant que les exactions des 'ayyār-s et les révoltes populaires contre ces derniers, formaient un arrière-plan d'agitation sociale et de confusion. La focalisation des *ģilmān* turcs sur le fait d'obtenir de l'argent des prétendants bouyides laissait les habitants de la ville en proie aux déprédations des 'ayyār-s et des émeutiers, car en cas de révolte ou de pillages de grande ampleur, les instances de contrôle urbain dépendaient du renfort des troupes cantonnées à Bagdad.

Dans ce contexte explosif, le moindre événement de la vie urbaine pouvait déclencher des émeutes, avec leur cortège de pillages, d'incendies et de victimes civiles. Ibn al-Atīr laisse entrevoir, sans les décrire en détail, les conséquences en termes de désordres urbains que pouvait engendrer la perte de pouvoir politique et économique du souverain bouyide Ğalāl al-Dawla qui, en geste de démission autant que de faillite, en fut réduit à libérer ses chevaux, symboles de son statut militaire et de sa richesse:

- 64. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 215.
- 65. Mot à mot: qui fit circuler des rumeurs à son propos (arǧafa bihi).
- 66. Inzi'āğ: inquiétude, trouble, émoi, agitation.
- 67. Fī dārihi, c'est-à-dire dans le Dār al-Ḥilāfa, le complexe palatial abbasside situé sur la rive orientale du Tigre et protégé par une enceinte. Le Dār al-Ḥilāfa servait de lieu protégé (ḥarīm), et les Bagdadiens avaient l'habitude de s'y mettre à l'abri ainsi que leurs biens lorsque les circonstances laissaient redouter pillages ou attaques sur leurs quartiers.
- 68. Al-amīr walī al-'ahd, fils du calife en titre, et récemment imposé comme héritier présomptif par les émirs de Bagdad (voir les événements de l'année 421/1030 dans les chroniques, par exemple Ibn al-Ğawzī, al-Muntaṣam XV, p. 206).
- **69.** Il s'agit de la gratification distribuée aux troupes par un nouveau calife lors de sa cérémonie d'intronisation, en récompense du serment d'allégeance, bay'a, de ses sujets.

وَفِيهَا، فِي رَجَبٍ، أَخْرَجَ الْمُلِكُ جَلَالُ الدَّوْلَةِ دَوَاتِهُ مِنَ الْإِصْطَبْلِ، وَهِيَ خَمْسَ عَشْرَةَ دَاتِةً، وَسَيّبَهَا فِي الْمُيْدَانِ بِغَيْرِ سَائِسٍ، وَلَا حَافِظ، وَلَا عَلَفٍ، فَعَلَ ذَلِكَ لِسَبَبَيْنِ: أَحَدُهُمَا عَدَمُ الْعَلْفِ، وَالثَّانِي أَنَّ الْأَثْرَاكَ كَانُوا يَلْتَمِسُونَ دَوَاتِهُ وَيَطْلُبُونَهَا كَثِيرًا، فَضَجِرَ مِنْهُمْ، فَأَخْرَجَهَا وَقَالَ: هذِهِ دَوَاتِي مِنْهَا: خَمْسُ لِمُرْكُوبِي، وَالْبَاقِي لِأَصْحَابِي، ثُمُّ صَرَفَ حَوَاشِيهُ، وَيَطْلُبُونَهَا كَثِيرًا، فَضَجِرَ مِنْهُمْ، فَأَخْرَجَهَا وَقَالَ: هذِهِ دَوَاتِي مِنْهَا: خَمْسُ لِمُرْكُوبِي، وَالْبَاقِي لِأَصْحَابِي، ثُمُّ صَرَفَ حَوَاشِيهُ، وَفَلَمْ الْأَمْنُ، وَظَهَرَ وَوَلِي مَنْهَا: لَذَلِكَ فِتْنَةً بَيْنَ الْعَامَةِ وَالْجُنْدِ وَعَظُمَ الْأَمْنُ، وَظَهَرَ الْعَيَّارُونَ. 5° الْعَيَّارُونَ. 5° الْعَيَّارُونَ. 5°

Cette année-là, en raǧab [juin-juillet 1031]: Ğalāl al-Dawla fit sortir ses montures de [ses] écuries; il y en avait quinze. Il les lâcha en liberté dans l'hippodrome (al-maydān), sans personne pour les conduire ni les surveiller, et sans fourrage. Il fit cela pour deux raisons: tout d'abord, par manque de fourrage; mais aussi parce que les Turcs lui réclamaient continûment ses montures, avec insistance, et qu'il en était exaspéré. Il les libéra donc, déclarant: « Voici mes cavales; cinq que je monte personnellement, et les autres pour mes compagnons (aṣḥabī) ». Puis il licencia sa suite, ses domestiques et ses dépendants, et ferma la porte de son palais car ses revenus s'étaient taris. À la suite de cela, une fitna se déclencha entre le peuple ('āmma) et l'armée (ǧund), l'affaire prit d'énormes proportions, et les 'ayyār-s firent leur apparition.

Le récit d'Ibn al-Atīr ne donne pas plus de précisions sur les exactions des 'ayyār-s ainsi revenus sur le devant de la scène bagdadienne, ni sur la nature de l'émeute qui avait opposé les militaires à la population bagdadienne; il s'agissait probablement de combats pour s'approprier les précieuses montures du Bouyide ruiné. Ibn al-Atīr indique qu'à la suite de cette fitna, les militaires obtinrent finalement du calife ce qu'ils lui réclamaient depuis quelque temps, à savoir que Ğalāl al-Dawla fût exclu de la buṭba, en expression de sa déchéance politique.

La situation resta précaire les mois suivants. Ibn al-Ğawzī témoigne de la grande tension qui régnait lors d'une période en théorie doublement marquée par des festivités: celles du *Mihraǧān* persan<sup>71</sup> et celles de la fin du mois de ramaḍān.

وكان المهرجان في رمضان فلم يجلس السلطان فيه ولا ضرب له دبدبة على ما جرى به الرسم، وقد كان الطبالون انصرفوا قبل ذلك بأيام وقطعوا ضرب الطبل في أوقات الصلوات وذلك لانقطاع الاقامة عنهم وعن الحواشي، ثم وقع عيد الفطر فجرت الحال على مثل هذه [السبيل]، ولم يركب إلى الجامع والمصليان صاحب المعونة، ولا ضرب بوق، ولا نشر علم، ولا أظهرت زينة، وزاد الاختلاط ووقعت الفتنة بين العوام، وأحرقت سوق الخراطين، ومدبغة الجلود، وقبلها سوق القلائين، وكثر الاستقفاء والكبسات، ثم حدث في شوال فتنة بين أصحاب الأكسية وأصحاب الخلقان أشفى منها أهل الكرخ على خطر عظيم، والفريقان متفقان على مذهب التشيع. و مناهد التشيع و المناهد و المناه

<sup>70.</sup> Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 751.

<sup>71.</sup> Sur cette fête d'origine mazdéenne, célébrée aux alentours de l'équinoxe d'automne, et son adaptation dans l'Irak abbasside, voir Calmard, « Mihradjān », EI², 1990, p. 15-20. Sur le caractère princier des célébrations de Mihraǧān, et de celles, symétriques, de Nawrūz à l'époque abbasside, voir Borroni, 2017, p. 38-57.

<sup>72.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 216.

Le Mihraǧān [cette année-là] survint pendant le mois de ramaḍān [août-septembre 1031]. Contrairement à la coutume, le souverain (al-sulṭān) ne tint pas audience, et on ne fit pas résonner les tambours (al-dabdaba) en son honneur. Les joueurs de percussions (ṭabbālūn) avaient quitté [leur fonction] plusieurs jours auparavant et avaient cessé de faire résonner les tambours à l'heure des prières, car leurs salaires n'étaient plus payés, de même que ceux [des gardes] de la suite (ḥawāšī). Puis vint la fête de la rupture du jeûne ('īd al-fiṭr), et la situation se poursuivit de même. Le chef de la police (ṣāḥib al-ma'ūna) ne vint pas [avec ses hommes s'assurer de la sécurité de] la grande mosquée ni des deux oratoires (muṣallayān); aucune trompe (būq) ne résonna, on ne déploya aucun drapeau, ni ne suspendit d'ornement. Le désordre (iḥtilāṭ) augmenta encore, et une fitna éclata au sein de la populace (bayna al-'awāmm). Plusieurs quartiers furent incendiés, dont le Sūq al-Ḥarrāṭīn <sup>73</sup>, la tannerie des cuirs, et avant elle le Sūq al-Qallā'īn <sup>74</sup>. Embuscades et assauts de maisons étaient monnaie courante. Puis, en šawwāl, une fitna eut lieu entre Gens du manteau <sup>75</sup> et Gens des guenilles <sup>76</sup>, raison pour laquelle les habitants du Karḫ coururent un grand péril; les deux factions appartenaient au maḍhab chiite.

On s'aperçoit ici d'un défaut de composition dans la chronique d'Ibn al-Ğawzī, l'auteur répétant la mention d'un événement déjà évoqué au début de la même année, et utilisant presque mot pour mot la formule qu'il avait déjà employée pour décrire la situation critique dans laquelle s'étaient trouvés les habitants du Karḫ lors de la *fitna* du mois de rabī' I. Ce point nous offre quelques indices sur les méthodes de l'écriture historique chez Ibn al-Ğawzī, soit que ce dernier ait eu accès à deux sources rapportant un même événement avec une chronologie légèrement différente (l'incident étant signalé au mois de ṣafar dans la première version, au mois de šawwāl dans la seconde), soit qu'il ait confondu en un seul plusieurs événements distincts (la *fitna* du *Mihraǧān* et celle de ṣafar). Dans les deux cas, le texte montre un défaut d'attention de la part d'Ibn al-Ğawzī, ce qui n'a rien pour surprendre de la part d'un auteur extrêmement prolixe, à qui certains contemporains reprochaient d'écrire trop vite et de ne pas se relire <sup>77</sup>.

Les événements des derniers mois de l'année, tels que rapportés par le chroniqueur hanbalite, laissent voir une situation toujours aussi fragile, secouée par de nouveaux troubles et soulèvements:

<sup>73.</sup> Le « marché des tourneurs [de bois] », que je n'ai pu localiser.

<sup>74.</sup> Le « marché des frituriers », sans doute situé à proximité du canal (nahr) et du quartier du même nom, sur la rive occidentale.

<sup>75.</sup> Aṣḥāb al-aksiya, sans doute pour aṣḥāb al-kisā'. Voir la note 14.

<sup>76.</sup> Abl al-ḫulqān. Je n'ai pu identifier ce groupe; l'édition d'Ibn al-Atīr donne une variante, aṣḥāb al-ḫil'ān, au ductus consonantique proche. Les deux auteurs précisent qu'il s'agit de deux groupes ou courants chiites. 77. Ibn Raǧab (m. 795/1393), biographe hanbalite tardif d'Ibn al-Ǧawzī, notait, à la suite de nombreux éloges décernés au maître bagdadien, que certains lui reprochaient «les nombreuses erreurs contenues dans ses traités. La raison en est évidente, car il multipliait les ouvrages; et lorsqu'il avait fini d'écrire un livre, au lieu de le relire, il s'absorbait [immédiatement] dans un autre. [...] Pour cette raison, on a rapporté qu'il disait [à propos de lui-même]: "Je suis un compilateur, et non un auteur" (anā murattib<sup>un</sup>, wa-lastu bi-muṣannif<sup>ln</sup>) » (Dayl I, p. 412).

وثارت في هذا الوقت فتنة بين الغلمان، فمالت العوام إلى بعضهم فأوقعوا بهم وأخذوا سلاحهم، ثم نودي في الكرخ بإخافة العيارين وبإحلالهم يومين، فلما كان الليل اجتمعوا وكانوا نحواً من خمسين ووقفوا على دجلة بإزاء دار المملكة وعليهم السلاح وبين أيديهم المشاعل، وصاحوا بعد الدعاء للملك بأنا يا مولانا عبيدك العيارون، وما نريد ابن النسوي واليًا علينا فإن عدل عنه وإلا أحرقنا وأفسدنا، وانصرفوا فخرج قوم منهم إلى السواد، ثم طلبوا فهربوا، ثم عادوا إلى الكبسات والعملات.

Au même moment, une *fitna* se déclencha entre les *ģilmān*. La populace (*al-'awāmm*) prit le parti de certains d'entre eux; ils leur tendirent une embuscade et s'emparèrent de leurs armes. Puis l'on proclama au Karḥ une action d'intimidation contre les 'ayyār-s, et que [leur sang] était rendu licite pour une durée de deux jours. Lorsque la nuit vint, ils se rassemblèrent; ils étaient près d'une cinquantaine. Ils se tinrent sur le bord du Tigre, en face du Palais bouyide (Dār al-Mamlaka); ils étaient armés et portaient des flambeaux. Ils crièrent des invocations en faveur du souverain [bouyide] (*al-malik*), proclamant: « Ô notre maître, les 'ayyār-s sont tes esclaves! Nous ne voulons pas d'al-Nasawī comme responsable <sup>79</sup>; qu'il soit destitué, sans quoi nous incendierons et sèmerons le trouble (*fasād*) ». Puis ils se retirèrent. Une partie d'entre eux prit la direction du Sawād <sup>80</sup>, mais ils furent poursuivis et s'enfuirent; par la suite, ils reprirent attaques et embuscades.

وفي أول ذي الحجة: جرت فتنة وقتال شديد على القنطرتين العتيقة والجديدة، واعترض أهل باب البصرة قوماً من القميين لزيارة المشهدين بالكوفة والحائر، وقتلوا منهم ثلاثة نفر، وجرحوا آخرين، وامتنعت زيارة المشهد بمقابر قريش يومئذ.<sup>81</sup>

Début dū al-ḥiǧǧa [novembre 1031]: une *fitna* se déclencha, et de violents combats (*qitāl šadīd*) eurent lieu sur les deux ponts, le Vieux pont et le Pont neuf<sup>82</sup>. Les habitants de Bāb al-Baṣra

- 78. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 216.
- 79. Mā nurīd Ibn Nasawī wāliyy<sup>an</sup> 'alaynā. Le terme employé ici, wālī, désigne en général le gouverneur d'une ville, fonction en théorie distincte de celle de chef de la police. Sans doute ne faut-il pas prendre au pied de la lettre la formulation d'Ibn al-Ğawzī mais la comprendre comme une expression de la puissance localement acquise par Ibn al-Nasawī, dans un contexte général d'effritement du pouvoir, tant bouyide qu'abbasside. Il n'en reste pas moins que le terme wālī désigne clairement une personne nommée par les autorités politiques, ici bouyides.
- **80.** Le Sawād était la région agricole fertile entourant Bagdad, où de nombreux villages pouvaient devenir l'objet des pillages des 'ayyār-s.
- 81. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 216.
- 82. Al-Qanṭara al-'atīqa et [al-Qanṭara] al-ǧadīda. À Bagdad, le terme qanṭara, « passerelle », désignait un pont de pierre permettant de franchir l'un des multiples canaux (nahr, pl. anhār) qui sillonnaient la ville, par opposition au terme ǧisr, « pont », désignant exclusivement un pont de bateau sur le Tigre (ou tout autre grand fleuve). Les deux ponts cités ici permettaient de franchir le canal du Ṣarāt, situé juste au sud de l'ancienne Ville ronde; le plus ancien, datant de la fondation de Bagdad, permettait de franchir ce canal dans le prolongement de Bāb al-Kūfa, l'entrée sud-ouest de la Ville ronde. Le « pont neuf », lui, se rencontrait au niveau de Bāb al-Baṣra (Le Strange, 1900, carte II, p. 15). Les ponts/passerelles, lieux de passage entre des quartiers par ailleurs isolés par le réseau de canaux, étaient souvent le théâtre d'affrontements entre quartiers rivaux.

s'opposèrent à des pèlerins venus de Qumm pour se rendre aux sanctuaires de Kufa et de Kerbala <sup>83</sup>. Ils tuèrent trois personnes parmi eux, et en blessèrent d'autres. Ce jour-là, le pèlerinage au mausolée du cimetière des Qurayš <sup>84</sup> fut impossible.

Ibn al-Atīr, lui, relie et condense ainsi ces événements, pour évoquer de façon résumée les troubles qui secouèrent la vie bagdadienne pendant plus de deux mois:

En šawwāl [septembre-octobre 1031], une *fitna* se produisit, opposant les Gens du manteau (aṣḥāb al-aksiya) et les aṣḥāb al-bil'ān 86, qui sont deux [groupes] chiites. Beaucoup de mauvaises choses se produisirent, et cela dura jusqu'en dū al-ḥiǧǧa. On proclama, au Karḫ, l'expulsion des 'ayyār-s, et ils quittèrent le quartier. Les habitants de Bāb al-Baṣra s'opposèrent à un groupe venu de Qumm, qui souhaitait faire le pèlerinage aux tombeaux (mašhad-s) de 'Alī et al-Ḥusayn, le Salut soit sur eux. Trois d'entre eux furent tués, et le pèlerinage au mašhad de Mūsā b. Ğa'far fut rendu impossible.

Le mois suivant, le calife al-Qādir mourut à l'âge de 83 ans, après 39 ans de règne <sup>87</sup>; par peur qu'une nouvelle *fitna* ne se déclenchât à l'annonce de la vacance du poste califal, la *bay* 'a fut rapidement prise en faveur de son fils et *walī al-ʿahd* Abū Ğaʿfar, qui choisit pour *laqab* al-Qāʾim bi-amr Allāh. Le *šarīf* al-Murtaḍā fut le premier à prêter serment, et les Turcs se montrèrent à

<sup>83.</sup> Ziyārat al-mašhadayn bi-l-Kūfa wa-l-Ḥā'ir: les deux mausolées sont ceux de 'Alī ibn Abī Ṭālib à Najaf, près de Kufa, et de son fils al-Ḥusayn à Kerbala; tous deux sont situés au sud de Bagdad, à respectivement 160 et 100 km environ de la capitale abbasside.

<sup>84.</sup> Les maqābir Qurayš, ou tombeaux des Qurayš, étaient situés dans le cimetière nommé Maqbarat Bāb al-Tibn, au nord de la rive occidentale de Bagdad, à une petite distance du tombeau de deux imams du chiisme duodécimain: le septième imam Mūsā b. Ğa'far ou Mūsā al-Kāẓim (m. 183/799), fils de Ğa'far al-Ṣādiq, et le neuvième imam, son petit-fils Muḥammad ibn 'Alī al-Riḍā, ou Muḥammad al-Ğawād (m. 219/834). Autour de leurs mausolées (mašhad-s) fut construite à l'époque safavide la mosquée d'al-Kāẓimayn (sous le règne de Šāh Ismā'īl, r. 908-930/1502-1524; voir Streck, Dixon, «al-Kāẓimayn», EI², 1978, p. 887-889), mais leurs tombeaux eux-mêmes étaient des lieux de dévotion chiite depuis au moins les débuts de l'époque bouyide. La circulation de pèlerins chiites dans les quartiers sunnites de Bagdad, et vice-versa, était régulièrement source de tensions et susceptible de déclencher des émeutes; voir Neggaz, 2019; 2022.

<sup>85.</sup> Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 749.

<sup>86.</sup> Aṣḥāb al-ḥulqān chez Ibn al-Ġawzī, voir la note 76.

<sup>87.</sup> Soit 86 et 41 années lunaires respectivement.

nouveau anxieux de recevoir l'argent inhérent à leur bay'a. C'est dans cette atmosphère toujours troublée, à peine une semaine après la mort d'al-Qādir, que survint la célébration chiite du jour de Ġadīr Ḥumm, le 18 dū al-ḥiǧǧa. Le souverain bouyide Mu'izz al-Dawla avait instauré à Bagdad, en 352/963, des festivités célébrant le souvenir de ce jour où, selon la tradition chiite, le prophète Muḥammad avait distingué le futur premier imam, 'Alī b. Abī Ṭālib<sup>88</sup>. Les réjouissances organisées dans les quartiers chiites à l'occasion de cette fête irritaient les sunnites des quartiers voisins, qui ripostaient depuis 389/999 par la célébration, huit jours plus tard, du «Jour de la caverne» (Yawm al-Ġār), célébrant l'épisode de l'hégire au cours duquel Muḥammad se dissimula dans une grotte en compagnie d'Abū Bakr, pour échapper à ses poursuivants mecquois <sup>89</sup>. Voici la description que livre Ibn al-Ğawzī de ces festivités, dans le contexte troublé de la succession califale, de l'agitation des ġilmān et des 'ayyār-s, et des échauffourées entre sunnites et chiites bagdadiens:

وفي يوم الإثنين الثامن عشر من ذي الحجة: كان الغدير، وقام العيارون بالإشعال في ليلته، ونحر جمل في صبيحته بعد أن جبوا الأسواق والمحال لذلك، واشتد تبسط هذه الطائفة، وخلعوا جلباب المراقبة وتبسطوا وضربوا وقتلوا، وفعل أهل السنة في محالهم ما كانوا يفعلونه من تعليق الثياب والسلاح، وإظهار الزينة، ونصب الأعلام، وإشعال النيران ليلاً في الأسواق في يوم الاثنين المقبل زعماً منهم أنه في هذا اليوم اجتمع رسول الله على وأبو بكر في الغار. 90

Le lundi 18 dū al-ḥiǧǧa [6 décembre 1031]: ce fut [le jour] d'al-Ġadīr. La nuit même <sup>91</sup>, les 'ayyār-s commencèrent à se déployer. Au matin, ils égorgèrent un chameau, après avoir taxé les marchés et les quartiers (maḥāll) pour [en percevoir le prix]. Ce groupe (tā'ifa) en prit à ses aises; ayant perdu toute crainte de Dieu, ils se donnaient du bon temps, frappaient et tuaient. Les sunnites, dans leurs quartiers <sup>92</sup>, suspendirent, imitant [ce que faisaient leurs voisins chiites], vêtements, armes et décorations, et dressèrent des drapeaux; le lundi suivant, ils allumèrent des feux nocturnes dans les marchés, sous le prétexte que ce jour-là, le Prophète, paix et salut sur lui, s'était retrouvé avec Abū Bakr dans la caverne.

La tournure peu favorable aux sunnites de ce passage, surprenante pour qui connaît le hanbalisme viscéral de l'auteur du *Muntazam*, s'explique sans doute par le fait qu'Ibn al-Ğawzī s'appuie, pour écrire l'histoire de cette période, sur une source antérieure, certainement Hilāl al-Ṣābi', moins anti-chiite que lui-même.

<sup>88.</sup> Amir-Moezzi, «Ghadīr Khumm», EI3, 2014, en ligne.

<sup>89.</sup> De la même façon, une célébration sunnite était organisée huit jours après 'āšūrā', en muḥarram. Sur la mise en place et le déroulement de ces célébrations à Bagdad, voir Neggaz, 2019, p. 299-300 et notes 174-176. Pour une comparaison de la mise en place de ces festivités et des réactions populaires qu'elles déclenchaient dans la Bagdad bouyide et au Caire sous les Fatimides, voir Sanders, 1994, p. 124-128.

<sup>90.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 219.

<sup>91.</sup> À savoir le lundi soir, le «jour » du mardi débutant à la nuit tombée.

<sup>92.</sup> Ahl al-sunna fī maḥāllihim.

L'année 422/1031 était presque achevée, mais les jours restants furent à nouveau le théâtre de troubles et d'exactions de la part des 'ayyār-s:

Par la suite, les 'ayyār-s [continuèrent à] tourmenter les gens de nuit, attaquant leurs demeures pour leur voler leurs biens (amwāl). Après quoi ils se manifestèrent [au grand jour] et allèrent mener leurs attaques dans d'autres quartiers que le Karh.

Achevant l'évocation des événements de l'année par la sécheresse et les épidémies qui frappèrent l'Irak et l'Iran occidental, Ibn al-Ğawzī indique que la caravane du pèlerinage ne put partir en provenance du Ḥurāsān et de l'Irak (et donc de Bagdad), en raison des dangers pesant sur les routes et des troubles (iḍṭirāb) affectant l'ensemble de la région 94. Ce fait n'était pas nouveau: depuis 415/1024-1025, le pèlerinage irakien était interrompu 95, témoignant de l'incapacité du souverain bouyide comme du calife abbasside à contrôler les territoires situés entre Bagdad et La Mecque ou, tout du moins, à assurer la sécurité des pèlerins sur la route.

### 3. Une année de fitna-s: un lourd bilan à Bagdad

En une année hégirienne, les Bagdadiens avaient donc subi, outre les exactions des incontrôlables 'ayyār-s, au moins six, et peut-être sept épisodes qualifiés de fitna-s par les chroniqueurs. La chronologie des événements fait ressortir de façon impitoyable l'enchaînement de ces épisodes qui laissaient la population civile exténuée et meurtrie. Șafar (février 1031), rabī' 1 (mars), rabī' 2 (avril), ğumādā 2 (juin), ramaḍān (août-septembre), šawwāl (septembre-octobre), dū al-qa'da (octobre-novembre) et dū al-ḥiǧǧa (novembre-décembre): aucun répit n'était accordé aux Bagdadiens. Certaines de ces émeutes s'éteignaient après un jour ou deux, mais d'autres pouvaient durer jusqu'à plusieurs semaines, et les conflits se ravivaient au moindre prétexte. L'année 422/1031 fut, certes, particulièrement troublée, mais les chroniques montrent une récurrence de ces troubles à Bagdad, avec une accentuation en période de vacance ou de faiblesse des pouvoirs centraux, comme c'est ici le cas.

Un tableau récapitulatif (fig. 2) permet de synthétiser les principales caractéristiques des troubles de l'année 422/1031; il devient ainsi possible de dégager quelques traits communs de ces épisodes, qu'il s'agisse des événements déclencheurs, des acteurs des émeutes, de leur déroulement, de leurs conséquences ou de la situation des institutions étatiques qu'ils laissent deviner, en matière de contrôle urbain notamment.

- 93. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 219.
- 94. Ibn al-Ġawzī, al-Muntaẓam XV, p. 220.
- 95. Comme en témoignent les chroniques étudiées, en particulier celles d'Ibn al-Ğawzī et de Sibţ ibn al-Ğawzī.

|   | Sources                                                  | Date     | Contexte<br>ou élément<br>déclencheur                                                                        | Lieux                                      | Acteurs                                                                                  | Interventions du pouvoir ou demandes d'intervention                                                              | Conséquences                                                                                                                                    |
|---|----------------------------------------------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| I | Ibn<br>al-Ğawzī                                          | şafar    | attaque<br>contre un<br>groupe chiite                                                                        | Karh                                       | commerçants<br>du Karḥ<br>(auto-organisés)<br>contre les<br>'ayyār-s                     | les habitants du Karḥ demandent l'intervention de la police (ma'ūna)                                             | pillages                                                                                                                                        |
| 2 | Ibn<br>al-Ğawzī,<br>Ibn al-Aṭīr,<br>Sibṭ ibn<br>al-Ğawzī | rabī' ī  | réponse vive<br>des chiites<br>du Karh<br>contre une<br>procession<br>sunnite<br>traversant<br>leur quartier | Karh                                       | habitants du Karḥ (chiites) contre volontaires (sunnites) mobilisés pour le <i>ğihād</i> | intervention de<br>la garde armée,<br>à cheval;<br>intervention du<br>vizir bouyide                              | pillages et incendies; mécontentement du calife contre le souverain bouyide; le vizir bouyide est blessé; plusieurs morts, civils et militaires |
| 3 | Ibn<br>al-Ğawzī,<br>Ibn al-Atīr                          | rabī' 2  | attaque<br>contre la<br>mosquée<br>chiite<br>d'al-Barāṯa                                                     | rive<br>occidentale                        | combats entre<br>gens du peuple<br>('awāmm)                                              | le pouvoir est<br>trop faible<br>pour intervenir                                                                 | nombreux<br>affrontements, mort<br>de civils, dont un<br>enfant; désordre<br>général                                                            |
| 4 | Ibn<br>al-Ğawzī                                          | ğumādā 2 | l'ancien chef<br>de la police<br>est mis à<br>mort par le<br>peuple                                          | nombreux<br>quartiers<br>des deux<br>rives | sunnites contre<br>chiites?<br>petit peuple<br>('āmma) et<br>'ayyār-s                    | le pont est<br>coupé, le chef<br>de la police est<br>attaqué chez<br>lui; craintes<br>pour la santé<br>du calife | désordres,<br>affrontements,<br>attaques des<br>'ayyār-s                                                                                        |
| 5 | Ibn al-Atīr                                              | rağab    | le Bouyide<br>Ğalāl al-<br>Dawla se<br>sépare de ses<br>gardes et de<br>ses montures                         | (non<br>précisé)                           | fitna entre le peuple ('āmma) et l'armée (ǧund); apparition des 'ayyār-s                 | (non précisé)                                                                                                    | (non précisé)                                                                                                                                   |
| 6 | Ibn<br>al-Ğawzī,<br>Ibn al-Aṭīr,<br>Sibṭ ibn<br>al-Ğawzī | ramaḍān  | pas de<br>festivités<br>pour le 'īd<br>ni pour<br>Mihraǧān                                                   | rive<br>occidentale                        | fitna entre les<br><sup>c</sup> awāmm                                                    | aucune<br>intervention                                                                                           | incendies, pillages                                                                                                                             |
| 7 | Ibn<br>al-Ğawzī,<br>Ibn al-Atīr                          | šawwāl   | (non précisé)                                                                                                | Karḫ                                       | fitna entre deux<br>groupes chiites                                                      | (non précisé)                                                                                                    | « grand péril »<br>encouru au Karḫ                                                                                                              |

|    | Sources         | Date                     | Contexte<br>ou élément<br>déclencheur                            | Lieux                                | Acteurs                                                                      | Interventions<br>du pouvoir<br>ou demandes<br>d'intervention | Conséquences                                                               |
|----|-----------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 8  | Ibn<br>al-Ğawzī | šawwāl?                  | fitna entre<br>les ģilmān                                        | Karḫ<br>et autres<br>quartiers       | 'awāmm et<br>ģilmān, puis<br>habitants du<br>Karḫ contre les<br>'ayyār-s     | les 'ayyār-s<br>en appellent<br>au souverain<br>bouyide      | attaques<br>et embuscades                                                  |
| 9  | Ibn<br>al-Ğawzī | dū al-qa <sup>°</sup> da | pèlerins<br>iraniens en<br>visite aux<br>lieux saints<br>chiites | rive<br>occidentale,<br>Bāb al-Baṣra | habitants<br>(sunnites) de<br>Bāb al-Baṣra<br>contre les<br>pèlerins chiites | (non précisé)                                                | trois morts,<br>plusieurs blessés,<br>interruption du<br>pèlerinage chiite |
| 10 | Ibn<br>al-Ğawzī | dū<br>al-ḥiǧǧa           | festivités<br>(chiites)<br>de Ġadīr<br>Ḥumm                      | rive<br>occidentale,<br>Karḫ         | les 'ayyār-s<br>festoient et se<br>livrent à des<br>déprédations             | aucune<br>intervention                                       | morts civils, pillages                                                     |

Fig. 2. Les fitna-s de l'année 422/1031 à Bagdad.

Sous ses différentes réalisations singulières, la *fitna* apparaît ici comme une réaction collective à un incident perçu comme une provocation. Événement brut, elle naît de façon inopinée dans des quartiers bien précis de la capitale abbasside, presque toujours sur la rive occidentale; telle une vague, elle surgit soudainement <sup>96</sup>, s'amplifie (zādat <sup>97</sup>, ištaddat <sup>98</sup>, 'azumat <sup>99</sup> al-fitna/al-fitan), se déploie jusqu'à atteindre de nouveaux territoires (ittaṣalat al-fitna/al-fitan ilā... <sup>100</sup>), quartiers ou villes voisines; elle se prolonge dans le temps (dāmat <sup>101</sup>, ṭālat <sup>102</sup>, istamarrat <sup>103</sup> al-fitna). Si enfin

<sup>96.</sup> Les verbes utilisés pour indiquer la naissance d'une fitna sont variés: certains sont neutres, comme waqa'a (se produire), qāma (surgir, éclater), ǧarā (avoir lieu, arriver), ḥadaṭa (surgir, advenir), ibtada'a (débuter), tandis que d'autres, comme naša'a (grandir), hāǧa (éclater, faire rage) ou ṭāra (se déchaîner), donnent une impression de violence. Ces occurrences ainsi que les suivantes proviennent des trois principales chroniques utilisées ici, mais ne se limitent pas aux événements de l'année 422/1031.

<sup>97.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntaṣam XV, p. 321 (année 441/1049-1050); Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 111 (année 445/1053-1054).

<sup>98.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 532 (année 393/1002-1003); Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XVIII, p. 314 (année 415/1024).

<sup>99.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam V, p. 32 (année 392/1001-1002); XVI, p. 283 (année 482/1089-1090). 100. Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XIV, p. 118 (année 348/959-960); XV, p. 120 (année 407/1016-1017); XVII, p. 5 (année 486/1093-1094); Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 320 (année 349/960-961).

<sup>101.</sup> Ex. Ibn al-Agīr, al-Kāmil V, p. 549 (année 210/825-826); IX, p. 400 (année 569/1173-1174).

<sup>102.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 335 (année 335/946-947).

<sup>103.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 208 (année 421/1030-1031).

elle s'apaise (sakanat al-fitna 104, taskīn al-fitna 105), se replie, s'éteint (hamadat al-fitna 106, yuḥmid al-fitna 107) ou est éteinte (inṭafa al-fitna 108), elle peut aussi renaître ('ādat 109, taǧaddadat 110 al-fitna), et s'enchaîner à la précédente (tatāba al-fitna 111), les braises de la colère populaire demeurant vives sous les cendres de la tranquillité apparemment retrouvée.

Les embrasements populaires étaient des événements craints et redoutés, en raison de leurs lourdes conséquences sur les populations civiles, et les chroniques se font l'écho de cette crainte (hāfa [min] al-fitna 112, maḥāfat al-fitna 113, hawfan min al-fitna 114, hīfat al-fitna 115, hušiyat al-fitna 116) comme l'un des éléments récurrents de la vie urbaine. La fitna est en effet un point culminant, le climax d'une série de micro-événements qui débouchent sur le pire; moment de rupture de l'équilibre précaire de la ville, dans un contexte de tensions sociales, confessionnelles et politiques, la population la sait latente, la sent naître et mûrir, jusqu'au moment où l'ordre urbain bascule dans les combats de rue et les incendies, se soldant presque toujours par des morts civiles. La fitna possède une temporalité propre, sa durée s'exprime dans des expressions telles que: « au temps de l'émeute » (fī zamān al-fitna 117), « pendant les jours d'émeute » (fī ayyām al-fitna 118), ou tout simplement « au cours de l'émeute » (fī al-fitna 119). Bien entendu, le temps de la fitna est un temps mauvais, un temps de malheurs et de calamités (awdiyyat al-fitna 120), un temps d'injustice et de déraison, un moment de vulnérabilité pour les simples Bagdadiens, qu'ils soient acteurs ou victimes des événements — ou les deux, tour à tour 121.

```
104. Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil X, p. 211 (année 602/1205-1206); Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XVIII, p. 421 (année 417/1026-1027); XVIII, p. 436 (année 431/1039-1040); XX, p. 397 (année 544/1149-1150).
```

<sup>105.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 316 (année 363/973-974).

<sup>106.</sup> Ex. Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XV, p. 367 (année 256/869-870).

<sup>107.</sup> Ex. Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān VIII, p. 19 (année 60/679-680).

<sup>108.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 373 (année 486/1093-1094); Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XXI, p. 340 (année 583/1187-1188).

<sup>109.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XV, p. 335 (année 444/1052-1053); Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 321 (année 363/973-974).

<sup>110.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XIV, p. 363 (année 382/992-993); XV, p. 329 (année 443/1051-1052); Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 95 (année 443/1051-1052); al-Kāmil VII, p. 757 (année 423/1031-1032); Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XVIII, p. 479 (année 442/1050-1051).

<sup>111.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil VI, p. 746 (année 317/929-930).

<sup>112.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil II, p. 348 (année 16/637-638).

<sup>113.</sup> Ex. Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XV, p. 47 (année 237/851-852).

<sup>114.</sup> Ex. Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān II, p. 166 (période préislamique).

<sup>115.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 343 (année 411/1020-1021).

<sup>116.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 146 (année 556/1161).

<sup>117.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam X, p. 70 (année 198/813-814).

<sup>118.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVI, p. 266 (année 479/1086-1087); Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān VIII, p. 279 (année 64/683-684).

<sup>119.</sup> Ex. Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 167 (année 451/1059-1060) et p. 449 (année 494/1100-1101).

<sup>120.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam VI, p. 159 (année 75/694-695).

<sup>121.</sup> E. Tixier du Mesnil (2011, p. 22) caractérise ainsi la *fitna* andalouse du v<sup>e</sup>/x1<sup>e</sup> siècle comme une « violence protéiforme qui transforme les victimes en bourreaux ».

Elle est enfin, aux yeux de l'historienne ou de l'historien, une manifestation de la faiblesse des pouvoirs centraux, incapables d'y mettre fin. La *fitna* peut ainsi être comprise comme le moment ou le lieu, dans la vie urbaine, qui échappe à l'État central et à son contrôle, comme à celui des autorités locales ou des autres acteurs du contrôle urbain. La qualification comme *fitna*, par des auteurs des vi<sup>e</sup>-vii<sup>e</sup>/xii<sup>e</sup>-xiii<sup>e</sup> siècles, des troubles urbains secouant Bagdad peut être interprétée de façon proche de l'analyse que Gabriel Martinez-Gros livre des acceptions du terme au sein de la théorie plus tardive d'Ibn Ḥaldūn: « Sont des *fitna* les violences qui n'accouchent pas d'un État, celle des bédouins quand ils ne songent qu'au pillage, celle des mercenaires ou des mamelouks de l'État finissant, aux deux extrémités de la courbe de l'État – avant l'État avec la violence sauvage, après l'apogée avec la violence sénile des milices et des administrations. <sup>122</sup> »

# 4. Des causes confessionnelles ou socio-économiques

Inopinée mais non inexplicable: sous la plume des chroniqueurs médiévaux, la *fitna* a des causes (sabab,  $asb\bar{a}b^{123}$ ) qui en expliquent l'émergence. Dans la grande majorité des cas rapportés ici, les raisons de l'émeute sont confessionnelles et présentées comme telles: la *fitna* oppose des populations sunnites à leurs voisins chiites, notamment aux habitants des quartiers connus pour leur forte composante imamite, comme le Karh, mais aussi Nahr Ṭābiq sur la rive occidentale, ou Bāb al-Ṭāq et Sūq Yaḥyā sur la rive orientale. Les quartiers de Bāb al-Baṣra et Nahr al-Qallā'īn, eux, abritaient une population essentiellement sunnite et, pour le premier, de nombreux activistes hanbalites, prompts à «faire le coup de poing» contre leurs voisins chiites. La proximité géographique de ces quartiers engendrait de fréquentes escarmouches, qui dégénéraient facilement en émeutes, notamment lorsque des célébrations religieuses comme 'āšūrā' ou Ġadīr Ḥumm exprimaient au grand jour les pratiques rituelles des chiites du Karh ou d'autres quartiers, qui devaient traverser les quartiers sunnites pour se rendre à la mosquée d'al-Kāzimayn ou à celle de Barāṭā, les deux principaux lieux de cultes chiites de Bagdad<sup>124</sup>.

À l'époque seldjoukide, le militantisme sunnite des sultans ne permit plus les processions de 'āšūrā'; les affrontements entre sunnites et chiites restèrent nombreux, mais s'y ajoutèrent de nombreuses émeutes internes aux différentes composantes du sunnisme de l'époque, inégalement soutenues par les souverains — hanbalites contre aš 'arites en particulier <sup>125</sup>. Il est d'ailleurs à noter que les émeutes ne se portaient qu'extrêmement rarement contre les populations non musulmanes de Bagdad. Il est toutefois mentionné, par Ibn al-Ğawzī et Ibn al-Atīr, que lors de

<sup>122.</sup> Martinez-Gros, 2011, p. 14.

<sup>123.</sup> Ex. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XIV, p. 126 (année 349/960-961); Ibn al-Atīr, al-Kāmil V, p. 293 (année 176/792) et VIII, p. 95 (année 443/1051-1052); Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān XIX, p. 396 (année 478/1085).

<sup>124.</sup> Voir la carte de Bagdad proposée et commentée par Nassima Neggaz (2022, p. 175): « Les processions religieuses et le partage de l'espace entre chiites et sunnites à Bagdad à l'époque Buyide ».

<sup>125.</sup> Sur cette période, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, chap. 14. Sur l'attitude des pouvoirs abbasside et seldjoukide envers aš<sup>c</sup>arites et hanbalites, voir Gobran, 2019, p. 188 *sq*.

la fitna déclenchée par le soufi-muǧāhid al-Ḥarakī en rabī' 1 422/février-mars 1031, les maisons des Juifs furent pillées, car ils furent accusés de s'être rangés du côté des chiites au cours des événements <sup>126</sup>. Mais ce n'est pas là le cœur de la fitna, qui apparaît, sans ambiguïté aucune, avant tout comme l'affrontement de deux factions musulmanes.

Les *fitna-s* pouvaient aussi, comme l'illustrent plusieurs de celles s'étant déroulées en 422/1031, opposer aux 'ayyār-s les habitants d'un quartier, riches commerçants ou civils plus modestes, qui étaient la cible de leurs déprédations. Il n'est d'ailleurs pas exclu que les exactions des 'ayyār-s aient été teintées d'une connotation confessionnelle. En effet, le Karḥ semble avoir été le terrain de prédilection de leurs pillages et cambriolages, déclenchant régulièrement l'action collective des habitants de ce quartier pour les en chasser (comme au mois de ṣafar). On peut certes penser que cela découlait du caractère commerçant du Karḥ, et de la présence de nombreux marchés, boutiques, et sans doute résidences de riches marchands, sans compter les élites non commerçantes, comme le šarīf al-Murtaḍā <sup>127</sup> dont le domicile fut, en rabī' I, l'objet d'un pillage en règle. Cependant, les attaques systématiques des 'ayyār-s sur ce quartier connu pour son importante population chiite, et l'association, en dū al-ḥiǧǧa, des déprédations des 'ayyār-s avec la célébration chiite de Ġadīr Ḥumm, le laissent assez nettement percevoir <sup>128</sup>. Le šarīf al-Murtaḍā lui-même était un riche notable en vue dans les milieux politiques, mais aussi l'une des figures éminentes du chiisme duodécimain bagdadien; ces deux raisons se conjuguèrent probablement pour le désigner comme cible des 'ayyār-s.

126. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 214, et Ibn al-Atīr, al-Kāmil VII, p. 748; repris par al-Dahabī, Ta'rīḥ al-islām XXIX, p. 9, et Ibn Katīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XV, p. 636. Cette information fait d'ailleurs partie des quelques éléments conservés par Ibn Ḥaldūn dans son Histoire de l'Orient, où quelques lignes synthétisent en les confondant plusieurs des émeutes qui eurent lieu en 422/1031: «Ces jours-là [après la mort d'al-Qādir et la succession d'al-Qā'im], une fitna se produisit à Bagdad entre sunnites et chiites. Les maisons des Juifs furent pillées, et des marchés de Bagdad furent incendiés. Quelques percepteurs de taxes (ğubāt al-maks) furent tués, et les 'ayyār-s se soulevèrent » (Ta'rīḥ IV, p. 642). Il serait intéressant de comprendre pourquoi la mention du pillage des maisons juives, anecdotique chez les chroniqueurs plus anciens, est incluse parmi les rares informations conservées par Ibn Ḥaldūn qui synthétise en trois phrases plusieurs pages des chroniques antérieures. De même, la mention de la mise à mort de percepteurs de taxes (maks, pl. mukūs, désignant les taxes non canoniques régulièrement perçues par les pouvoirs politiques) est propre à Ibn Ḥaldūn et n'apparaît pas dans les textes antérieurs que j'ai pu consulter — à moins qu'il ne s'agisse ici d'un euphémisme pour désigner les 'ayyār-s et leurs extorsions financières liées à la « protection » (ḥimāya) des quartiers commerçants (voir la note 144).

127. Voir la note 32.

128. Une connotation sunnite ou anti-chiite du milieu des 'ayyār-s bagdadiens est cohérente avec le rappel, fait par D. Tor (2007, notamment le chap. 8; «'Ayyār », EI³, 2014, en ligne), du fait que les 'ayyār-s trouvent leur origine, au début du 111e/1xe siècle, dans des confréries de combattants sunnites de la foi, volontaires (muṭṭawwi'a) pour combattre les mouvements considérés comme hérétiques dans l'Orient iranien. Sur l'appartenance sunnite des 'ayyār-s à la période seldjoukide, mais aussi sur ce qui les distinguait des activistes hanbalites contemporains, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 451-453.

## 5. Petit peuple, police et « mauvais garçons » : les acteurs des fitna-s

#### 5.1. La fitna ou le moment de l'action collective

Les acteurs des fitna-s de l'année 422/1031 sont presque uniquement des entités collectives. Contrairement à certaines figures du contrôle urbain, les émeutiers ne sont presque jamais individualisés, sauf lorsqu'un chef prend la tête d'un groupe, comme c'est le cas pour le soufi-muǧāhid à l'origine de la première grande fitna de l'année; encore son identité reste-t-elle mal établie pour les auteurs des chroniques qui écrivaient plusieurs décennies après les faits.

En conséquence, les acteurs des troubles sont désignés par des termes collectifs: regroupés sur un critère géographique lorsqu'il s'agit des habitants d'un quartier précis (ahl al-Karḥ, ahl Bāb al-Baṣra); par une distinction de catégories sociales lorsqu'il s'agit de mettre en scène le petit peuple bagdadien (al-'āmma, al-'awāmm); par une approche fonctionnelle lorsqu'il s'agit de désigner les commerçants (al-tuǧǧār), mais aussi les « mauvais garçons » (al-'ayyār-s, al-du''ār) ou les militaires (al-ġilmān, al-ǧund), également désignés par leur ethnonyme (al-Atrāk). Ce recours à des termes génériques pour désigner les protagonistes de la fitna démontre que l'une des caractéristiques de celle-ci est bien l'extension des combats qu'elle entraîne: est fitna ce qui oppose entre eux deux groupes de la population urbaine, dont il n'est pas possible d'évaluer l'ampleur numérique exacte, mais qui comptaient certainement plusieurs dizaines, voire plusieurs centaines d'émeutiers, ou même plus pour les fitna-s les plus meurtrières d'entre elles.

On peut d'ailleurs noter qu'aucune appellation spécifique n'est attribuée aux protagonistes des *fitna-s* urbaines: que l'émeute soit qualifiée de *fitna* ou de *tawra* <sup>129</sup>, ses acteurs conservent leurs dénominations collectives d'origine, sans doute en raison de la valeur explicative de celles-ci, les lecteurs des chroniques comprenant de façon immédiate pourquoi tel quartier s'affrontait à tel autre, ou quelle mobilisation les exactions des 'ayyār-s déclenchaient parmi leurs victimes. 'Awāmm, ġilmān, habitants du Karḫ ou de Bāb al-Baṣra ne sont jamais fondus sous une même dénomination – émeutiers, révoltés ou rebelles –, qui effacerait les raisons mêmes de leur participation aux événements et rendrait ceux-ci illisibles ou incompréhensibles.

Un dernier point mérite d'être soulevé dans ce retour sur les événements de l'année 422/1031: il s'agit de l'absence des ulémas, souvent considérés, à la suite des travaux d'Ira Lapidus notamment, comme les porte-paroles occasionnels des populations locales auprès de souverains étrangers <sup>130</sup>.

129. Terme ponctuellement employé par Sibṭ ibn al-Ğawzī, ex. Mir'āt al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 414; éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 184. Les verbes tāra, « se révolter », ou tāwara, « déclencher une révolte », se trouvent également dans les chroniques. Ces termes sont cependant moins employés que celui de fitna.
130. Ira Lapidus, dans son étude fondatrice sur les sociétés urbaines du domaine mamelouk, affirmait en effet: « The ulama, or religious leaders, had emerged as the effective spokesmen and representatives of urban communities » (1984, p. 7). Si lui-même exposait très clairement qu'il s'agissait là d'une spécificité de l'époque, la période précédente, jusqu'au xre siècle, ayant vu l'émergence et la consolidation de communautés spécifiquement islamiques, et les xre-xiire siècles la diffusion, sous l'égide des Seldjoukides et de leurs successeurs, notamment ayyoubides, de nouvelles institutions urbaines venues d'Iran, ses conclusions ont souvent été reprises et considérées comme pertinentes y compris pour décrire des sociétés urbaines antérieures à l'époque mamelouke.

Aucun 'ālim bagdadien n'est mentionné par les sources dans le déroulement des fitna-s étudiées; le soufi-muğāhid à l'origine de la grande émeute du début de l'année n'est présenté ni comme un 'ālim ni comme une figure locale, et n'est d'ailleurs pas identifiable dans les sources bagdadiennes de l'époque. Loin de jouer le rôle d'intermédiaire souvent imputé aux ulémas dans les conflits opposant le petit peuple urbain aux autorités régnant sur la ville, il apparaît au contraire comme un boutefeu, mobilisant puis instrumentalisant (à moins qu'il ne le subisse ?) le militantisme sunnite de ses recrues pour provoquer les habitants chiites de la rive occidentale. L'un des seuls protagonistes individualisé des soulèvements de cette année reste ainsi un semi-anonyme, les sources ne s'accordant pas sur son identité, puisque seule sa nisba est parfois mentionnée, sous des variantes impossibles à trancher historiquement.

Il est bien entendu exclu de tirer des conclusions générales à partir d'une étude de cas portant sur une seule année dans une unique ville. Il n'en reste pas moins que l'on doit souligner le fait que dans la dizaine d'émeutes urbaines signalées par les sources en 422/1031 aucune figure de meneur local n'émerge 131 – en dehors du soufi-muǧāhid demeuré quasi anonyme, et qui trouva la mort au cours des événements –, et que les ulémas et autres notables locaux ne paraissent pas prendre part aux événements. Aucun autre meneur n'est mentionné dans la description des factions confessionnelles, qu'elles soient sunnites ou chiites. Le fait est digne d'être noté, car il contraste avec d'autres périodes où des personnages clairement individualisés et identifiés sont présentés comme les instigateurs de soulèvements urbains 132, la plupart du temps sur des

Pour un usage récent des analyses de Lapidus dans le contexte d'une étude sur les soulèvements urbains, de la fin de l'époque mamelouke en l'occurrence, voir Elbendary qui résume ainsi ces thèses: « The non-Arab and often non-Muslim-born rulers needed the support and legitimization of the ulama, whose implicit approval helped maintain social order, and the ulama came to depend in part on the patronage of the rulers »; par ailleurs, « the ulama acted both as agents of protest occasionally and, perhaps more often, as mediators between the state and the crowd » (2015, p. 126). Elbendary donne par la suite plusieurs exemples de révoltes urbaines dans lesquelles les ulémas jouèrent un rôle important de négociateurs entre les autorités mameloukes et le peuple révolté; tous ses exemples datent du  $x^e/xv^e$  siècle et se sont déroulés au Caire ou à Damas.

131. Dans d'autres contextes, en revanche, un « chef de l'émeute » est parfois désigné par le terme ra's al-fitna; le personnage ainsi nommé peut, ou non, être individualisé par la mention de son nom. Mu'āwiya ibn Abī Sufyān est ainsi désigné comme « chef de la [première] fitna » par Sibṭ ibn al-Ğawzī (Mir'āt al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, VIII, p. 406); pour d'autres exemples moins célèbres, voir Mir'āt al-zamān XIII, p. 26 (affrontements entre les tribus arabes yéménites et qaysites dans la Ghouta de Damas en 182/798-799), ou XXII, p. 140 (émeute impliquant les hanbalites à Damas en l'an 600/1203-1204). Le terme est également employé au pluriel: ru'ūs al-fitna, ex. Mir'āt al-zamān VIII, p. 405 (notice d'al-Ḥuṣayn b. Numayr, m. 67/686-687) ou XI, p. 392 (révolte contre le gouverneur omeyyade du Ḥurāsān Naṣr b. Sayyār, année 130/747-748).

132. Voir par exemple la figure du hanbalite al-Barbahārī (m. 329/941), meneur de plusieurs soulèvements hanbalites à Bagdad dans les années 320/930 (Laoust, «al-Barbahārī», EI², 1960, p. 1070-1071; Melchert, «al-Barbahārī», EI³, 2009, en ligne); ou encore ses compagnons de maḍhab qui firent parler d'eux à la fin de la période bouyide et au début de la période seldjoukide: les deux hashémites, Ibn Sukkara (m. après 461/1068), qui fut à l'origine de plusieurs fitna-s déclenchés par son activisme militant dans l'«interdiction du mal et le commandement du bien» (Van Renterghem, 2010, p. 216), et Abū Ğa'far ibn Abī Mūsā (m. 470/1077), l'un des plus fervents opposants à son jeune confrère Ibn 'Aqīl (Makdisi, 1963, p. 240-248; Van Renterghem, 2010, p. 212-213).

bases idéologiques incarnées dans le motif d'« ordonner le bien et interdire le mal » (al-amr bi-l-ma'rūf wa-l-nahī 'an al-munkar)<sup>133</sup>.

### 5.2. Petit peuple, 'ayyār-s et militaires

De nombreuses fitna-s ont pour acteur principal le petit peuple de Bagdad, désigné par le terme plus ou moins neutre de « al-'amma », ou celui, plus péjoratif, de « populace » (al-'awamm, al-'awm) 134, qui intervient comme acteur principal dans la moitié des émeutes de l'année 422/1031 (celles des mois de rabī' 1, rabī' 2, ğumādā 2, rağab, ramaḍān et šawwāl). C'est au petit peuple sunnite que sont attribués les slogans anti-chiites puis l'incendie du Karh lors de la grande émeute de rabī' 1; à la « plèbe » (al-'awāmm), sans doute autant sunnite que chiite, que sont imputés les combats interconfessionnels de rabī' 2, le déclenchement de la fitna de ğumādā 2 et de celle de ramadan. Car les catégories sociales croisaient les appartenances confessionnelles sans les recouvrir, et il était une 'amma sunnite comme il en existait une chiite. Presque jamais individualisés, les membres anonymes de la 'amma formaient une entité collective clairement identifiable par les auteurs et lecteurs de l'époque, et figuraient parmi les acteurs majeurs des fitna-s urbaines, agents de violences (attaques et agressions, incendies, parfois meurtres) proches, dans leurs modalités, de celles exercées par les 'ayyār-s. Les chroniqueurs distinguent cependant nettement l'action des 'ayyār-s, dont l'objectif était avant tout financier (vols, extorsions, pillages), de celle de la 'āmma, qui paraît mue par la colère et la sensibilité confessionnelle plus que par l'appât du gain – ce qui ne l'empêchait pas, parfois, de déclencher des pillages de représailles dans les quartiers « ennemis ».

Sunnites et chiites des deux rives, 'ayyār-s, 'āmma et 'awāmm, sont donc les principaux acteurs (et souvent déclencheurs) des fitna-s de cette année troublée. On doit leur adjoindre les militaires turcs de Bagdad, désignés par des termes collectifs qui mettent l'accent tantôt sur leur fonction professionnelle (al-ǧund), tantôt sur leur appartenance ethnique (al-Atrāk), tantôt sur leur origine servile (al-ǧilmān). Alors que l'on s'attendrait à les trouver du côté du maintien de l'ordre, ces troupes étaient elles-mêmes à l'origine de nombreux troubles. Certains de ces événements, politiques et non qualifiés de fitna-s dans les sources, ne sont pas recensés ici: il s'agit des nombreuses interventions des militaires turcs de Bagdad pour obtenir la nomination ou la destitution d'un souverain bouyide susceptible de leur procurer un revenu pérenne, ou de leurs turbulentes réclamations pour que leur soient payées les sommes dues en échange de la bay'a faite au nouveau calife. Parfois, leurs exigences entraînaient une turbulence inscrite dans l'espace urbain, jusqu'à initier de véritables mouvements de troupes. Les ġilmān pouvaient aussi impliquer dans leurs combats certaines parties de la 'āmma bagdadienne et se trouver

<sup>133.</sup> Sur ce concept, voir Cook, «al-Nahy 'an al-Munkar »,  $EI^2$ , 2004, Suppl. (= XII), p. 644-646; Cook, «Ghazw »,  $EI^3$ , 2013, en ligne. Ce principe servait fréquemment de prétexte à des interventions musclées dans l'espace public, en particulier pour les hanbalites bagdadiens: voir Cook, 2001, p. 114-144.

<sup>134.</sup> Sur la 'āmma bagdadienne et son rôle dans les *fitna-*s de l'époque seldjoukide, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 448-450.

ainsi à l'origine de *fitna-*s, comme ce fut le cas en raǧab et šawwāl de cette année. Ils mettaient volontiers à profit l'occasion que leur offraient certaines *fitna-*s d'augmenter leurs possessions : dans l'émeute de rabī<sup>c</sup> I, on les retrouve aux côtés du petit peuple sunnite, attaquant le Karḥ et pillant « tout ce qu'ils purent 135 ».

#### 5.3. Les acteurs institutionnels

Les troupes turques cantonnées à Bagdad, devenues une force majeure dans le choix des souverains bouyides, mais aussi un facteur récurrent de désordres urbains, sont à distinguer de la garde urbaine, ou police, désignée à l'époque sous le terme de ma'ūna 136. Les forces de police, commandées par un chef (ṣāḥib al-ma'ūna), étaient sous l'autorité du souverain bouyide régnant sur l'Irak; visiblement, en cette époque de rivalité entre deux prétendants à l'émirat irakien, Ğalāl al-Dawla et Abū Kalīǧār, cette institution ne jouait qu'un rôle de second plan. La majorité des fitna-s retracées ici ne semblent pas avoir provoqué l'ingérence de la ma'ūna: dans six des dix cas évoqués, aucune réaction du pouvoir bouyide n'est indiquée – ce qui ne signifie pas forcément que la police ou l'armée n'intervinrent pas, mais laisse penser que si intervention il y eut, elle n'eut aucun effet sur les événements. Dans trois de ces cas, les chroniqueurs précisent même que le pouvoir se montra impuissant à réagir, en raison de sa faiblesse globale, comme en témoigne ce jugement sans appel d'Ibn al-Ğawzī commentant les événements désastreux de rabī' 1: « Le souverain ne s'opposa nullement à ces faits, car il avait perdu toute autorité <sup>137</sup>. » Enfin, au moins une fitna fut déclenchée contre la police elle-même : celle de ğumādā 2, qui débuta par la mise à mort de l'ancien chef de la ma'ūna, un dénommé Ibn al-Kalālikī 138.

Si aucune autre information n'est disponible à propos de ce personnage, ce n'est pas le cas de celui qui était à la tête de la police bagdadienne en 422/1031, Abū Muḥammad (ibn) al-Nasawī, cité à de nombreuses reprises dans les chroniques pour ses malversations et l'intensité de ses activités criminelles, au point qu'il était vilipendé par les 'ayyār-s eux-mêmes, dont il avait pourtant enrôlé un groupe comme force de police auxiliaire en 421/1030 139. Ibn al-Ğawzī lui consacre une notice biographique à la date de sa mort, en raǧab 452/août 1060, dans laquelle il rapporte qu'il entendit le ḥadīṭ mais le transmit très peu, avant d'en venir à sa réputation

<sup>135.</sup> Voir la version d'Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 214.

<sup>136.</sup> Sur l'évolution de la terminologie, le terme  $ma^c\bar{u}na$  remplaçant, au  $v^e/x^e$  siècle, celui, antérieur, de *šurța*, par ailleurs réemployé aux périodes postérieures, voir Rébillard, 2021, p. 217-221.

<sup>137.</sup> Wa lam yağrī fī hāḍihi al-ašyā' inkār min al-sulṭān li-suqūṭ haybatihi (Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214), où sulṭān désigne sans doute le malik bouyide, détenteur effectif de l'autorité; voir aussi la formule très proche de Sibṭ ibn al-Ğawzī, citée plus haut: « La [vraie] raison de tout cela, c'est que le souverain n'avait plus aucune autorité » (Mir'āt al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 373; éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 150). 138. Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XV, p. 214; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 748. Aucune autre information n'est disponible sur ce personnage.

<sup>139.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 207.

sulfureuse d'assassin<sup>140</sup>. Mais les renseignements les plus détaillés sur le personnage sont à rechercher dans la partie chronique de son œuvre. Ibn al-Ğawzī l'évoque ainsi à propos des premiers débordements de l'année 422/1031, en ṣafar: se soulevant contre les 'ayyār-s, les commerçants du Karḫ demandèrent au responsable bouyide de la sécurité urbaine « d'adjoindre à la police (ma'ūna) des renforts, afin de rétablir l'ordre dans la ville. Abū Muḥammad al-Nasawī fut renommé en poste. [...] Puis les 'ayyār-s prirent le dessus, Ibn al-Nasawī s'enfuit, et les fitna-s reprirent<sup>141</sup> ».

Quatre mois plus tard, ce même personnage, détesté des Bagdadiens, fut attaqué à son domicile par les 'ayyār-s lors de l'émeute de ğumādā 2. Trois mois après, en šawwāl, les 'ayyār-s réclamaient à grands cris que le souverain bouyide licenciât al-Nasawī, dont ils ne voulaient pas comme responsable (wālī) de la ville. Le Bouyide accéda probablement à leur demande, puisque l'année suivante, en 423/1032, dans un nouveau contexte de troubles dus aux 'ayyār-s et aux 'awāmm, al-Nasawī fut rétabli à ce poste 142. On le retrouve l'année suivante, chargé par le vizir bouyide d'arrêter de nouveaux troubles déclenchés, eux aussi, par les 'ayyār-s; malgré une première victoire, al-Nasawī prit peur et s'enfuit de Bagdad, laissant le champ libre aux bandes armées 143. En 425/1034, il fut renommé chef de la police pour ramener l'ordre au Karḫ 144; devant son impuissance à empêcher les 'ayyār-s de nuire, les Bouyides confièrent alors la protection (ḥimāya) 145 de la rive occidentale de Bagdad à un personnage qui jouerait un rôle crucial deux décennies plus tard, lors de la transition entre pouvoir bouyide et pouvoir seldjoukide: l'émir turc al-Basāsīrī 146.

En 427/1036, les 'ayyār-s incendièrent le domicile d'al-Nasawī 147. Bien des années plus tard, en 438/1046-1047, il fut convaincu de multiples vols et même de meurtres, jugé et condamné

140. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVI, p. 63, notice n° 3370. Voir aussi la courte notice que lui consacre Ibn Katīr, al-Bidāya XV, p. 779, dans laquelle est rapportée sa condamnation pour le meurtre d'une femme et le fait qu'il évita la peine du talion grâce à une somme d'argent. Ibn al-Atīr se contente de mentionner son décès, sa fonction et son âge (al-Kāmil VIII, p. 180).

- 141. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 213.
- 142. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 227.
- 143. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 237.
- 144. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 242.

145. La himāya, forme de « protection » des espaces ruraux ou urbains, notamment commerciaux, ayant comme contrepartie le paiement d'une taxe de la part des « protégés » et s'apparentant donc à une pratique d'extorsion, reste peu explorée en milieu urbain; voir Cahen, « Ḥimāya », EI², 1971, p. 406-407. Sur la himāya des territoires ruraux irakiens à la période pré-bouyide: Rébillard, 2021, p. 378-381; pour l'Iran et l'Irak aux époques bouyide, seldjoukide et mongole: Jürgen Paul (2020), qui montre que la délégation de la himāya des zones rurales était une façon, pour les Bouyides, d'intégrer à leur État des chefs nomades des marges de leur territoire. J. Paul s'intéresse aussi aux pratiques de protection illégales, essentiellement en Iran oriental au vre/x11e siècle.

146. Ibn al-Aṭīr, al-Kāmil VII, p. 765. Al-Basāsīrī, émir turc, mamelouk affranchi du souverain bouyide Bahā' al-Dawla (r. 379-403/989-1012), servit plusieurs princes bouyides avant de se mettre au service des Fatimides dans le contexte de la décomposition du pouvoir bouyide et des conquêtes du Seldjoukide Ṭuġril Beg en Irak. Il fut responsable du passage de Bagdad sous ḫuṭba fatimide en 450-451/1058-1060. Voir Canard, «al-Basāsīrī », EI², 1960, p. 1105-1107; Sajjadi, Hirtenstein, «al-Basāsīrī », EIsl, 2015, en ligne.

147. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 253.

à acquitter le prix du sang de plusieurs victimes; il parvint cependant à échapper à la prison <sup>148</sup>. Le ṣāḥib al-ma'ūna (également désigné, désormais, sous le titre de ṣāḥib al-šurṭa) survécut politiquement au scandale, car en 441/1049-1050, il fut chargé par le calife de mettre fin à une fitna confessionnelle opposant les habitants du Karḥ à leurs voisins sunnites d'al-Qallā'īn <sup>149</sup>. L'effet inattendu de cette désignation d'Ibn al-Nasawī ne se fit pas attendre: une réconciliation impromptue s'effectua entre quartiers sunnites et chiites, se manifestant par une inversion de tous les codes confessionnels les opposant habituellement. Sibṭ ibn al-Ğawzī indique très ouvertement que cette union improbable entre les habitants de la rive occidentale, quelle que fût leur appartenance religieuse, s'était faite pour contrer la menace représentée par la venue dans leur quartier d'Ibn al-Nasawī, connu pour sa violence et sa cruauté:

فيها: من العجائب أنه اصطلح الشّنة والشّيعة، وصارت كلمتُهم واحدة، وسببه أن السلطان وَلَى شُرط بغداد من الجانبين أبا محمد بن النّسوي الذي ذكرنا أنه كان يقتل الناس في داره، وكان فاتكًا، [فلتا ولآه السلطان] اجتمع أهلُ باب البصرة والكَرْخ وتلك المحالُ التي كان بينهم القتال على أنه متى عبر إليهم ابن النّسوي قتلوه وأحرقوا الجانب الغربي وانصرفوا، واجتمعوا وتحالفوا، وأُذنَ في باب البصرة بحيّ على خير العمل، وقُرئ في الكَرْخ فضائل الصحابة، وترخموا عليهم، ومضى أهل السّنة والشيعة إلى مقابر قريش، واجتمعوا عند موسى بن جعفر، وقُرئ بباب البصرة فضائلُ أهل البيت، وخرج أهلُ باب البصرة والكَرْخ وتلك المحالّ إلى زيارة المشهدين الحائر والكوفة، وهذا من العجائب، فإن الفتن كانت قائمةً، والدماء تُسفَك، والأموال تُنهَب، وكان الملوك والخلفاء يعجزون عن ردِهم، وإنما حملهم على ذلك بعضُ ابن النّسوي، وعند الحفائظ تذهب الأحقاد، فلتا كان [عيد] الغدير أقبل أهلُ المحالِّ بالأعلام المذهبة والبوقات والطبول، واختلط الفريقان [الشّنة والشيعة والدّيلم والأتراك]، وجاء أهل نهر القلائين وبين أيديهم رايةً سوداء، عليها مكتوب اسم الخليفة، والدّبادب بين يديها، فرُّوا بالكَرْخ، فنثر عليهم أهلُ الكَرْخ الدنانيرَ والدراهم، وكذا فعل عليها باب البصرة، [وخرج معهم من أهل السُنّة إلى زيارة المشهدين الحائر والكوفة من لم تجْرِ له عادةً بالخروج] 100

[Année 442/1050-1051]: Chose extraordinaire, sunnites et chiites se réconcilièrent et parlèrent d'une seule voix. La cause en était que le souverain (sulțān) avait nommé à la tête de la police (šuraț) des deux rives Abū-Muḥammad b. al-Nasawī, celui-là même à propos de qui nous avons mentionné qu'il tuait des gens à son propre domicile et n'était rien de moins qu'un assassin. [Lorsque le souverain le nomma,] les habitants de Bāb al-Baṣra, du Karḥ et de ces quartiers-là, entre lesquels les combats étaient fréquents, se mirent d'accord sur le point suivant : lorsqu'al-Nasawī traverserait [le Tigre vers leurs quartiers], ils le tueraient, incendieraient la rive occidentale 151 et s'enfuiraient.

<sup>148.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 305; XVI, p. 63; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 461; éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 227.

<sup>149.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 321; Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 81.

<sup>150.</sup> Sibț ibn al-Ğawzī, *Mir* at al-zamān, éd. al-Ḥinn et al-Ḥarrāṭ, XVIII, p. 476; voir aussi éd. al-Ğabbūrī, XII, p. 240-241 (fautive).

<sup>151.</sup> La logique de ce passage n'est pas claire (pourquoi les habitants de la rive occidentale voudraient-ils incendier leurs quartiers, si ce n'est, peut-être, en désespoir de cause?) mais la formulation du texte, elle, est explicite.

Ils tombèrent d'accord et prêtèrent serment. On fit alors à Bāb al-Basra l'appel à la prière par la formule : « Accourez au meilleur des ouvrages ! » 152, tandis que les mérites (fadā'il) des Compagnons étaient lus publiquement au Karh, suivis de formules de bénédiction 153. Sunnites et chiites se rendirent [ensemble] au Cimetière des Qurayš, et se rassemblèrent autour [du tombeau] de Mūsā b. Ğa'far. Dans le quartier [sunnite] de Bāb al-Baṣra, on proclama publiquement les mérites des Ahl al-bayt. Les habitants de Bāb al-Basra, du Karh et de ces quartiers partirent [ensemble] faire le pèlerinage aux deux mašhad-s de Kerbala (al-Hā'ir) et Kufa. Cela est fort extraordinaire, car les fitna-s étaient récurrentes [entre ces quartiers], le sang coulait et les biens étaient pillés, tandis que souverains [bouyides] comme califes étaient impuissants à les faire cesser. Ce qui les conduisit [à cet accord], c'est la haine commune qu'ils avaient d'Ibn al-Nasawī, car « la défense de ce qui doit être sauvegardé apaise les rancunes». [Le jour de] la fête d'al-Ġadīr, les habitants des quartiers [de la rive occidentale] arrivèrent, portant des étendards brodés d'or, [accompagnés de] trompes et de tambours; les deux partis se mêlèrent, [sunnites et chiites, Daylamites et Turcs<sup>154</sup>]. Les habitants de Nahr al-Qallā'īn<sup>155</sup>, précédés d'une bannière noire où était inscrit le nom du calife et de tambours, survinrent et défilèrent au milieu du Karḥ; les habitants de ce quartier répandaient sur leur passage dinars et dirhams, et ceux de Bāb al-Basra en firent autant. [Parmi ceux qui les accompagnèrent en pèlerinage aux deux lieux saints (mašhad-s) de Kufa et Kerbala, beaucoup n'avaient pas du tout l'habitude de le faire].

Cette inversion absolue de tous les comportements habituels des habitants de la rive occidentale, portés à l'affrontement confessionnel, ne dura que quelques mois. Qu'elle fût destinée à contrer les déprédations de celui que le pouvoir avait choisi, sans doute en désespoir de cause, pour rétablir l'ordre urbain montre d'une part le peu de contrôle effectif que Bouyides comme Abbassides exerçaient sur Bagdad en cette première moitié du v°/x1° siècle, et d'autre part que les forces de police pouvaient être redoutées plus qu'appréciées par les populations locales. Quant à Ibn al-Nasawī, il mourut visiblement de sa belle mort 156, en 452/1060, ayant échappé aux poursuites menées contre lui près de quinze ans plus tôt 157.

Comme l'illustre la carrière d'Ibn al-Nasawī, et bien que cela n'apparaisse pas en lien avec les *fitna-*s étudiées ici, la corruption et les liens de clientélisme entre police et 'ayyār-s étaient

<sup>152.</sup> Ḥayya 'alā ḥayr al-'amal: formulation chiite de l'appel à la prière. Voir Katz, « Call to prayer », EI³, 2015, en ligne.

<sup>153.</sup> Contrairement à une pratique des chiites duodécimains du Karḥ, encouragée ou tout au moins tolérée par les souverains bouyides, qui consistait à insulter certains des Compagnons du Prophète, et en particulier les trois premiers califes ainsi que Mu'āwiya (Neggaz, 2019, p. 301).

<sup>154.</sup> Les Daylamites étaient dans leur ensemble chiites, tandis que les Turcs étaient dans leur grande majorité sunnites. Cette distinction se doublait de rivalités de factions au sein de l'armée; à ce sujet voir Donohue, 2003, chap. 3.

<sup>155.</sup> Quartier à forte population sunnite de la rive occidentale, situé entre le Karh et le Tigre.

<sup>156.</sup> D'après Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 180, il avait dépassé l'âge de 80 ans. Ibn al-Atīr est cependant le seul de ses trois biographes à mentionner cette information.

<sup>157.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVI, p. 63.

récurrents <sup>158</sup>, faisant de la direction de la police un poste lucratif, mais dont la protection des populations civiles n'était pas la préoccupation première. Ces populations réclamaient cependant parfois l'intervention de la ma'ūna pour faire cesser les exactions des 'ayyār-s, comme cela se produisit en ṣafar 422/février 1031, appel sans effet majeur en dépit de l'exécution d'un 'ayyār par Ibn al-Nasawī et ses hommes. Au cours de la grande émeute de rabī' 1, la police ne semble pas avoir tenté d'intervenir; ce sont des militaires en armes ('asākir) qui vinrent tenter de ramener l'ordre, ainsi que le personnel politique bouyide, jusqu'au vizir, qui ne fut pas épargné par la vindicte populaire et fut blessé par un jet de brique. L'intervention des forces armées, qu'il s'agisse de la police (au service des Bouyides), de la garde bouyide ou des militaires turcs de Bagdad, ne semble pas, en général, avoir été couronnée de succès, illustrant la faiblesse du pouvoir politique et son incapacité à maintenir l'ordre urbain. Les premières victimes étaient les populations des quartiers touchés par les combats, parmi lesquelles se comptaient fréquemment morts et blessés, et dont les domiciles, boutiques ou ateliers faisaient l'objet de pillages et d'incendies.

### 6. La fitna, déchirure sociale ou expression de l'agentivité populaire?

La fitna apparaît donc, à travers ces exemples, comme recouvrant un ensemble de débordements sociaux, la plupart du temps motivés par des raisons confessionnelles ou par les déprédations des 'ayyār-s, menant à l'affrontement physique de plusieurs sous-ensembles de la population bagdadienne – essentiellement au sein des groupes musulmans. La violence des affrontements qui s'y déroulaient est reflétée par le vocabulaire des chroniqueurs, qui empruntent, pour les décrire, au champ lexical de la guerre: le conflit s'envenime en combats (qitāl) acharnés (šadīd), et est parfois assimilé à une guerre (ḥarb) à proprement parler, supposant l'existence de deux camps ennemis et une certaine intensité de violence dans les affrontements dont on ne sait trop, hormis la brique lancée sur le vizir, quelles étaient les armes utilisées par les combattants. Il est probable, cependant, qu'elles aient été les mêmes que celles employées aux époques directement postérieures: les émeutiers armés de briques, de projectiles incendiaires et de frondes affrontaient alors gardes et policiers souvent montés à cheval et pourvus d'arcs, d'épées et de lances 159.

### 6.1. L'État, le grand absent des fitna-s?

Par ailleurs, l'un des traits frappants des *fitna-*s étudiées ici est l'absence quasi totale de l'État central, non seulement dans la gestion de la crise, mais aussi et surtout comme destinataire de la protestation populaire. En dehors de deux cas mettant en cause un chef ou un ancien

<sup>158.</sup> Sur de telles relations aux époques pré-bouyide et bouyide, voir Cahen, «Futuwwa», EI<sup>2</sup>, 1965, p. 983-987; Rébillard, 2021, p. 464.

<sup>159.</sup> Pour les armes des acteurs des *fitna-*s à l'époque seldjoukide, voir Van Renterghem, 2015, vol. 1, p. 450 et 452.

chef de la police (cas 4 et 8), le calife abbasside, le malik bouyide et les diverses instances du contrôle urbain (police, armée) apparaissent comme de passifs spectateurs des événements. Les émeutiers ne semblent rien réclamer au pouvoir, hormis la destitution d'Ibn al-Nasawī. Les attaques, la plupart du temps, ne visent pas l'État (ou les États) ni leurs agents, mais représentent l'action (spontanée ou organisée, les textes ne permettent pas de trancher 160) d'une faction de la population urbaine contre une autre: attaques sunnites contre les chiites, ou autodéfense des commerçants et des habitants des quartiers contre les déprédations des 'ayyār-s. Loin de s'adresser à l'État et à ses représentants comme dans d'autres contextes plus tardifs 161, les fitna-s de la première moitié du ve/x1e siècle apparaissent comme une façon, pour des portions de la population urbaine dont la participation à la vie publique n'était généralement pas requise, d'ignorer ce dernier en imposant par l'action leurs vues confessionnelles. Les fitna-s décrites ici n'avaient ni pour objectif ni pour alternative la négociation 162; elles n'apparaissent pas non plus comme des formes de contestation du pouvoir ou de ses mesures 163; elles étaient plutôt la politique en acte de certaines fractions militantes du sunnisme bagdadien, ou des habitants du Karh auto-organisés pour défendre leur quartier. Plus que des protestations ou des revendications, les protagonistes étaient porteurs d'actions pour lesquelles ils ne sollicitaient nulle autorisation de la part des autorités. Le recours aux souverains et à leurs bras armés ne se faisait qu'en dernier recours, en désespoir de cause pourrait-on dire; ou plutôt, les fitna-s se déclenchaient justement, dans bien des cas, en raison de l'absence d'intervention des forces de l'ordre pour protéger des populations démunies contre les attaques confessionnelles et les pillages. Les États bouyides et abbassides, pour faibles qu'ils fussent, se trouvaient largement tenus hors du jeu dans le déroulement des événements. La fitna n'était pas une réaction à la politique des souverains, mais bien une participation directe de ses protagonistes, qui étaient aussi les premières victimes de la violence des affrontements.

160. Le degré d'improvisation ou, au contraire, d'organisation de ces soulèvements populaires reste impossible à déterminer. Les récits des chroniques montrent un caractère largement spontané d'une partie de ces événements (ex. cas 2 et 9), mais un certain niveau d'organisation, ou tout au moins une capacité de décision collective, est perceptible dans l'action coordonnée des 'ayyār-s lors de leurs attaques de quartiers ciblés (cas I et 2) ou de leurs parades anti-chiites lors des festivités de Ġadīr Ḥumm (cas 10). Qu'aucun meneur ou chef ne soit signalé dans la description de ces événements n'en est que plus remarquable.

161. Comme un bon nombre des épisodes de révolte urbaines que j'ai pu étudier pour l'époque seldjoukide (Van Renterghem, 2015, vol. 1, chap. 14), ou encore des soulèvements des populations des villes mameloukes au IX<sup>e</sup>/XV<sup>e</sup> siècle analysées par Elbendary, 2015, chap. 5.

162. Contrairement à une bonne partie des événements étudiés par Elbendary, 2015.

163. En contraste avec bien d'autres épisodes de rébellions, urbaines ou rurales, de l'histoire islamique. Voir la réflexion menée sur la notion de contestation et son rapport à la révolte par Mazel, Stella et Tixier du Mesnil, 2019, en particulier p. 17-32.

### 6.2. La conquête de l'espace urbain : donner à voir, donner à entendre

Ainsi, dans les cas étudiés, la *fitna* était avant tout l'occasion pour des entités collectives, la plupart du temps reléguées dans l'ombre, de surgir sur le devant de la scène en tant qu'acteurs de l'histoire. Les protagonistes des *fitna-*s se manifestaient dans l'ensemble des registres sensibles : s'ils occupaient l'espace urbain – bien souvent disputé entre eux en tant que lieu d'expression d'appartenances confessionnelles ou idéologiques, au point que cette dispute prenait souvent l'aspect d'une conquête territoriale –, c'était selon des modalités très variées et dans tous les domaines possibles.

Les émeutes décrites ici étaient largement itinérantes: si, à d'autres moments de la vie bagdadienne, des révoltes urbaines ont pu conduire à barricader le Karh ou les quartiers environnants 164, les fitna-s de-422/1031 incluaient des luttes pour contrôler un territoire (contre les 'ayyār-s notamment), ou provoquaient l'expansion provocatrice vers un quartier voisin considéré comme hostile. Le sillonnement collectif de l'espace urbain était ainsi un aspect récurrent de ces troubles, les foules mobilisées pour l'action arpentant les quartiers dont elles étaient issues ou qui leur étaient favorables, mais débordant aussi intentionnellement sur des territoires « ennemis », en manifestant ouvertement leur appartenance religieuse ou leurs allégeances politiques. La fitna s'étendait ainsi sur de larges portions de l'espace urbain: si les quartiers les plus touchés étaient ceux de la rive occidentale, séparée des centres de pouvoir bouyides et abbassides par le Tigre, et en particulier le Karh et les quartiers voisins, certaines émeutes (cas 4 par exemple) s'étendaient sur l'ensemble des deux rives, et les seuls quartiers à être épargnés étaient les zones les plus proches des palais califaux, au sud de la rive orientale (fig. 3).

164. Voir par exemple les événements de l'année 441/1049-1050 dans les chroniques, où les affrontements entre habitants du Karh et des quartiers sunnites voisins menèrent chacun à protéger son territoire par la construction de murs ( $h\bar{a}$ 'it) — qu'il faut peut-être interpréter comme des barricades — percés de passages ou portes ( $b\bar{a}b$ ) situés à des endroits stratégiques (ex. Ibn al-Ğawz $\bar{i}$ , al-Muntazam XV, p. 319-320).

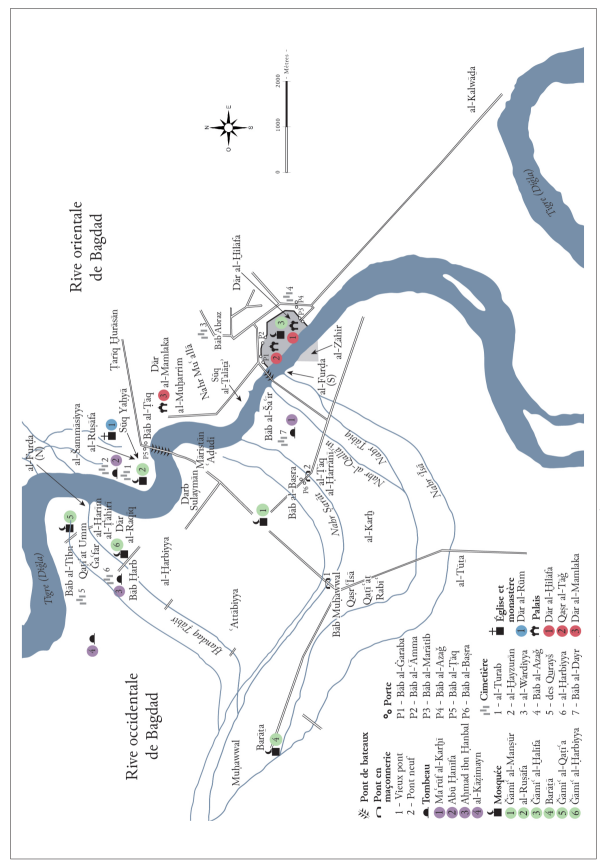


Fig. 3. Bagdad à la fin de la période bouyide (1re moitié du ve/xre siècle).

La fitna itinérante touchait ainsi plusieurs quartiers de Bagdad, où elle se faisait incontournable. Le registre visuel était largement sollicité par l'exhibition de bannières aux couleurs et/ou aux messages significatifs, par l'inscription de formules connotées sur les parois des oratoires, par les ornements (zayna) décorant les quartiers lors des fêtes religieuses ou par les feux nocturnes par lesquels les sunnites célébraient le Jour de la caverne 165. Mais l'univers sonore était tout autant mis à contribution, car slogans et formules scandés par les manifestants proclamaient non seulement l'identité de leurs émetteurs, mais aussi la conquête symbolique de l'espace sonore de leurs adversaires. Ce sont ainsi des slogans ouvertement sunnites, scandant le nom des premiers califes (en dehors, bien entendu, de celui de 'Alī ibn Abī Ṭālib) ou celui de Mu'āwiya, qui déclenchèrent la colère des chiites du Karh lors de la première émeute de l'année 422/1031. Le cri, tout comme dans les manifestations modernes, servait aussi à exprimer les revendications de la foule adressées aux pouvoirs centraux, à l'instar des 'ayyār-s réclamant la destitution d'Ibn al-Nasawī en šawwāl. Trompes ou tambours scandaient haut et fort les célébrations et processions religieuses, et précédaient la troupe des muğāhid-s recrutés par le soufi al-Ḥarakī. Ces manifestations sonores avaient une signification confessionnelle mais aussi politique directement perceptible par les contemporains, et le silence de ces instruments en période de Mihraǧān était en soi un signe d'anormalité, s'expliquant par la survenue conjointe du mois de ramadan, mais redoublé par le renoncement aux festivités du 'īd à la fin du mois sacré. Le lien entre l'absence de célébration et la fitna qui se déclenche alors n'est pas explicité par les sources, mais le silence des rues et le fait que les quartiers ne soient pas décorés dans les quartiers étaient en eux-mêmes le symptôme d'un dysfonctionnement susceptible d'attiser le mécontentement des foules. Le déclenchement de la *fitna* était en tout cas instantanément perçu par les contemporains, par le bousculement de l'usage des espaces visuels et sonores de la ville tout comme par l'occupation de ses espaces physiques, rues, ponts et quartiers, par les protagonistes du soulèvement. Par la conquête ou reconquête de tous les registres de l'espace urbain – physique, sonore et visuel 166 –, la fitna était le temps du surgissement d'acteurs collectifs de l'histoire par ailleurs peu sollicités par les souverains : le petit peuple de la ville, les habitants des quartiers, et tout particulièrement ceux de la rive occidentale, la plus éloignée des centres de pouvoir bouyides comme abbassides.

\* \* \*

165. Jean-Claude Garcin a montré comment, au Caire, les révoltes populaires relevaient de la mise en scène d'un « spectacle donné à voir », parvenant à « faire saisir par le regard ce que l'entendement des spectateurs ne serait pas parvenu à concevoir clairement » (2003, p. 277), et ce, dans un contexte urbain où la mise en scène du pouvoir politique était omniprésente, par des parades, des cérémonies comme les entrées de villes ou les départs de la caravane du pèlerinage, mais aussi par la domination de l'espace urbain par des constructions monumentales financées par les sultans et les émirs (2003, p. 262-264).

166. L'univers olfactif est parfois signalé comme un lieu d'expression, non plus d'affrontements, mais de réconciliation entre quartiers: des substances parfumées (eau de rose, encens) étaient alors utilisées pour accueillir d'anciens adversaires ou dans le cadre de manifestations joyeuses. Voir par exemple les événements de ša'bān 502/mars 1109 chez Ibn al-Atīr, al-Kāmil VIII, p. 572-573, où les chiites du Karḥ accueillent favorablement des pèlerins sunnites venus d'autres quartiers par des effluves d'encens et de parfums.

Tous les troubles de l'époque, comme cela est mentionné plus haut, ne sont pas qualifiés de *fitna* par les chroniqueurs. Sous leur plume, la *fitna* est, par essence, la déchirure qui oppose entre elles plusieurs factions de la *umma*, voire de la société urbaine lorsqu'une émeute se produit contre les non-musulmans, cas rare mais pas inexistant, et lui aussi qualifié de *fitna*. Se caractérisant par un certain degré de violence physique, impliquant des combats, des dégâts matériels, des blessés et souvent des morts, les *fitna*-s rythmaient, à Bagdad, la vie urbaine. Leur récurrence pouvait être<sup>167</sup> le symptôme d'une vacance ou d'une faiblesse du pouvoir politique et des institutions de contrôle urbain, qu'il s'agisse de l'emprise abbasside, bouyide ou, plus tard, seldjoukide sur la ville.

Presque aussi destructrices que les catastrophes naturelles qui frappaient périodiquement Bagdad, crues du Tigre, épidémies ou tremblements de terre, les *fitna-s* avaient pour particularité de naître du cœur même de la société urbaine, et donc d'en révéler les fractures – qu'elles fussent confessionnelles ou sociales – autant que la précarité des équilibres prévalant au temps du retour à la normale et de la paix entre quartiers et factions. Mais les *fitna-s* restituaient aussi un rôle crucial au petit peuple bagdadien, aux protagonistes anonymes que les chroniques ne désignent que par leur appartenance collective et n'individualisent jamais, et qui ne surgissent comme acteurs de l'histoire qu'au détour des émeutes scandant la vie urbaine <sup>168</sup>, tout particulièrement en cette période d'effritement du pouvoir bouyide dans une capitale en proie aux appétits de militaires peu en phase avec la vie locale.

Enfin, en dehors même de l'épuisement de la société urbaine devant des troubles récurrents dont elle était la première à pâtir, la division des populations bagdadiennes que les *fitna-*s de l'époque manifestent représente l'un des traits fondamentaux de cette première moitié du  $v^e/xr^e$  siècle, et joua certainement un rôle crucial dans le contrôle successif de la capitale abbasside par trois dynasties rivales (bouyides, fatimides et seldjoukides) dans les décennies qui suivirent.

<sup>167.</sup> L'association entre récurrence des fitna-s et faiblesse du pouvoir central est à nuancer: à l'époque seldjoukide par exemple, Bagdad connut son maximum d'émeutes urbaines sous les Grands Seldjoukides (deuxième moitié du  $v^e/xr^e$  siècle) et non lors du déclin politique du sultanat.

<sup>168.</sup> Pour un accent mis sur les révoltes urbaines comme occasion de percevoir l'agentivité du petit peuple des villes, dans un contexte plus tardif, voir Neggaz, 2022.

### Bibliographie

#### Instruments de travail

- Kazimirski Biberstein, Albin de, *Dictionnaire* arabe-français, Maisonneuve, Paris, 2 vol., 1860.
- Steingass, Francis J., A Comprehensive Persian-English Dictionary, including the Arabic Words and Phrases to be met with in Persian Literature, Routledge & K. Paul, Londres, 1892.
- Johnson, Francis, A Dictionary, Persian, Arabic, and English, Allen & Co, Londres, 1852.
- EI<sup>2</sup> = Encyclopédie de l'Islam, 2° éd., Brill, Leyde, 1960-2009.

Bosworth, Clifford E., Digby, Simon, «Ispahsālār, Sipahsālār », IV, 1978, p. 217-219. Bosworth, Clifford E., «Sulṭān al-Dawla », IX, 1997, p. 889.

Bowen, Harold, « Abū Kālīdjār », I, 1960, p. 135-136.

Brockelmann\*, Carl, «al-<u>Sh</u>arīf al-Murtadā », IX, 1998, p. 351.

Cahen, Claude, « Buwayhides ou Būyides », I, 1960, p. 1390-1397.

Cahen, Claude, «Futuwwa », II, 1965, p. 983-987.

Cahen, Claude, «Ḥimāya», III, 1971, p. 406-407.

Cahen, Claude, «Ibn al-<u>Dj</u>awzī [Sibṭ] », III, 1971, p. 774-776.

Calmard, Jean, «Mihradjān», VII, 1993, p. 15-20.

Canard, Marius, «al-Basāsīrī», I, 1960, p. 1105-1107.

Cook, Michael, «al-Nahy 'an al-Munkar », Suppl. = XII, 2004, p. 644-646.

Crone, Patricia, « Ma'ūna », VI, 1991, p. 839. Goldziher, Ignaz *et al.*, « Ahl al-Bayt », I, 1960, p. 265-266.

Honigmann, Ernst, et al., «al-Ruhā», VIII, 1995, p. 607-610.

Laoust, Henri, «al-Barbahārī», I, 1960,

Laoust, Henri, «Ibn al- <u>Dj</u>awzī», III, 1971, p. 775-776.

Sourdel, Dominique, « al-Ķādir bi-Llāh », IV, 1978, p. 394-395.

Streck, Maximilian, Dixon, 'Abd al-Ameer, «al-Kāẓimayn », IV, 1978, p. 887-889.
Zetterstéen, Karl Vilhem, «Djalāl al-Dawla », II, 1965, p. 401-402.

EI<sup>3</sup> = Encyclopaedia of Islam, 3<sup>e</sup> éd., en ligne, Brill, Leyde, 2007-

Amir-Moezzi, Mohammad Ali, «Ghadīr Khumm», EI³, 2014, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ei3\_COM\_2741 Cook, David, «Ghazw», EI³, 2013, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ei3\_COM\_2745

Daftary, Farhad, « Ahl al-Kisā` », EI³, 2008, en ligne: http://dx.doi. org/10.1163/9789004206106\_eifo\_SIM\_0382 Katz, Marion H., « Call to prayer », EI³, 2015, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ei3\_COM\_2546

Melchert, Christopher, «al-Barbahārī», EI³, 2009, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ei3\_COM\_22944

Morris, Ian, «Ḥāǧib», EI³, 2017, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ei3\_ COM\_30196

Osti, Letizia, « Hilāl al-Ṣābi' », *EI*³, 2017, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ ei3\_COM\_30466

Tor, Deborah G., «'Ayyār », EI³, 2014, en ligne: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912\_ ei3\_COM\_24259

EncIr = Encyclopaedia Iranica, Routledge & K. Paul, Londres, 1986. Cahen, Claude, Hanaway, William L. Jr, « 'Ayyār », III, 2, 1987, p. 159-163.

EIsl = Encyclopaedia Islamica, en ligne, Brill, Téhéran, 2008.

Sajjadi, Sadeq, Hirtenstein, Stephen, «al-Basāsīrī», IV, 2015, en ligne: http://dx.doi. org. /10.1163/1875-9831\_isla\_SIM\_00000088

#### Sources arabes

- al-Dahabī, *Ta`rīḥ al-islām*, 53 vol., 'Umar 'Abd al-Salām Tadmūrī (éd.), Dār al-kitāb al-'arabī, Beyrouth, 1414/1993.
- Ibn al-Aṭīr, *al-Kāmil fi al-ta`rīḫ*, 11 vol., 'Umar 'Abd al-Salām Tadmūrī (éd.), Dār al-kitāb al-'arabī, Beyrouth, 2012.
- Ibn al-Ğawzī, Kitāb al-Muntaṭam fī taʾrīḥ al-mulūk wa-l-umam, 18 vol., Muḥammad et Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭāʾ (éd.), Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1412/1992.
- Ibn Ḥaldūn, Ta'rīḥ, Dīwān al-mubtada' wa-l-ḥabar fī ta'rīḥ al-'Arab wa-l-Barbar, 8 vol., Ḥalīl Šaḥāda et Suhayl Zakaryā (éd.), Dār al-fikr, Barqa, 1421/2000.
- Ibn Katīr, *al-Bidāya wa-l-nihāya*, 21 vol., 'Abd Allāh b. 'Abd al-Raḥmān al-Turkī (éd.), Gizeh, 1419/1997.

- Ibn Raǧab, *Dayl ʿalā ṭabaqāt al-ḥanābila*, 2 vol., Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī (éd.), Maṭbaʿat al-sunna al-nahdiyya, Le Caire, 1372/1952-1953.
- Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir'āt al-zamān fī ta'rīḥ al-a'yān, 23 vol., Muḥammad Anis al-Ḥinn et al. (éd.), al-Risāla al-ʿālamiyya, Damas, 1434/2013.
- Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān fī ta'rīḥ al-a'yān, 15 vol., Kāmil Salamāt al-Ğabbūrī (éd.), Dār al-kutub al-'ilmiyya, Beyrouth, 1434/2013.
- Sibț ibn al-Ğawzī, Clara Lefèvre-Thibault (éd., trad.),

  Le Miroir du temps (Mir'āt al-zamān)

  de Sibț ibn al-Ğawzī, édition critique

  et traduction partielles annotées des

  années 412-434 H./1021-1043, 3 vol., thèse de

  doctorat, Université Paris ouest-Nanterre

  La Défense, 2014.

#### Études

- Abdulsater, Hussein Ali, Shi'i Doctrine, Mu'tazili Theology: Al-Sharīf Al-Murtaḍā and Imami Discourse, Edinburgh University Press, Édimbourg, 2017.
- Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence in Islamic Law, Cambridge University Press, Cambridge, 2001.
- Aillet, Cyrille, « La fitna, pierre de touche du califat de Cordoue (111º/1xº-1vº/xº siècle) », Médiévales 60, 2011, p. 67-84.
- Amabe, Fukuzo, Urban Autonomy in Medieval Islam
   Damascus, Aleppo, Cordoba, Toledo, Valencia
  and Tunis, Islamic history and civilization 128,
  Brill, Leyde, 2016.
- Borroni, Massimiliano, Il nuovo giorno dell'impero Il capodanno solare dei califfi abbasidi, Eurasiatica, Quaderni di studi su Balcani, Anatolia, Iran, Caucaso e Asia Centrale 9, Ca' Foscari, Digital Publishing, Venise, 2017.
- Bosworth, Clifford Edmund, «Military organisation under the Būyids of Persia and Iraq», *Oriens* 18/19 (1965/1966), p. 143-167.
- Bosworth, Clifford Edmund, «Notes on Some Turkish Names in Abu 'l-Faḍl Bayhaqī's Tārīkh-i Mas'ūdī», Oriens 36, 2001, p. 299-313.
- Bowen, Harold, «The Last Buwayhids», *JRAS* 1929/2 (Apr., 1929), p. 225-245.

- Busse, Heribert, «Iran under the Būyids», in Richard N. Frye (éd.), The Period from the Arab Invasion to the Saljuqs, The Cambridge History of Iran, vol. 4, Cambridge University Press, Cambridge, 1975, p. 250-304.
- Cahen, Claude, « Mouvements populaires et autonomisme urbain dans l'Asie musulmane du Moyen Âge », *Arabica* 5, 3, 1958, p. 225-250; *Arabica* 6, 2, 1959, p. 25-56 et 233-265.
- Cahen, Claude, «The Historiography of the Seljuqid Period», in Bernard Lewis, Peter M. Holt, Historians of the Middle East, Historical Writing on the Peoples of Asia 4, Oxford University Press, New York, Toronto, 1962, p. 59-78.
- Cahen, Claude, «L'historiographie arabe des origines au VIII<sup>e</sup> s. H. », *Arabica* 33, 2, 1986, p. 133-198.
- Cheikh-Moussa, Abdallah, «L'historien et la littérature arabe médiévale », *Arabica* 43, 1, 1996, p. 152-188.
- Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought, Cambridge University Press, Cambridge, 2001.
- Donohue, John J., The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 H./1012 – Shaping Institutions for the Future, Islamic History and Civilization, Studies and Texts 44, Brill, Leyde, Boston, 2003.

- Elbendary, Amina, Crowds and Sultans: Urban Protest in Late Medieval Egypt and Syria, The American University in Cairo Press, Le Caire, 2015.
- El-Hibri, Tayeb, The Abbasid Caliphate A History, Cambridge University Press, Cambridge, 2021.
- Garcin, Jean-Claude, « La révolte donnée à voir chez les populations civiles de l'État militaire mamluk (XIII<sup>e</sup>-XV<sup>e</sup> s.) », in Éric Chaumont (éd.), Autour du regard Mélanges Gimaret, Peeters, Louvain, 2003, p. 261-278.
- Gobran, Yaqota, L'autorité aš'arite au v<sup>e</sup>/xī<sup>e</sup> siècle. Attributs divins et statut du Coran au cœur des débats contre les mu'tazilites et les ḥanbalites dits anthropomorphistes, thèse de doctorat, Inalco, Paris, 2019.
- Grehan, James, « Street Violence and Social Imagination in Late-Mamluk and Ottoman Damascus (ca. 1500-1800) », International Journal of Middle East Studies 35, 2, mai 2003, p. 215-236.
- Kabir, Mafizullah, *The Buwayhid Dynasty of Baghdad* (334/946-447/1055), Iran Society, Calcutta, 1964.
- Lantschner, Patrick, «Fragmented Cities in the Later Middle Ages: Italy and the Near East Compared », The English Historical Review 130, juin 2015, p. 546-582.
- Lantschner, Patrick, « Invoking and
  Constructing Legitimacy: Rebels in
  the Late Medieval European and
  Islamic worlds », in Justine Firnhaber-Baker,
  Dirk Schoenaers (éd.), The Routledge History
  Handbook of Medieval Revolt, Routledge,
  Londres, New York, 2017, p. 168-188.
- Laoust, Henri, « Les agitations religieuses à Baghdad aux IV<sup>e</sup> et V<sup>e</sup> siècles de l'Hégire », in Donald S. Richards (dir.), *Islamic Civilisation* 950-1150, Bruno Cassirer Ltd, Londres, 1973, p. 169-186.
- Lapidus, Ira, Muslim Cities in the Later Middle Ages, Cambridge University Press, New York, 1984 (1<sup>re</sup> éd. 1967).
- Le Strange, Guy, Baghdad during the Abbasid Caliphate from Contemporary Arabic and Persian Sources, Clarendon Press, Oxford, 1900.
- Makdisi, George, Ibn 'Aqīl et la résurgence de l'islam traditionaliste au x1<sup>e</sup> siècle (v<sup>e</sup> siècle de l'Hégire), PIFD 79, Institut français de Damas, Damas, 1963.

- Martinez-Gros, Gabriel, Tixier du Mesnil, Emmanuelle (dir.), « La fitna: le désordre politique dans l'Islam médiéval » (dossier thématique), Médiévales 60, 2011.
- Martinez-Gros, Gabriel, «Introduction à la *fitna*: une approche de la définition d'Ibn Khaldûn», *Médiévales* 60, 2011, p. 7-15.
- Massignon, Louis, « Textes prémonitoires et commentaires mystiques relatifs à la prise de Constantinople par les Turcs en 1453 (= 858 Heg.) », Oriens 6, 1, Brill, Leyde, 1953; repris in Opera Minora, II, Paris, PUF, 1969, t. 2, p. 441-450.
- Mazel, Florian, Stella, Alessandro, Tixier du Mesnil, Emmanuelle, « Contester au Moyen Âge: de la désobéissance à la révolte », in Contester au Moyen Âge: de la désobéissance à la révolte XLIX<sup>e</sup> Congrès de la SHMESP (Rennes, 2018), Presses de la Sorbonne, Paris, 2019, p. 11-44, en ligne: http://books.openedition.org/psorbonne/55167
- Neggaz, Nassima, « Al-Karkh: the Development of an Imāmī-Shī'ī Stronghold in Early Abbasid and Būyid Baghdad (132-447/750-1055) », StudIsl 114, 2019, p. 265-315.
- Neggaz, Nassima, «Processions et partage des lieux entre chiites et sunnites à Bagdad», in Sylvie Denoix, Hélène Renel (dir.), Atlas des mondes musulmans médiévaux, CNRS Éditions, Paris, 2022, p. 174-175.
- Neggaz, Nassima, «Revolts in the Late Medieval Middle East 1200-1500», in Hannah Skoda (éd.), A Companion to Crime and Deviance in the Later Middle Ages, York, ARC Humanities Press, 2023.
- Paul, Jürgen, « Ḥimāya Revisited », AnIsl 54, 2020, p. 83-106.
- Petry, Carl F., The Criminal Underworld in a Medieval Islamic Society: Narratives from Cairo and Damascus under the Mamluks, Chicago Studies on the Middle East 9, Middle East Documentation Center, Chicago, 2012.
- Rébillard, Eugénie, Imposer l'ordre: la police dans les villes et les campagnes de l'Iraq abbasside (11º-1vº/V111º-xº s.), thèse de doctorat, Université Paris I Panthéon Sorbonne, Paris, 2021.
- Richards, Donald S., The Chronicle of Ibn al-Athir for the Crusading Period from al-Kamil i'l-Ta'rikh – Part 1, Crusade Texts in translation 13, Routledge, New York, 2006, p. 1-5.

- Sabari, Simha, Mouvements populaires à Bagdad à l'époque 'abbasside, 1xe-x1e siècles, Études de civilisation et histoire islamiques, Librairie d'Amérique et d'Orient Jean Maisonneuve, Paris, 1981.
- Sanders, Paula, Ritual, Politics, and the City in Fatimid Cairo, SUNY series in medieval Middle East History, State University of New York Press, New York, 1994.
- Scharfe, Patrick, «Portrayals of the Later Abbasid Caliphate: A Reappraisal of the Buyid-Era Caliphs in Arabic Chronicles, 334/945-447/1055 », Journal of Abbasid Studies I 2014, p. 108-142.
- Stewart, Devin J., Islamic Legal Orthodoxy: Twelver Shiite Responses to the Sunni Legal System, University of Utah Press, Salt Lake City, 1998.
- Tholib, Udjang, The Reign of the 'Abbāsid Caliph al-Qādir billāh (381/991-422/1031) Studies on the Political, Economic and Religious Aspects of his Caliphate during the Buwayhid rule of Baghdād, PhD dissertation, McGill University, 2002 (inédite).

- Tixier du Mesnil, Emmanuelle, « La fitna andalouse du x1° siècle », Médiévales 60, 2011, p. 17-28.
- Tor, Deborah G., Violent Order. Religious Welfare, Chivalry, and the 'Ayyār Phenomenon in the Medieval Islamic World, Istanbuler Texte und Studien 11, Ergon Verlag, Wurzbourg, 2007.
- Van Renterghem, Vanessa,
  - «Structure et fonctionnement du réseau hanbalite bagdadien dans les premiers temps de la domination seldjoukide (milieu du v°/x1° siècle) », in Damien Coulon, Christophe Picard et Dominique Valérian (dir.), Espaces et Réseaux en Méditerranée v1°-xv1° siècle, vol. 2, La formation des réseaux, Bouchène, Paris, 2010, p. 207-232.
- Van Renterghem, Vanessa, Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides Étude d'histoire sociale, PIFD 284, Presses de l'Ifpo, Ifpo, Beyrouth, 2015, 2 vol.