
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 61-94

Camille Rhoné-Quer

Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative
de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  56   −   2022

Camille Rhoné-Quer*

•   résumé

À partir du début du iiie/ixe siècle, les émirats des marges orientales du Dār al‑Islām, au 
Khorassan et en Transoxiane, sont aux mains des dirigeants iraniens (Tahirides, Samanides, 
Saffarides) puis Turks (Ghaznévides, fin ive‑ve/xe-xie siècle). Ceux‑ci fondent leur légitimité 
politique sur la défense du territoire contre les ennemis venant des steppes ou sur l’expansion 
du Dār al‑Islām face aux infidèles de l’Inde. Toutefois, plusieurs épisodes militaires montrent 
que leurs ambitions territoriales, multidirectionnelles, menacent d’autres dynastes musulmans 
sunnites, qu’il s’agisse d’émirs iraniens ou du calife abbasside lui-même. Dans ce contexte, 
divers arguments sont invoqués pour justifier – ou parfois condamner – une guerre a priori 
illégale. Nous analyserons ces arguments, mais soulignerons aussi les divergences des sources 
en la matière.

Mots-clés : Iran, Asie centrale, Samanides, Ghaznévides, Qarakhanides, guerre, Turks

Approche comparative de la légitimation de la guerre 
chez les Samanides et les Ghaznévides (ixe‑xie siècle)**

Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna

 *  Camille Rhoné-Quer, Aix-Marseille Université, IREMAM (MMSH), Camille.rhone@univ-amu.fr
 **  Remarque sur la translittération : le ج a été translittéré à dessein par la lettre « j », bien plus pertinente 
que le ǧ pour l’aire géographique concernée et pour les lecteurs intéressés par ladite aire. L’on évitera ainsi 
les confusions avec le g (pour گ) et le ž (pour ژ) de la langue persane.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
	 The Iranian-Turkish Emirates between Jihad and fitna: a Comparative Approach 

to the Legitimisation of War among the Samanids and the Ghaznavids (9th–11th century)

From the beginning of the 3rd/9th century, the emirates of the eastern margins of the 
Dār al-Islām, in Khorassan and Transoxiana, were in the hands first of Iranian rulers (Tahirids, 
Samanids, Saffarids) and later Turks (Ghaznavids, end of the 4th–5th/11th–10th centuries). 
These rulers based their political legitimacy on the defense of the territory against enemies 
coming from the steppes, or on the expansion of the Dār al-Islām in the face of the infidels from 
India. However, several military episodes show that their multidirectional territorial ambitions 
threatened other Sunni Muslim dynasts, be they Iranian emirs or the Abbasid caliph himself. 
In this context, various arguments are invoked to justify—or sometimes condemn—an a priori 
illegal war. We will analyze these arguments, but will also underline the divergences of the 
sources on the subject. 

Keywords: Iran, Central Asia, Samanids, Ghaznavids, Qarakhanids, war, Turks

ملخص. 

 الإمارات الإيرانية التركية بين الجهاد والفتنة: دراسة مقارنة لمبررات الحرب عند السامانيين والغزنويين،
من القرن التاسع إلى القرن الحادي عشر 	

النهر،  وراء  ما  وبلاد  خراسان  في  الإسلام،  لدار  الشرقية  الأطراف  إمارات  وقعت  ٣هـ/٩م  القرن  بداية  منذ 

)الغزنويين،  أتراك  قادة  سلطة  تحت  ذلك  بعد  ثم  صفاريين(  سامانيين،  )طاهريين،  يرانيين  إ قادة  سلطة  تحت 

الأعداء  ضد  مجالهم  عن  الدفاع  مبدأ  على  السياسية  شرعيتهم  القادة  هؤلاء  أسس  نهاية القرن ٤-٥هـ/١٠-١١م(. 

القادمين من السهوب أو على أساس السعي لتوسع دار الإسلام في مواجهة ال�كفار الآتين من الهند. ل�كن، يتبين 

من خلال عدة وقائع عسكرية أن طموحاتهم الإقليمية في كل الاتجاهات صارت تهدد حكم ممالك إسلامية سنية 

أثيرت حجج مختلفة  السياق،  العباسي نفسه. في هذا  الإيرانيين أو حتى الخليفة  بين بعض الأمراء  أخرى، سواء من 

لتبرير – أو أحياناً إدانة – حروب تفتقر لشرعية حقيقية. سنحاول في هذا المقال تحليل هذه الحجج، ول�كننا سنشدد 

أيضًا على اختلافات المصادر حول هذه المسألة.

يران، آسيا الوسطى، سامانيون، غزنويون، قراخانيون، حرب، أتراك كلمات مفتاحية: إ

*  *  *

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna62

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1.	 Introduction

Pendant la période du iiie/ixe au début du ve/xie siècle, le califat abbasside connaît des 
évolutions profondes, dont la régionalisation des pouvoirs et l’affirmation d’émirats indépendants 
constituent des éléments essentiels. Les territoires de l’Iran oriental et de l’Asie centrale 

– à savoir le Khorassan et la Transoxiane dans le cadre de la présente étude – constituent 
alors les marges de l’empire face à des steppes turkes 1 dont la population ne s’islamise que 
progressivement, plutôt à partir du ive/xe siècle 2. Dans ce contexte, les thématiques frontalières 
occupent une place non négligeable dans la pratique militaire et le discours politique des 
dirigeants régionaux soucieux de justifier leur indépendance de fait à l’égard non seulement 
du califat abbasside, mais aussi des autres émirs de la région 3. À l’image de ce qu’on observe 
un peu plus tard et en d’autres lieux dans le contexte du face à face avec les acteurs de la 
Reconquista ou des Croisades, les émirats des marges orientales ne constituent en rien un 
front uni face aux populations nomades et/ou « infidèles » de l’extérieur du Dār al‑Islām. 
Au contraire, la défense de la frontière et la pratique du jihad deviennent en plusieurs occasions 
des éléments rhétoriques légitimant la prise des armes par des dirigeants régionaux qui, de fait, 
participent à la fitna 4, entendue ici au sens de dissension politique opposant des musulmans, 
en l’occurrence sunnites pour la plupart 5. Comme nous le verrons dans cet article, c’est bien 
l’idée de « guerre non légale 6 » ou encore de « violence illégitime 7 », voire de « guerre interne 8 » 
qui se trouve au cœur des discours de dé‑/légitimation de l’époque relayés par les sources 
textuelles arabes et persanes. Cette acception du terme de fitna – dont on sait la polysémie – 
est donc différente de l’idée de « tentation », de « déviation » ou même de seule « guerre civile » 
évoquée pour les débuts de l’Islam par David Cook d’après le contenu du texte coranique, des 
hadiths et de la littérature apocalyptique 9.

1.  La forme « turk/turke » avec un « k » pour ce gentilé est employée à dessein, non seulement afin de 
respecter au mieux l’orthographe des textes arabes et persans, mais aussi afin de mieux souligner l’origine 
centrasiatique de ces peuples et de les distinguer de ceux de l’Anatolie. L’adjectif turcique est utilisé, dans cet 
article, comme synonyme de turk (bien que le terme, en linguistique, ait une acception légèrement distincte). 
En ce qui concerne l’orthographe dans les traductions, celle-ci a été conservée en l’état lorsqu’il s’agissait de 
traductions françaises. 
2.  Voir par exemple Golden, 1992, chap. 7, p. 211 sqq. Et plus récemment Tang, 2005, chap. 2.5 ; La Vaissière (éd.), 
2008.
3.  Rhoné, 2017.
4.  Cook, « Fitna in early Islamic history », EI3, 2012, en ligne. 
5.  Pour quelques rappels sur les premiers épisodes de fitna dans une étude sur le jihad, voir par exemple 
Bonner, 2004, p. 146‑156.
6.  Expression employée dans l’argumentaire ayant présidé à l’organisation de la journée d’études dont est 
issue cette contribution.
7.  « Ibn Khaldun distingue une violence légitime (celle du jihad ou de l’État) et une violence illégitime 
(celle des passions intimes et du fanatisme tribal) qui mérite le nom infamant de fitna. » Martinez‑Gros, 2011a.
8.  Onimus, 2019, p. 273 sqq.
9.  Cook, « Fitna in early Islamic history », EI3, 2012, en ligne. Voir aussi Gardet, « Fitna », EI2, 1977, p. 952‑953.

camille  rhoné-quer 63

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Or, dans le contexte iranien oriental des iiie‑ve/ixe‑xie siècles, plusieurs dynasties émirales 
ou sultanales participent à une compétition plus ou moins ouverte et importante avec d’autres 
dynasties – de puissance et de rang égaux ou non – pour le contrôle de la région. L’opposition 
entre Samanides et Saffarides pour exercer le pouvoir sur les deux rives de l’Amou Darya – donc 
à la fois sur le Khorassan et la Transoxiane – constitue en effet l’un des exemples majeurs de 
« désordre politique 10 » dans l’histoire de l’Orient islamique à la fin du ixe siècle 11. L’affrontement 
entre Ghaznévides et Qarakhanides est moins étudié. Cette réalité de la compétition entre 
émirats concurrents pousse en outre le calife abbasside à intervenir, sollicité qu’il est alors 
pour jouer le rôle d’arbitre.

Les entreprises de légitimation par le motif du jihad doivent être appréhendées aussi 
bien dans une démarche synchronique – rivalités entre Saffarides et Samanides évoquées à 
l’instant – que diachronique : de fait, les Ghaznévides qui arrivent au pouvoir dès les années 
360/970 participent d’une compétition qui les dresse contre leurs anciens maîtres (samanides) 
dans le champ de la défense de l’Islam. Pratiques guerrières et usages rhétoriques sont-ils les 
mêmes au fil des décennies ?

Rappelons quelques éléments sur ces dynasties et le contexte 12. Les Samanides 
(r. 203‑394/819‑1004), des émirs iraniens issus du milieu des dihqān‑s (petite noblesse 
terrienne) 13, reçoivent au début du iiie/ixe siècle plusieurs gouvernorats (Samarcande, le Shāsh, 
Hérat et le Ferghana) dans les confins orientaux sur décision du calife abbasside 14. La base de 
leur pouvoir se trouve en Transoxiane et, pendant plusieurs décennies, Samarcande – suivie 
par Boukhara – fait office de capitale pour la branche centrale de cette famille. Quant au 
Khorassan, il est confié aux Tahirides (r. 205‑259/821‑873). Ces derniers sont renversés dans 
les années 256/870 par Yaʿqūb b. al‑Layṯ al‑Ṣaffār (r. 253‑265/867-879), personnage aux 
origines sīstānī modestes qui s’empare alors de la capitale régionale, Nichapour. Sous le règne 
de son frère et successeur, ʿAmr b. al‑Layṯ (r. 265‑288/879‑901), Saffarides et Samanides 
entrent dans une phase de rivalité ouverte pour la domination des terres situées de part et 

10.  L’expression est ici empruntée au titre du numéro spécial de la revue Médiévales consacré à la fitna dans 
l’Islam médiéval. Martinez‑Gros, Tixier du Mesnil (dir.), 2011.
11.  Cet exemple vient donc contredire ou du moins nuancer la vision d’Ibn Khaldūn telle que la présente 
Gabriel Martinez‑Gros lorsqu’il écrit : « En apparence, le sens est clair : il y a fitna parce que l’empire se 
décompose. On serait tenté de penser que la fitna prend donc le visage des révoltés qui s’emparent des provinces, 
des Fatimides, des Qarmates, des Bouyides, des Samanides peut‑être ? Pas du tout. » ? Martinez‑Gros ajoute, 
un peu plus bas : « Une insurrection créatrice d’une ʿasabiya neuve, un soulèvement en puissance, puis en 
acte d’État, n’est jamais une fitna pour Ibn Khaldûn ». Martinez‑Gros, 2011b, § 12 et 14 de la version en ligne. 
12.  Barthold, 1968, chap. 2. Treadwell, 1991. Treadwell, à paraître. Bosworth, 1963.
13.  Sur ce point, notons toutefois que certaines sources tardives mentionnent un parcours plus chaotique 
pour les ancêtres des émirs samanides. Mustawfī Qazwīnī (xiiie‑xive s.) affirme ainsi que le père de Sāmān, 
ayant subi un revers de fortune, fut un temps chamelier (šuturbān) puis agit en tant que ‘ayyār (membre 
de sortes de milices paramilitaires revendiquant parfois des vertus chevaleresques) : Mustawfī Qazwīnī, 
Ta’rīḫ-i guzīda, éd. et trad. I, p. 20‑23, § 23.
14.  Barthold, 1968, p. 209. Sur la confusion des sources primaires à propos de la localisation des gouvernorats 
confiés alors aux Samanides, voir Treadwell, 1991, p. 77-78 sqq.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna64

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’autre de l’Amou Darya (Jayḥūn). Lors de l’affrontement entre les deux dynasties émirales, 
en 287/900, ʿAmr est défait et les Samanides parviennent à unifier Khorassan et Transoxiane 
sous leur domination. Les Samanides règnent jusqu’à la fin du iiie/xe – début du ve/xie siècle, 
en s’appuyant notamment sur des ġulām‑s turks. C’est parmi les rangs de ces derniers que 
s’affirment les Ghaznévides, dès les années 360/970, avant de s’émanciper véritablement à la 
fin des années 380/990, sous le règne du sultan Maḥmūd b. Sebüktegīn (r. 387‑420/998‑1030). 
S’ils perdent la Transoxiane au profit d’un autre pouvoir turk et musulman qui s’affirme alors 
dans la région – les Qarakhanides –, ils conservent en revanche pendant plusieurs décennies 
les territoires iraniens (Khorassan principalement) de leurs anciens maîtres et étendent surtout 
le Dār al‑Islām dans le sous-continent indien.

Paradoxalement, alors que la pratique guerrière est centrale dans la rhétorique de 
légitimation de ces dynasties régionales, aucune étude n’a véritablement été consacrée à une 
analyse comparative, tant synchronique que diachronique, des mises en récit dont elle est 
l’objet entre le iiie/ixe et le ve/xie siècle. L’investissement des dynasties émirales ou sultanales 
du Khorassan et de Transoxiane dans le jihad est souvent considéré comme acquis, sans réel 
effort de nuance ni de réflexion sur les motivations des campagnes qualifiées, dans les sources 
médiévales, d’actes de jihad ou, au contraire, considérés comme relevant de la fitna 15. L’une 
des préoccupations principales des historiens des xxe et xxie siècles, à propos de l’Iran et de 
l’Asie centrale préseldjoukides, consiste essentiellement à identifier les acteurs de la pratique 
guerrière – notamment les ġulām (entendus ici comme esclaves militaires) et « volontaires » 
(mujāhid, ġāzī, mutaṭawwiʿa, etc.) – ainsi que leurs moyens matériels et leurs rapports à l’État 16. 
La pratique guerrière dans les marges orientales du monde islamique est souvent abordée 
soit à l’échelle impériale 17, soit à celle des groupes d’intérêt infra‑étatiques qui, sur le terrain, 
manient les armes et sont les « petites mains » de la guerre.

Plusieurs textes d’histoire et de géographie rédigés par des auteurs musulmans à partir du 
iiie/ixe siècle livrent pourtant quelques indications sur la mise en récit de ces affrontements, 
entre jihad et fitna. Diverses questions se posent en effet : la comparaison entre Samanides 
et Ghaznévides, deux dynasties qui, en dépit de leurs particularités respectives, partagent au 
moins la défense de l’orthodoxie sunnite et la fidélité – théorique – envers les Abbassides, 
permet-elle de mettre en évidence une différence en termes d’enjeux politiques, territoriaux, 
stratégiques, mais aussi en termes de modes de légitimation de la guerre ? Quelles sont les 
spécificités des éléments du discours selon le type de sources ? Après avoir rappelé la place 
centrale occupée par le motif du jihad dans les procédés de légitimation de l’indépendance de 
fait de ces dirigeants des marges de l’Islam, nous soulignerons le fort tropisme de ces derniers 
vers l’ouest, quitte à ce que leurs prétentions territoriales les dressent contre le calife abbasside.

15.  Tor, 2007.
16.  Paul, 1994 ; Tor, 2005 ; La Vaissière, 2007, chap. 7 ; Treadwell, 2012.
17.  Haug (2021, p. 192-200) évoque en particulier « la fin de la frontière orientale » à la fin du xe siècle.

camille  rhoné-quer 65

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.	 Les émirs, remparts du Dār al‑Islām contre les infidèles

De manière assez classique, au moins dès le ive/xe siècle, les sources médiévales attribuent 
aux émirs des marges iraniennes et centre‑asiatiques un discours invoquant leur implication 
dans le jihad pour mieux justifier leur indépendance de fait 18. Cette attribution intègre donc 
les émirs orientaux dans le schéma forgé à la cour des Abbassides plus d’un siècle auparavant 19. 
La thématique du jihad est appliquée à certaines de leurs actions militaires, dans un monde 
présenté comme dichotomique.

2.1.	 Faire la guerre dans un monde dichotomique

Ce n’est pas le lieu, ici, de revenir une énième fois sur la formalisation religieuse et politique 
de la représentation du monde, telle qu’elle a été pensée dans l’entourage de Hārūn al‑Rašīd 
(r. 170‑193/786‑809) 20. Notons simplement que les savants et lettrés des iiie‑ive/ixe‑xe siècles 
inscrivent le Khorassan et la Transoxiane dans ce schéma du Dār al‑Islām faisant face au 
Dār al‑kufr (territoire dominé politiquement par des infidèles), ce dernier étant considéré 
comme un Dār al‑ḥarb (domaine de la guerre, destiné à la guerre).

Dans ce contexte oriental préseldjoukide, ce sont les Turks qui doivent être la cible du 
jihad. Cette représentation trouve un écho dans certains recueils de hadiths fort diffusés en 
Orient, tel le Ṣaḥīḫ d’al‑Buḫārī (m. 256/870) qui, juste après son passage sur la lutte contre 
les Byzantins et les juifs, évoque la lutte contre les Turks (qitāl al‑turk) 21.

Les textes des géographes classiques arabes, dont les auteurs et les écrits circulent aussi bien à 
la cour abbasside que dans les terres islamiques de l’Est dont ils sont parfois originaires 22, relaient 
eux aussi cette représentation dichotomique du monde, dans laquelle, en Orient, la figure de 
l’ennemi est incarnée par les Turks 23. Ainsi le géographe Ibn Ḥawqal, qui écrit vers 377/988, 
présente la Transoxiane comme terre de jihad et reprend toute la terminologie liée à ce 
champ. De fait, cet auteur se rend dans la région à l’époque de l’émir samanide Manṣūr b. Nūḥ 
(r. 350‑365/961‑976) et consacre un long passage au rôle de la Transoxiane comme marche du 

18.  Cette indépendance de fait est perceptible dans les sources arabes et persanes à travers l’exercice des 
pouvoirs régaliens (gestion de l’armée et de l’initiative de la guerre, des impôts, de la frappe monétaire) par ces 
dirigeants des marges iraniennes et centre‑asiatiques. En revanche, ils ne sont pas désignés par une titulature 
spécifique : ils portent les titres d’émir puis également, à partir des Ghaznévides, de sultan.
19.  Bonner, 2004, chap. 1, 6, 8.
20.  Lancioni, Calasso (éd.), 2017.
21.  Al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ IV, p. 109‑111.
22.  Al-Balḫī, inspirateur entre autres d’al-Iṣṭaḫrī et d’Ibn Ḥawqal, est l’un des protégés du ministre al-Jayhānī, 
lui-même au service de l’émir samanide Ismāʿīl b. Aḥmad.
23.  Cela ne retire rien à la grande ambiguïté de l’image des Turks en Islam dès cette époque, entre fascination 
pour leurs aptitudes guerrières et leur beauté d’une part, crainte de leurs expéditions prédatrices d’autre part : 
Caiozzo, Rhoné-Quer, 2018. 

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna66

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monde islamique face aux peuples turciques 24, passage d’ailleurs largement inspiré du texte 
qu’al‑Iṣṭaḫrī (première moitié du ive/xe s.) a écrit quelques décennies auparavant 25 :

Et quant au courage et à la puissance [des habitants de la Transoxiane], au sein des pays de 
l'Islam, il n’y a pas de région qui prenne une plus grande part au jihad 26. La raison en est que 
toutes les frontières (ḥudūd) de la Transoxiane sont très proches des territoires de la guerre 
(dār al‑ḥarb). La ligne du Khwarezm à Isbījāb constitue une marche contre les Turks ghuzz 
(ṯaġr al‑turk al‑ġuzziyya) ; d’Isbijab aux régions les plus lointaines du Ferghana, elle constitue une 
marche contre les Kharlukhs (ṯaġr al‑ḫarluḫiyya) ; puis les frontières (ḥudūd) de la Transoxiane 
côtoient (taṭuf) les régions de Shiqiniyya et de l’Inde, c’est‑à‑dire le pays des Turks qui habitent 
au‑delà du Khuttal et du Ferghana. Les musulmans contiennent (yaqharūnahum) ces Turks et 
les peuplades qui les avoisinent, et il est bien connu que pour les musulmans il n’y a pas de zone 
de guerre où l’ennemi soit aussi vaillant (ašadd šawqat[an]) que les Turks. C’est une marche 
musulmane contre les Turks (ṯaġr li‑l‑muslimīn fī wajh al‑turk), auxquels on prétend interdire 
l’accès en territoire islamique (Dār al‑Islām) et toute envie de l’attaquer. Toute[s les terres de] la 
Transoxiane sont donc des marches sujettes aux attaques des Turks (jamīʿ mā warāʾ al‑nahr ṯuġūr 
taġzūhā al‑turk) […] 27.

L’investissement dans le jihad semble être le fait de tous les habitants, désignés comme 
on le voit par des termes extrêmement génériques, à coloration religieuse ici (al‑muslimūn, 
« les musulmans »). Notons par ailleurs qu’Ibn Ḥawqal rattache la dynastie samanide elle‑même 
à l’effort de défense territoriale. En effet, il écrit quelques paragraphes plus loin :

Les princes de ce territoire et du reste du Khorassan appartiennent à la famille de Sāmān, descendants 
de Bahrām Čūbīn, qui s’était rendu fameux parmi les Perses par son énergie et sa force. Dans tout 
le Mašriq, il n’y a pas de principauté mieux défendue, mieux équipée, avec les garnisons les plus 
nombreuses, la mieux organisée, qui distribue les traitements les plus substantiels et les soldes les 
plus élevées […] 28.

De fait, la généalogie revendiquée par les Samanides, qui établit une filiation entre eux et 
Bahrām Čūbīn, est fort répandue au ive/xe siècle, époque à laquelle circulent des traditions 
orales mais aussi des textes intitulés Bahrām Čūbīn‑nāma 29, tandis que les chronographes tels 
Ṭabarī (224‑310/839‑923) ou Balʿamī (m. 363/974), vizir d’un souverain samanide, insistent sur 

24.  Comme indiqué en début d’article, le terme « turcique » est employé comme synonyme de « Turk » au 
sens de peuples turks d’Asie centrale.
25.  Al-Iṣṭaḫrī, Kitāb masālik al‑mamālik, p. 290‑291.
26.  La traduction de Kramers et Wiet (1964) donne, p. 449 : « Dans les domaines de l’énergie et du courage, 
il suffit de rappeler qu’au sein de l’Islam, il n’y a pas de région plus utile à la guerre sainte. »
27.  Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-’arḍ, éd. p. 467 ; trad. (largement modifiée) II, p. 449-450.
28.  Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al‑’arḍ, éd. p. 468 ; trad. (modifiée) II, p. 451.
29.  Daniel, 2012, p. 111.

camille  rhoné-quer 67

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les hauts faits militaires dus à ce général et usurpateur d’époque sassanide 30. Des auteurs tels 
qu’al‑Iṣṭaḫrī (m. ca. 346/957) attribuent à Bahrām Čūbīn des exploits militaires face aux Turks 31.

Dans quelle mesure cette représentation d’une spatialisation frontalière, militaire, est-elle 
appropriée par les émirs de la région au iiie‑ive/ixe‑xe siècle ? À l’inverse, quelle influence les 
émirs ont-ils sur la production écrite des géographes ? Rappelons que la tradition géographique 
dont font partie al‑Iṣṭaḫrī puis Ibn Ḥawqal est l’héritière d’al‑Balḫī, qui fut un sujet de l’émir 
samanide Ismāʿīl b. Aḥmad (r. 278‑294/892‑907) et un protégé de son ministre al‑Jayhānī, 
dont on sait l’intérêt pour les régions du Dār al‑Islām et au‑delà 32.

La question de l’appropriation de cette représentation spatiale se pose en particulier à propos 
de l’affrontement entre Samanides et Saffarides – bien connu, y compris pour les divergences 
des récits à son sujet 33 – évoqué en introduction. L’émir saffaride ʿAmr b. al‑Layṯ souhaite 
franchir l’Amou Darya pour s’emparer de la Transoxiane 34 : pour justifier cette transgression 
territoriale, il invoque la fonction de gouverneur de Transoxiane que lui aurait confiée le calife 
abbasside, peut-être en remerciement de sa fidélité, dans la mesure où il venait d’envoyer 
au calife la tête du rebelle Rāfiʿ b. Harṯama 35. Le lettré et officier de chancellerie égyptien 
Ibn Ẓāfir al‑Azdī (m. 613/1216) – qui se fonde a priori sur le témoignage d’un contemporain 
des événements 36 –, faisant écho à des récits antérieurs, écrit :

Lorsque ʿAmr al‑Ṣaffār eut établi son contrôle sur le Khorassan, il se sentit obligé de contester 
l’autorité [du Samanide] Ismāʿīl sur la Transoxiane. Il écrivit à l’Imām al‑Muʿtaḍid pour lui 

30.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. V, notamment p. 301-303 ; al-Balʿamī, Taʾrīḫ‑i Balʿamī, éd. p. 748‑757 ; Ibn Ẓāfir 
al‑Azdī, Aḫbār, éd. p. 136 ; trad. p. 152 ; Meisami, 1999, p. 33‑35, 39, 69, 174‑175. Cette tradition est présente 
dans des textes postérieurs, par exemple Mustawfī Qazwīnī (xiiie-xive s.), Taʾrīḫ‑i guzīda, éd. et trad. I, 
p. 20‑21, § 23. 
31.  Al-Iṣṭaḫrī, Kitāb masālik al-mamālik, p. 143. Voir aussi par exemple al-Yaʿqūbī, Taʾrīḫ al‑Yaʿqūbī, éd. I, 
p. 166‑171, ainsi que les références dans Hoyland, 2018, p. 11, 15‑16, 118‑126.
32.  Voir l’introduction de Minorsky dans al‑Marwāzī, Šaraf al‑Zamān, p. 6‑8.
33.  Sur les divergences des sources à propos de l’issue du combat entre ʿ Amr b. al-Layṯ et Ismāʿīl b. Aḥmad, 
voir Barthold, 1968, p. 224‑225 ; Voir aussi Treadwell, 2005, p. 152, n. 17 ; al-Naršaḫī, Taʾrīḫ-i Buḫārā, 
éd. p. 120‑121 sqq. Sur la mort de ʿ Amr et la volonté ambivalente du calife al-Muʿtaḍid puis de son successeur 
al‑Muktafī sur ce point, voir par exemple al‑Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 103‑104.
34.  Gardīzī, Zayn al‑aḫbār, éd. p. 311‑319, 323. Taʾrīḫ‑i Sīstān, éd. p. 255 ; trad. p. 201‑202 ; Treadwell, 2005, 
p. 152, n. 16.
35.  « Cette année-là, [au mois de] rabīʿ I, ʿ Amr b. Layṯ al‑Ṣaffār fut fait prisonnier. La raison de cela était que 
ʿAmr avait envoyé un message [au calife] al-Muʿtaḍid avec la tête de Rāfiʿ b. Harṯama et lui avait demandé 
de lui confier la Transoxiane, et [le calife] lui avait envoyé la robe d’honneur et avec cela l’étendard ; ʿAmr 
était alors à Nichapour et il envoya Muḥammad b. Bašīr pour affronter Ismāʿīl b. Aḥmad al‑Sāmānī, le 
maître (ṣāḥib) de Transoxiane […] ». Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil VII, p. 232. Sur le siège de Harṯama par ʿAmr à 
Nichapour en 283/896, puis la fuite du rebelle et l’envoi de sa tête au calife, qui la fait exhiber à Bagdad, voir 
al‑Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 29, 39‑41.
36.  Voir les commentaires dans Treadwell (2000, p. 413‑415), en particulier par rapport à la tradition issue 
du Kitāb wulāt Ḫurāsān de Sallāmi.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna68

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


demander de le nommer gouverneur. Le calife accepta la requête de ʿAmr mais il écrivit en secret 
à Ismāʿīl, lui donnant l’ordre de résister à ʿAmr et de renforcer sa décision de s’opposer à lui 37.

L’auteur anonyme de l’histoire locale intitulée Taʾrīḫ‑i Sīstān remarque qu’Ismāʿīl b. Aḥmad, 
face à cette entreprise, s’efforce de dissuader son adversaire de franchir le fleuve 38. En effet, 
lorsque Ismāʿīl apprend les intentions de son puissant voisin, il lui écrit à deux reprises afin de 
le raisonner : « Tu es le maître d’un grand domaine, tandis que je ne contrôle que la Transoxiane, 
qui constitue la zone frontalière orientale (ṯaġr al‑šarq). Contente-toi de ce que tu as, et 
laisse-moi protéger cette zone frontalière (ṯaġr) pour toi.  39 »

Ibn Ẓāfir al-Azdī – dont le texte est très proche de celui de l’historien mossouliote 
Ibn al‑Aṯīr (555‑630/1160‑1233) sur ce motif de la légitimation par la défense d’une marche ou 
zone frontalière 40 – dépeint donc Ismāʿīl comme un émir soucieux d’incarner le souverain 
protecteur des musulmans, gardien des marches orientales et digne représentant du calife en 
Orient. Toutefois, derrière l’apparente humilité d’Ismāʿīl b. Aḥmad transparaît la revendication 
d’un pouvoir incontesté sur la Transoxiane, présentée comme le rempart protégeant le 
Dār al‑Islām. En franchissant l’Amou Darya, ʿ Amr commet un acte d’agression qui invalide les 
propositions de résolution pacifique du conflit opposant les deux émirs : dès lors, la campagne 
d’Ismāʿīl au sud de l’Amou Darya – qui aboutit à la conquête d’un Khorassan très large, 
puisqu’il inclut le Jurjān mais aussi le Tabaristan 41 – est légitimée, tandis que l’imprudence et 
le manque de sagesse de ʿAmr, en revanche, invalident sa capacité à gouverner.

Afin d’échapper à l’accusation de fitna, les deux émirs rivaux s’appuient certes chacun sur 
l’invocation d’une délégation du pouvoir par le calife. Toutefois, la dimension frontalière est 
elle aussi centrale dans le discours. Le sous-entendu est assez évident : la légitimité politique se 
fonde sur la capacité de l’émir à défendre le territoire islamique face à l’ennemi, implicitement 
défini par son altérité, celle des Turks évoqués dans les textes des géographes mais aussi dans 
les traditions apocalyptiques à travers la figure de Gog et Magog, et sur laquelle ce n’est pas 
le lieu de revenir ici 42. D’autre part, la légitimation de la campagne d’Ismāʿīl au Khorassan 
repose sur les mérites personnels du Samanide aussi bien que sur ceux de ses sujets. Lorsque 
dès 285/898 ʿ Amr lance une offensive vers la Transoxiane et en confie la direction à un général 
nommé Muḥammad b. Bišr, les assaillants se heurtent à une solide résistance :

37.  Ibn Ẓāfir al‑Azdī, Aḫbār : Treadwell, 2005, p. 136 ; trad. p. 152. « Le khalife enjoignit à Ismaʿïl Sâmânî 
de faire la guerre à ʿAmr (bifurmūd tā bā‑ū jang kunad) » : Mustawfī Qazwīnī, Taʾrīḫ‑i guzīda, éd. et trad. I, 
p. 10‑11, § 15 ; voir aussi p. 24‑25, § 28.
38.  Taʾrīḫ‑i Sīstān, éd. p. 254 ; trad. p. 201. Voir le passage très semblable dans Taʾrīḫ‑i Sīstān, éd. p. 254‑255 ; 
trad. p. 202.
39.  Ibn Ẓāfir al‑Azdī, Aḫbār : Treadwell, 2005, éd. p. 136‑137 ; trad. p. 152.
40.  « Ismāʿīl lui envoya ce message : “Tu t’es emparé d’un vaste monde (qad walayta dunyā ʿ arīḍa), mais en ce 
qui concerne ce qui est entre mes mains, à savoir la Transoxiane, c’est une zone frontalière (ṯaġr) ; contente‑toi 
de ce qui est entre tes mains, et laisse‑moi dans ce ṯaġr.” ». Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 232.
41.  Ibn Ẓāfir al-Azdī, Aḫbār : Treadwell, 2005, éd. p. 137 ; trad. p. 153.
42.  Van Donzel, Schmidt (dir.), 2009. Caiozzo, Rhoné‑Quer, 2018. 

camille  rhoné-quer 69

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Lorsque ʿAmr apprit [la retraite d’une première armée qu’il avait envoyée combattre Ismāʿīl], il 
leur envoya en renfort Muḥammad b. Bišr avec une importante armée parce qu’il fallait combattre 
Ismāʿīl b. Aḥmad. Ils joignirent donc leurs forces et partirent attaquer Ismāʿīl. Mais Ismāʿīl était 
un combattant ghāzī (mardī ġāzī būd), et toute son armée était aussi composée d’hommes valeureux 
(mardumānī būdand), parce que nuit et jour ils disaient des prières et lisaient le Coran. Ismāʿīl partit 
lui aussi à l’attaque. Un combat très rude eut lieu. Muḥammad b. Bišr fut tué et ʿAlī b. Šarwīn 
ainsi qu’une large partie de l’armée furent faits prisonniers. Cela eut lieu à la fin du mois de šawwāl 
de l’an 285h[/898] 43.

Là encore, la piété est un élément central de la supériorité militaire et de la légitimité politique.
Comment ces motifs narratifs – défense de zones frontalières et mise en avant de la piété – 

sont-ils adoptés, voire transposés par les auteurs d’époque médiévale à propos des dirigeants de 
la période suivante, à savoir les Ghaznévides ? Comment les premiers membres de cette dynastie, 
fondée par des ġulām-s turks, parviennent-ils à affirmer leur légitimité et leur capacité à succéder 
à leurs maîtres, eux‑mêmes auréolés des mérites du jihad ? Si la réalité des représentations et de 
l’inimitié envers les Turks – atemporelle dans le discours mais très conjoncturelle et changeante 
dans les faits – est attestée dans plusieurs sources médiévales à propos des iiie‑ive/ixe‑xe siècles, 
en revanche l’accélération de l’islamisation des populations steppiques au ive/xe siècle change la 
donne dès l’époque où les Ghaznévides prennent eux-mêmes le pouvoir émiral, dans les années 
360-380/970-990 44. D’autre part, la domination de la Transoxiane par un autre pouvoir turk, 
fondé par des hommes libres et eux-mêmes islamisés, les Qarakhanides, prive les Ghaznévides 
de ce paradigme frontalier du face à face avec les populations hostiles de la steppe 45. L’Inde 
fournit alors un exutoire idéal pour la mise en scène de la légitimité de ces émirs d’origine servile 
(ġulām‑s) devenus sultans à Ghazna et pratiquant le jihad face aux hindous du sous-continent : 
nous y reviendrons. Mais au‑delà de la rhétorique, quelles sont les campagnes militaires avérées 
qui relèvent véritablement du jihad, que ce soit dans la mise en récit d’époque médiévale ou 
dans la conception qu’en ont les historiens modernes actuellement ?

2.2.	 Le jihad en zone frontalière :  
quelques exemples d’un engagement militaire avéré

Comparer des pratiques ayant eu lieu dans des contextes historiques et géographiques 
différents comporte bien sûr des limites épistémologiques. Au‑delà des évolutions historiques 
évoquées dans les lignes précédentes, soulignons le poids des spécificités du corpus de sources 
textuelles qui nous sont parvenues : en comparaison avec les combats d’époque samanide et à la 
différence du contenu des sources conservées sur le sujet, les campagnes des Ghaznévides sont 
mieux documentées grâce à des textes comme les chroniques universelles contemporaines de 

43.  Taʾrīḫ-i Sīstān, éd. p. 254 ; trad. (modifiée) p. 201‑202.
44.  Tor, 2009.
45.  Golden, 1992, p. 214-215 sqq.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna70

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cette dynastie (Gardīzī, lui‑même dignitaire au service des Ghaznévides au ve/xie siècle 46) ou 
surtout les histoires dynastiques (Bayhaqī [m. 469/1077], membre de la chancellerie, et ʿUtbī 
[ive‑ve/xe‑xie siècles], membre d’une puissante famille du sultanat 47), qui se font le relais en 
particulier de l’œuvre de propagande de la chancellerie – via les fatḥ-nāma-s (lettres de victoire) –, 
mais aussi grâce aux textes poétiques qui ont été patronnés par les sultans eux-mêmes et conservés 
depuis lors, ce dont témoigne l’intéressante étude de G. Tetley parue en 2009 48. Par ailleurs, 
des sources tardives illustrent ce déséquilibre qualitatif et quantitatif du corpus à propos des 
diverses dynasties, ce dont témoigne par exemple l’ouvrage de Ḥamd Allāh Mustawfī Qazwīnī 
(880‑750/1281‑1349) : si dans son texte rien n’est dit d’un quelconque investissement samanide 
contre les Turks des frontières du Dār al‑Islām, du moins d’éventuelles opérations de jihad 
dans les régions steppiques – puisqu’en revanche il est fait allusion aux affrontements avec 
les Qarakhanides, islamisés, à la fin du ive/xe siècle –, dès la première page consacrée aux 
Ghaznévides l’auteur mentionne l’investissement de ces derniers face aux hindous 49. Il ne 
s’agit donc pas ici d’adopter une approche de comparaison diachronique, mais plutôt de relever 
les attestations précises d’engagements militaires tangibles et de les confronter à la mise en 
discours sur le jihad, à propos respectivement des Samanides et des premiers Ghaznévides.

À l’époque samanide, et bien que censées avoir été nombreuses et régulières si l’on en croit 
les affirmations générales des géographes faisant de la Transoxiane une terre de jihad comme 
nous l’avons vu plus haut, les campagnes relevant du jihad et laissant des traces concrètes 
dans les sources textuelles (par la mention de date, lieu, noms des protagonistes, etc.) sont 
très peu nombreuses, voire inexistantes dans certains ouvrages chronographiques 50. La plus 
connue est celle qui dresse Ismāʿīl b. Aḥmad contre le khaqan turk en 280/893 dans la région 
de Ṭarāz, en particulier grâce à son caractère exceptionnel du fait de l’identité de l’adversaire 
vaincu ainsi que de l’ampleur du butin et du nombre de prisonniers. Les récits sont toutefois 
relativement succincts, voire très lapidaires, y compris dans les textes écrits pourtant au plus 
près de la région d’exercice des Samanides. Naršaḫī (ca. 286‑348/899‑959), dans son histoire 
locale portant sur Boukhara, écrit ainsi :

Lorsque le calife al-Muʿtaḍid bi‑llāh apprit la mort de l’émir [samanide] Naṣr [b. Aḥmad], il donna 
à Ismāʿīl b. Aḥmad un diplôme d’investiture (manšūr) sur la Transoxiane, au mois de muḥarram 

46.  Comparer par exemple les données très succinctes sur Ismāʿīl b. Aḥmad avec le long chapitre sur les 
Ghaznévides, qui fait état de multiples expéditions en Inde. Gardīzī, Zayn al‑aḫbār, éd. p. 323‑325 pour Ismāʿīl. 
47.  Anooshahr, 2005.
48.  Tetley, 2009 ; voir aussi Anooshahr, 2009. 
49.  La première campagne ghaznévide mentionnée dans cette source est celle de Sebüktegīn contre 
Djaybal b. Haytal en 367/977-978, qui se traduit par la mise en place d’un système tributaire. Mustawfī Qazwīnī, 
Taʾrīḫ-i guzīda, éd. et trad. I, p. 66‑67, § 99 ; sur les affrontements entre Samanides et Qarakhanides, voir 
notamment p. 54‑63 du même ouvrage.
50.  Ainsi, les seuls affrontements militaires mentionnés à propos des Samanides par Mustawfī Qazwīnī sont 
ceux qui les dressent contre des coreligionnaires musulmans, présents principalement au Khorassan, Sistan, 
Jurjān, etc. Mustawfī Qazwīnī, Taʾrīḫ‑i guzīda, éd. et trad. I, chap. 2.

camille  rhoné-quer 71

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de l’an 280, et [Ismāʿīl] à cette même date partit faire la guerre (ḥarb) à Ṭarāz, où il vit beaucoup 
de souffrance (ranj). Finalement l’émir de Ṭarāz [= le khaqan turk] sortit ; [Ismāʿīl] apporta 
l’islam avec de nombreux dihqān‑s et Ṭarāz fut conquise. On transforma une grande église en 
mosquée jāmiʿ. On prononça la khutba au nom du calife al‑Muʿtaḍid bi‑llāh. Amīr Ismāʿīl vint à 
Boukhara avec beaucoup de butin ; il exerça le pouvoir (pādšāhī) pendant sept ans, fut le gouverneur 
de la Transoxiane, jusqu’au moment où ʿAmr b. Layṯ devint puissant. Il s’empara d’une partie du 
Khorassan et se mit à faire des expéditions (rūy bi-ġazw nihād). [Suit le récit de l’affrontement 
entre Samanide et Saffaride de part et d’autre de l’Amou Darya.] 51.

Cette histoire locale, dédiée à l’émir samanide Nūḥ b. Naṣr lors de son accession au trône, 
en 331/943, et rédigée probablement grâce à un accès privilégié à la documentation orale et 
textuelle de la cour émirale, demeure très synthétique. Paradoxalement, c’est dans des ouvrages 
extérieurs à la région, dont la chronique de Ṭabarī – rédigée pour le califat abbasside au début 
du ive/xe siècle – ou la somme d’Ibn al‑Aṯīr – produite dans un contexte spatio-temporel 
bien plus éloigné, celui du Proche‑Orient du vie‑viie/xiie – début xiiie siècle – que sont 
données quelques informations complémentaires, sur lesquelles nous reviendrons plus bas. 
Plus généralement, il reste surprenant que les exploits militaires supposés d’Ismāʿīl b. Aḥmad 
face aux Turks n’aient pas alimenté davantage les sources narratives en données factuelles 
précises : la seule autre période mise en avant à son sujet est 293/905‑906, lorsqu’après avoir 
essuyé une offensive turke (291/904) 52, il lance une contre-attaque contre des populations des 
steppes. Ibn al‑Aṯīr affirme ainsi : « Cette année‑là, Ismāʿīl b. Aḥmad al‑Sāmānī, le roi (malik) 
de la Transoxiane, conquit des terres (mawāḍiʿ) dans le pays des Turks (bilād al‑turk). 53 »

Quant à l’investissement des Ghaznévides dans des opérations de jihad en Inde, il a déjà fait 
l’objet d’études factuelles, bien que peu nombreuses en regard de leurs conséquences historiques 
sur la très longue durée, et sur lesquelles nous ne reviendrons pas en détail, à commencer par 
l’ouvrage de Muḥammad Nāẓim ou d’autres travaux plus récents 54. Divers aspects de ces 
campagnes gagneraient à être réexaminés, mais nous nous contenterons ici de rappeler que les 
expéditions militaires ghaznévides trouvent un précédent dans les actions d’Alptegīn 55, ġulām 
devenu général au service des Samanides avant de s’émanciper de ses maîtres et de s’établir à 
Ghazna, où un autre de ses ġulām‑s, Sebüktegīn (r. 366‑387/977‑998), fonde la dynastie qui 
tire son nom de la ville. Le nombre de campagnes lancées par les premiers Ghaznévides en 
Inde s’élève à plusieurs dizaines, en particulier à l’époque de Maḥmūd 56 (r. 388‑421/998‑1030), 
tandis que sous le règne de Masʿūd (r. 421‑431/1030‑1040) cet investissement militaire diminue, 
en particulier du fait de la moindre durée de son pouvoir et de l’accroissement des pressions 

51.  Al-Naršaḫī, Taʾrīḫ-i Buḫārā, éd. p. 118‑119.
52.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 146-147 ; Bosworth, « Ismāʿīl b. Aḥmad », EI 2,  1978, p. 188-189.
53.  Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil VII, p. 254.
54.  Nāẓim, 1971, chap. 8 ; Tetley, 2009 ; Anooshahr, 2009 ; 2018.
55.  « Il fit des incursions chez les Hèndous (wa-bā hindawān ġazā kardī) ». Mustawfī Qazwīnī, Taʾrīḫ‑i guzīda, 
éd. et trad. I, p. 66‑67, § 98. Pour des références bibliographiques récentes sur Alptegīn, voir Paul, 2018.
56.  Mustawfī Qazwīnī, Taʾrīḫ‑i guzīda, éd. et trad. I, p. 74‑75, 76‑79, § 112, 117, 119 ; Inaba, 2013.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna72

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


turkmènes. Dans les premières décennies du ve/xie siècle, un autre champ est ouvert au jihad 
des Ghaznévides : l’enclave montagneuse du Ghūr – en Afghanistan actuel – a résisté jusqu’alors 
à l’islamisation 57. Là, ce sont Maḥmūd et Masʿūd qui entreprennent des expéditions pour 
soumettre les populations locales qui, depuis leurs forteresses imprenables, organisaient des 
razzias contre les caravanes empruntant les axes commerciaux des environs 58.

Il est donc évident que les dirigeants samanides et ghaznévides ont parfaitement assimilé 
les éléments du discours forgé à la cour abbasside sur le jihad, et que les auteurs de l’époque 

– qu’ils écrivent à leur cour ou non – intègrent une large part de leurs activités militaires dans ce 
cadre rhétorique. La participation au jihad et à la protection des frontières du monde islamique 
justifie, dans le cas de l’affrontement entre Samanides et Saffarides, des campagnes relevant 
véritablement de la dissension interne à l’empire. Perçoit‑on une évolution dans la pratique, 
d’une dynastie à l’autre ? Si l’on analyse les données factuelles, tangibles et contextualisées 
précisément, il semble que les Ghaznévides aient fait montre d’un investissement dans le jihad 
bien plus significatif que les Samanides : cette supériorité ressort en particulier par l’ampleur 
quantitative de leurs campagnes et par la multiplicité des ennemis visés, rapportées à la période 
prise en compte – un règne de deux siècles pour les Samanides, et d’environ soixante-dix ans 
si l’on n’analyse, comme c’est le cas ici, que la période préseldjoukide et khorassanienne 59 de la 
dynastie ghaznévide (des années 360 à 430/970 à 1040). Toutefois, ce constat doit être regardé 
avec prudence, notamment du fait du déséquilibre du corpus de sources disponibles au sujet 
de chacune des deux dynasties, les textes du xie siècle, contemporains des Ghaznévides, étant 
bien plus prolixes sur les récits de guerre 60.

Il est bien évident, par ailleurs, que les ennemis extérieurs du monde islamique ne sont pas 
la seule cible des campagnes militaires menées par les Samanides et les Ghaznévides : comment 
comprendre les campagnes tournées vers l’intérieur du Dār al‑Islām et leurs enjeux, qui prennent 
souvent le pas sur des expéditions contre les infidèles ? Sont‑elles qualifiées d’actes relevant 
de la fitna ? Est‑il possible d’identifier un point de bascule, un élément factuel ou rhétorique 

– cadre géographique des affrontements, déroulement de la violence guerrière, appartenance 
confessionnelle de l’ennemi, etc. – expliquant que l’on parle tantôt de jihad, tantôt de fitna ?

57.  La question des campagnes ghaznévides dans le Ghūr est évoquée dans Bosworth (2008, p. 110‑111), sans 
réels apports nouveaux par rapport aux mentions éparses figurant dans Bosworth, 1963 ; voir aussi du même 
auteur, « Ḡur », EncIr, 2012b, en ligne.
58.  Mustawfī Qazwīnī, Taʾrīḫ‑i guzīda, éd. et trad. I, p. 78‑79, § 118. Sur le Ghūr et ses populations qualifiées 
de « maudites » (malāʿīn), voir Bayhaqī, Taʾrīḫ‑i Bayhaqī, éd. I, p. 164‑172. 
59.  Comme indiqué en introduction, les Ghaznévides, après leur défaite en 431/1040 face aux Seldjoukides, 
perdent le contrôle du Khorassan et se replient dans le nord‑ouest de l’Inde.
60.  Ce constat s’explique en partie par la nature des sources conservées : davantage de textes géographiques 
pour le ive/xe siècle, et de chroniques et histoires dynastiques ou locales pour le siècle suivant, dont plusieurs 
(ʿUtbī, Gardīzī, Bayhaqī) ont été écrites dans l’entourage des Ghaznévides eux‑mêmes.

camille  rhoné-quer 73

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.	 Émirs et sultans orientaux : entre tropisme occidental et fitna

L’analyse de la politique militaire menée par les dynasties émirales des iiie‑ve/ixe‑xie siècles 
au Khorassan et en Transoxiane témoigne d’une grande ambivalence de leurs rapports aux 
Turks et aux populations orientales en général – ces dernières incluant non seulement les 
Turks mais aussi les Indiens. Malgré leur statut d’incarnation de l’ennemi infidèle, elles ne 
constituent pas, et de loin, la seule cible de l’investissement armé du pouvoir émiral. Nous 
n’insisterons pas ici sur les nombreuses raisons – économiques notamment – qui incitent à 
des formes de cohabitation avec l’infidèle, car le sujet est bien trop vaste. En revanche, un point 
commun transparaît dans la politique menée aussi bien par les Saffarides et les Samanides que 
par les Ghaznévides, à savoir un fort tropisme occidental. Plutôt que de diriger leurs efforts 
vers l’extension exclusive du Dār al‑Islām, ces émirs participent à des entreprises plus ou moins 
déclarées d’annexion des territoires de l’ouest iranien et des régions irakiennes, convoitant donc 
des espaces censés relever de la domination directe des califes abbassides – si tant est que cette 
domination existe, en particulier à l’époque de la tutelle bouyide (333‑446/945‑1055), tutelle 
sur laquelle nous reviendrons dans la troisième partie de cet article.

3.1.	 Les Samanides ou la volonté d’annexer le Khorassan saffaride

L’exemple samanide témoigne du caractère parfois très ténu de la frontière entre jihad 
et fitna. Revenons sur l’affrontement entre Ismāʿīl b. Aḥmad et ʿAmr b. al‑Layṯ à la toute 
fin du iiie/ixe siècle. L’émir samanide, souvent présenté comme le véritable fondateur de sa 
dynastie, bénéficie dans les sources médiévales d’une image globalement positive, associée 
à son investissement dans la défense du territoire et à sa participation au jihad 61, même 
si les mentions précises et contextualisées de ses hauts faits militaires sont extrêmement 
rares. Le calendrier de ses campagnes militaires dans les années 270‑280/890 témoigne de 
sa compréhension des enjeux géostratégiques à l’échelle du vaste espace incluant Khorassan 
et Transoxiane dans leur sens le plus large : en 280/893, année pendant laquelle, succédant à 
son frère, il reçoit l’investiture du calife abbasside sur la Transoxiane, Ismāʿīl remporte une 
retentissante victoire contre les Qarluqs à Ṭarāz, comme nous l’avons évoqué précédemment. 
Il tue environ 10 000 adversaires, s’empare d’autant de prisonniers, parmi lesquels le khan/
khaqan et sa femme, et distribue d’importantes sommes d’argent à ses propres combattants 62. 
Voici ce qu’écrit Ṭabarī, qui est contemporain des faits :

Cette année-là, on apprit à Bagdad qu’Ismāʿīl b. Aḥmad avait mené une expédition dans les territoires 
des Turks et qu’il avait conquis leur capitale. Il s’était emparé de leur roi et de sa femme la khātūn 

61.  Sur l’image d’Ismāʿīl, voir par exemple Bosworth, « Esmāʿīl, b. Aḥmad b. Asad Sāmānī, Abū Ebrāhīm », 
EncIr, 2012, en ligne ; voir aussi infra.
62.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 11 ; Treadwell, 1991, p. 91 ; Klâštornyj, 2001, p. 38‑39 ; al‑Masʿūdī, 
Kitāb Murūj al‑ḏahab, § 3284 ; Barthold, 1968, p. 224 ; Golden, 2002, p. 116, n. 44.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna74

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ainsi que d’environ 10 000 personnes, dont il avait tué un grand nombre. Le butin incluait un 
nombre incalculable de chevaux. Lors du partage du butin, chaque cavalier musulman reçut un 
millier de dirhams 63.

Le récit d’Ibn al‑Aṯīr est quasiment identique 64. Il est fort probable que l’impressionnant 
butin obtenu dans ce contexte ait contribué à – voire été pensé pour – la prise en charge 
financière des hostilités qui dressent quelques années plus tard le Samanide contre son 
homologue saffaride ʿAmr b. Layṯ 65.

L’historien d’aujourd’hui ne peut que constater que, dans la longue durée, Ismāʿīl remporte 
le combat de la vertu et de la légitimité politique au sein du monde islamique, puisqu’il 
incarne l’acteur du jihad investi dans la défense de l’islam, et parvient à promouvoir ses 
succès militaires auprès de la cour abbasside. Toutefois, le fait que le calife ait officiellement 
accordé à ʿAmr son investiture sur la Transoxiane, et donc déposé de facto Ismāʿīl de son 
gouvernorat, place la campagne militaire de ce dernier sous un jour différent, celui de la fitna 
par excellence, de la non-obéissance à l’autorité califale. Voici comment Ṭabarī rapporte ces 
événements : « Le 23 muḥarram 285 [/21 février 898], un document annonçant l’installation de 

ʿAmr b. al‑Layṯ al‑Ṣaffār comme gouverneur de Transoxiane et la destitution d’Ismāʿīl b. Aḥmad 
de cette position fut lu à un groupe de pèlerins khorassaniens dans le palais d’al‑Muʿtaḍid. 66 » 
Bosworth affirme ainsi :

Ṣaffārid might in Persia was such that in 285/898 the caliph al-Muʿtaḍid was forced to issue a decree 
deposing Ismāʿīl and awarding an investiture diploma to ʿAmr for Transoxania and Balkh. ʿAmr 
marched northwards to take possession of his new territories, and summoned Ismāʿīl, the Abū Dāʾūdids 
of Ṭukhāristān and the Farīkhūnids of Gūzgān to allegiance. There was considerable fighting south of 
the Oxus between the Sāmānids and Ṣaffārids, until in 287/900 ʿAmr was defeated near Balkh and 
captured. Although Ismāʿīl was technically in rebellion against the ʿAbbāsids, the caliph was overjoyed 
at the removal of so dangerous a rival as ʿAmr 67.

La réflexion sur le rapport entre fitna et jihad requiert bien évidemment de replacer les 
événements dans leur contexte. L’on distinguera plus précisément deux contextes : celui des 
événements à proprement parler, dans les années 276/890, et celui de leur mise en écriture, 
à partir du début du xe siècle – et parfois à des périodes bien plus tardives.

63.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 11.
64.  « Cette année-là [280h], Ismāʿīl b. Aḥmad al-Sāmānī razzia le pays des Turks, s’empara de la ville de 
leur roi, captura leur père [le khan] et sa femme la khātūn et environ dix mille personnes et tua parmi eux un 
grand nombre de créatures, prit en guise de butin un nombre inconnu de montures et distribua aux cavaliers 
mille dirhams issus du butin. » Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil VII, p. 216.
65.  Pour une présentation plus détaillée de ces événements et des références bibliographiques, voir Rhoné, 
2013, p. 475 sq.
66.  Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 70.
67.  Bosworth, « Ismāʿīl b. Aḥmad », EI 2, 1978, p. 188-189. 

camille  rhoné-quer 75

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Commençons par les années 276/890. Visiblement, la victoire retentissante remportée 
quelques années auparavant (280/893) par Ismāʿīl contre le khaqan turk et les marques de son 
investissement dans le jihad et dans l’islamisation de la région de Ṭarāz 68 comptent peu face 
à l’emprise politique de ʿAmr dans l’espace irano-irakien, voire face à la pression qu’il est en 
mesure d’exercer sur le calife, qui en février de l’année précédente (284/897) lui a déjà confié 
le gouvernorat de Rayy 69. De fait, ʿAmr se plie aux règles de la soumission au calife et lui en 
envoie des témoignages tangibles, qui reflètent son influence à l’échelle de l’Orient abbasside :

Cette année-là, des cadeaux envoyés par ʿAmr b. al‑Layṯ al‑Ṣaffār atteignirent Bagdad depuis 
Nichapour. La somme qu’il avait envoyée s’élevait à quatre millions de dirhams. Il y avait vingt chevaux 
avec des selles ornementées et des brides incrustées d’argent, cent cinquante chevaux avec des étoffes 
de selles brodées, des vêtements, des parfums et des faucons. C’était le mardi 21 jumādā II 286 
[mercredi 4 juillet 899] 70.

Dans la continuité de son frère et prédécesseur Yaʿqūb b. al‑Layṯ 71, l’ancrage de ʿ Amr dans 
la région et son habitude d’envoyer des cadeaux à Bagdad sont déjà anciens à cette époque, 
puisqu’on en trouve des mentions chez Ibn al‑Zubayr dès 275/888, date à laquelle sont offerts 
des dirhams, une centaine de chevaux, des ġulām-s et « des cadeaux du Khorassan 72 ». Dans un 
contexte (les années 276/890) où le calife abbasside est confronté à des difficultés diverses, en 
particulier face aux Qarmates, il lui est extrêmement difficile de lutter contre les prétentions 
de l’encombrant voisin saffaride.

En revanche, la mise en échec finale de ʿ Amr, en 287/900, aurait constitué un soulagement 
pour le calife : « Lorsqu’on raconta à al‑Muʿtaḍid l’histoire de ʿAmr et Ismāʿīl, il fit l’éloge de 
Ismāʿīl et critiqua ʿ Amr. 73 » De fait, le temps de l’écriture de cette histoire, à partir du ive/xe siècle 

– période qui est en outre postérieure au décès des deux principaux protagonistes –, est celui 
d’une légitimation de la fitna d’Ismāʿīl sous l’influence du processus traditionnel de production 

68.  À tous ces enjeux en partie symboliques s’ajoute la question de l’accès au marché des esclaves turks, 
contrôlé alors par les dirigeants de la Transoxiane et dont l’objet est fort prisé au Proche et Moyen‑Orient, 
notamment de la part du califat abbasside.
69.  Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 64.
70.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 77.
71.  Ibn al-Zubayr, Kitāb al-ḏaḫāʾir wa‑l‑tuḥaf, éd. p. 39, § 47 ; sur les richesses de Yaʿqūb en général, voir 
aussi éd. p. 176, 184‑185, 225, § 223, 238, 317.
72.  Ibn al-Zubayr, Kitāb al‑ḏaḫāʾir wa‑l‑tuḥaf, éd. p. 37, § 45 ; voir aussi p. 39‑45, § 48-51, 55, 57, 60, à propos 
d’envois datés de 279, 281, 282, 283 et 286 de l’hégire de la part de ʿ Amr b. Layṯ, et dont certains sont exhibés 
aux yeux du peuple à Bagdad (§ 60). À titre de comparaison, sur les cadeaux offerts par Ismāʿīl b. Aḥmad 
et mentionnés par Ibn al‑Zubayr, voir p. 42, 59, § 54, 70 du même ouvrage. Soulignons enfin que le texte 
d’Ibn al‑Zubayr, certes influencé par l’état de ses sources d’information, est probablement marqué aussi par 
ses sympathies chiites, probouyides puis profatimides : cela explique peut‑être pourquoi il insiste autant sur 
les cadeaux offerts par le Saffaride, tandis que les informations sur les présents samanides sont très rares, 
et inexistantes ou presque à propos des premiers Ghaznévides. Faut‑il voir dans ces lacunes une volonté 
d’occulter les mérites de dirigeants qui se sont faits les champions du sunnisme ?
73.  Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ, trad. XXXVIII, p. 84-85.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna76

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’une histoire qui se révèle téléologique et qui abonde en faveur du vainqueur. Bosworth souligne 
le parti pris des sources médiévales, favorables à Ismāʿīl b. Aḥmad : « The historical and anecdotal 
sources unanimously praise him [= Ismāʿīl b. Aḥmad] for his moderation and justice; influenced by his 
victory over the Ṣaffārids, they commend his faithfulness to the Caliphs and his Sunnī piety. 74 » Il est 
fort probable que les enjeux matériels de la domination du Khorassan – l’accès aux esclaves et 
autres produits des steppes asiatiques et des « routes de la soie » au sens large – et de l’unification 
politique de cette région sous l’autorité d’Ismāʿīl b. Aḥmad aient également pesé dans la faveur 
désormais reconquise par ce dernier auprès du calife, ce que suggère un passage – quelque peu 
incohérent en termes chronologiques – d’Ibn al‑Zubayr : d’après ce dernier, en 298/910, l’émir 
samanide (décédé depuis trois ans) envoie au calife al‑Muqtadir bi‑llāh (r. 295‑320/908‑932) 
des présents considérables, parmi lesquels cent‑vingt ġulām‑s entièrement équipés et armés 75.

Ajoutons quelques éléments pour souligner la distorsion mémorielle dont les sources 
médiévales se font le relais, témoignant ainsi des interférences entre les enjeux de légitimation 
politique d’une part – par le recours ou non à l’accusation de fitna, elle‑même souvent implicite –, 
et d’autre part la mise en avant de l’implication de tel ou tel dirigeant dans le jihad et la 
reconnaissance de son caractère méritoire. Ainsi, si l’on dépasse l’échelle des individus et 
de leurs actions militaires, pour préférer celle des dynasties auxquelles ils appartiennent 
et sur lesquelles rejaillissent leurs mérites ou leurs méfaits, apparaissent un déséquilibre et 
une évidente différence de traitement entre les Saffarides et les Samanides. Certes, Ismāʿīl 
aurait remporté deux grandes campagnes militaires contre les Turks infidèles (en 280/893 et 
vers 291‑293/904‑906) ; mais Yaʿqūb b. al‑Layṯ (r. 247‑265/861‑879), fondateur de la dynastie 
saffaride, rivale, se voit attribuer par certaines sources un investissement bien plus significatif 
dans le jihad, contre des ennemis divers. Le Taʾrīḫ‑i Sīstān affirme ainsi :

Al-Muwaffaq écrivit une lettre à Yaʿqūb pour que ce dernier accepte de venir le rencontrer et 
[dans laquelle il disait :] « Nous te confierons le monde afin que tu en sois le protecteur (jahānbān bāšī), 
car le monde entier est passé sous ta domination. Tout ce que tu ordonneras, nous les obligerons à le 
faire. Tu sais que nous nous satisfaisons de la khutba, dans la mesure où nous sommes de la maisonnée 
(bayt) de Muṣṭafā [= le prophète de l’islam, Muḥammad]. Tu renforces sans cesse sa religion, et tu 
as mené de nombreuses expéditions dans la terre des infidèles (wa‑bi‑dār al‑kufr tu‑rā ġuzzāt‑i bisyār 
būd‑ast). Tu es allé en Inde et à Ceylan par le lointain océan ; tu es entré dans l’empire de Chine 
(čīn wa‑māčīn), tu as attaqué le Turkestan et Byzance (Rūm). Partout les infidèles du monde ont vu 
les effets de ton épée, et ta présence est devenue indispensable dans tout l’Islam. C’est pourquoi nous 
avons ordonné que dans les deux sanctuaires [La Mecque et Médine], on prononce la khutba en ton 
nom parce qu’il y a tant de mérites qui te reviennent en ce monde, et que tu as exercé le pouvoir avec 
justice et sagesse, de telle manière qu’on n’en avait pas connu de pareille depuis [les califes rāšidūn] 

74.  Bosworth, « Ismāʿīl b. Aḥmad », EI2, 1978, p. 188-189. Bosworth écrit aussi : « Esmāʿīl left a reputation for 
justice and piety and for serving the caliph and his interests faithfully, a reputation preserved in later historical 
and adab literature. » Bosworth, « Esmāʿīl, b. Aḥmad b. Asad Sāmānī, Abū Ebrāhīm », EncIr, 2012, en ligne.
75.  Ibn al-Zubayr, Kitāb al-ḏaḫā’ir wa-l-tuḥaf, éd. p. 59, § 70.

camille  rhoné-quer 77

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Abū Bakr et ʿ Umar. Désormais, moi et tous les musulmans, nous te soutiendrons afin que grâce à ta 
guidance quiconque revienne à une seule religion, qui est la religion de l’islam. » 76

Pourquoi cette tradition ne trouve‑t‑elle guère d’écho dans les autres sources médiévales, 
si ce n’est du fait des constructions mémorielles qui ont privilégié la dynastie victorieuse de 
l’affrontement entre Samanides et Saffarides ? Faut‑il se contenter de l’argument selon lequel 
le Taʾrīḫ‑i Sīstān revêt des aspects « patriotiques » et qu’il s’agit alors pour l’auteur de justifier 
le laqab que le frère du calife aurait accordé à Yaʿqūb b. al‑Layṯ, à savoir « maître du monde » 
(malik al‑dunyā) 77 ? Si nous ne prétendons pas trancher cette question ici, notons toutefois 
qu’Ibn al‑Zubayr, dans son ouvrage sur les cadeaux diplomatiques, fait mention dans le trésor 
de Yaʿqūb d’un certain nombre de biens de luxe issus du Sind, d’Inde, de Chine et du Ferghana, 
autant de témoins de l’aire d’influence – économique ou diplomatique du moins – du Saffaride 78.

Sur le plus long terme, rappelons que les relations entre Samanides et Abbassides – et leur 
mise en récit – sont aussi influencées par le poids de la tutelle bouyide (333‑446/945‑1055) sur 
le califat et les enjeux de restauration du sunnisme : les Samanides sont vus à plusieurs reprises 
comme un allié des Abbassides face à cette dynastie émirale chiite dont ils sont les rivaux 
pour la domination, en particulier, des régions iraniennes, d’où une convergence d’intérêts 
entre Abbassides et Samanides. Le positionnement des Saffarides vis‑à‑vis de l’orthodoxie 
sunnite est plus ambivalent dans les sources qui nous sont parvenues : tout comme le récit de 
l’affrontement entre ʿAmr et Ismāʿīl, les textes sur les relations saffarides avec les kharijites 
alimentent la confusion, entre accusation de connivence avec ces derniers ou investissement 
dans leur répression 79.

Faut-il enfin, comme Vladimir Barthold, lire aussi les rapports entre jihad et fitna tels 
qu’ils sont décrits dans les textes des historiens médiévaux au prisme des origines sociales des 
protagonistes du conflit qui opposa ʿAmr et Ismāʿīl ? Voici ce qu’il écrivait il y a plusieurs 
décennies :

The sympathy of the historians from whom we derive our information on the struggle between the 
Sāmānids and the Ṣaffārids is unquestionably on the side of the first. The Sāmānids by their origin, in 
contrast to the military despots who rose from the ranks of the people, were the natural continuators 
of the work begun by the Ṭāhirids, and the natural protectors of law and order, in the maintenance of 
which the higher classes of society were chiefly interested. From the expressions of Ṭabarī it is evident 
that « the wealthy and the dihqāns », whatever may have been their relations with Ismāʿīl, proved faithful 

76.  Taʾrīḫ-i Sīstān, éd. p. 231 ; trad. (modifiée) p. 183. L’auteur anonyme souligne toutefois qu’immédiatement 
après, malgré ce message, Ya‘qūb lance une campagne militaire contre les forces califales abbassides.
77.  Taʾrīḫ-i Sīstān, éd. p. 231 ; trad. p. 183 ; Rhoné, 2017, chap. 12, p. 239, n. 14. Voir aussi Rhoné, 2015.
78.  Ces produits de luxe passent aux mains des Abbassides lors de la défaite de Yaʿqūb face à al‑Muʿtamid 
et son frère al‑Muwaffaq : Ibn al‑Zubayr, Kitāb al‑ḏaḫāʾir wa‑l‑tuḥaf, éd. p. 176, § 223.
79.  Bosworth, 1968 ; 1994 ; Tor, 2007 ; Rhoné, 2015.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna78

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


adherents to him in his struggle with ʿAmr. The complex state organization introduced or restored by 
Ismāʿīl was in any case better adapted to the interests of the aristocracy than general equality under the 
power of the military despot, as under the Ṣaffārids 80.

Si la piste de l’origine sociale constitue probablement un élément explicatif intéressant, 
il serait réducteur de lui accorder une importance excessive dans un contexte où l’ambivalence 
de la relation entre fitna et jihad est multifactorielle, d’autant que les Samanides n’ont pas 
nécessairement obtenu le soutien des élites régionales, comme le montrent par exemple les 
difficultés d’Ismāʿīl b. Aḥmad à s’imposer à Boukhara 81.

Comparons désormais ce premier exemple des rapports des Samanides à la guerre avec 
celui des Ghaznévides, environ un siècle plus tard.

3.2.	 Sous les Ghaznévides, la fin du « front turk » ?

Dans la confusion qui règne au Khorassan à la fin du xe siècle, les ġulām‑s turks parviennent 
à s’emparer des territoires des Samanides. Les Ghaznévides, musulmans sunnites, s’imprègnent 
d’une culture à la fois iranienne et islamique, dans laquelle le jihad occupe une place essentielle 
en matière de rhétorique de légitimation. Toutefois, dès la période d’accession au pouvoir de 
Sebüktegīn (r. 366‑387/977‑997) et surtout de son fils Maḥmūd (r. 388‑431/998‑1030), le contexte 
confessionnel de cette vaste région frontalière a changé, du fait de l’islamisation croissante des 
populations turkes voisines, tandis qu’une large partie des populations locales de Transoxiane 
sont islamisées depuis plusieurs décennies, voire siècles. Les Ghaznévides ne récupèrent de 
leurs anciens maîtres qu’une partie du territoire – le Khorassan –, tandis que la Transoxiane est 
rapidement accaparée par les Turks qarakhanides, par le biais de plusieurs campagnes successives 
qui ont lieu avant l’an mil 82. Ces derniers, des hommes libres, islamisés, sont désormais à la 
tête des territoires les plus exposés, sur le flanc nord-oriental du Dār al‑Islām, aux attaques des 
nomades venant des steppes, et s’arrogent eux aussi les mérites de l’investissement dans le jihad. 
Les Ghaznévides, séparés d’une large partie des steppes par les Qarakhanides, ne peuvent plus 
invoquer le motif de la défense de l’Islam contre les Turks infidèles pour justifier leur pouvoir, ni 
pour essayer de contester la domination de ce puissant voisin sur la Transoxiane 83.

Désormais, la frontière entre ces deux entités turkes et islamisées, les Ghaznévides et 
les Qarakhanides, passe le long de l’Amou Darya 84. Le fleuve frontalier devient le lieu de 
l’expression et de la mise en scène de nouvelles rivalités internes au califat abbasside, puisque 
les dirigeants de chacune de ces dynasties reconnaissent l’autorité de Bagdad et cherchent à 

80.  Barthold, 1968, p. 225-226.
81.  Al-Naršaḫī, Taʾrīḫ-i Buḫārā, éd. p. 112-113 ; trad. p. 82.
82.  Les Qarakhanides s’emparent des vastes espaces compris entre l’Amou Darya et le bassin du Tarim. 
Biran, « Ilak‑Khanids », EncIr, 2012, en ligne ; Fourniau (éd.), 2001.
83.  Il est très probable en outre que leur manquent pour cela les moyens logistiques, militaires, financiers, 
en particulier dans un contexte où nombre de ces moyens ghaznévides sont aussi mobilisés en Inde.
84.  Rhoné-Quer, 2020.

camille  rhoné-quer 79

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


s’en prévaloir face à leurs voisins 85. Gardīzī (ve/xie siècle), contemporain de ces deux dynasties 
rivales, emploie explicitement le terme de fitna au début de son texte pour désigner leurs rapports 
conflictuels. Notons que le recours à ce mot passe par un procédé de contournement narratif : 
c’est dans la partie sur l’Iran mythique, au début de cet ouvrage chronographique, qu’il apparaît, 
et non dans les pages dédiées à l’histoire des deux dynasties ghaznévide et qarakhanide. Le 
terme de fitna est utilisé pour décrire les relations entre l’Īrān et le Tūrān du passé iranien 
mythique, préislamique : Gardīzī affirme que ces relations, hostiles depuis qu’Afrāsiyāb, roi 
mythique du Tūrān, a fait exécuter Siyāvuš, durent encore jusqu’à son époque :

Lorsque la nouvelle [de cette exécution] arriva en Īrān, le monde fut perturbé et les généraux de l’Īrān 
furent perturbés (jahān bi‑šūrīd wa‑sarān‑i īrān bi‑šūrīdand) ; entre l’Īrān et le Tūrān, l’intolérance 
et la dissension éclatèrent (miyān‑i īrān wa‑tūrān taʿaṣṣub wa‑fitnah uftād), à tel point qu’ils sont 
encore [dans cette situation] 86.

Bien loin de se cantonner à la sphère du mythe, le contenu du texte de Gardīzī trouve un écho 
significatif dans la rhétorique des Qarakhanides, ces derniers se revendiquant de la descendance 
d’Afrāsiyāb. De fait, dans un contexte où les dynasties ghaznévide et qarakhanide sont en rivalité 
pour le contrôle de tout l’Orient islamique 87, les affrontements et actes relevant de la fitna sont 
fréquents, en particulier sur les rives de l’Amou Darya, franchi à plusieurs reprises par les deux 
armées rivales (ex. 1006, 1008) 88. C’est encore Gardīzī qui entretient le flou quant au statut des 
Qarakhanides au sein du Dār al-Islām, lorsqu’il persiste à les désigner par le terme « Turks 89 » 
(turkān), les renvoyant ainsi au statut d’ennemis – et d’infidèles par essence – des peuples portant 
ce gentilé, et tendant par ce geste sémantique à occulter leur confession islamique.

Les dissensions internes au sein du pouvoir qarakhanide ajoutent à la complexité du paysage 
politique au début du ve/xie siècle. La rencontre entre les dirigeants de chaque camp en ṣafar 416/
avril 1025 à Samarcande et leur projet d’alliance matrimoniale apaise un temps la situation 90. 
Nous n’entrerons pas ici dans le détail des relations entre les deux pouvoirs. Notons toutefois 
qu’en au moins une occasion, le motif du jihad leur permet de transcender leurs rivalités et 
de mettre en scène leur coopération militaire, en particulier sous le règne du Ghaznévide 
Maḥmūd b. Sebüktegīn. Ainsi, au début des années 400/1010 aurait eu lieu une campagne 
conjointe :

85.  Niẓām al-Mulk, Siyar al-mulūk, éd. p. 201-202 ; trad. p. 234.
86.  Gardīzī, Zayn al-aḫbār, éd. p. 47.
87.  Niẓām al-Mulk, Siyar al‑mulūk, éd. p. 201 sqq. ; trad. p. 234 sqq.
88.  Gardīzī, Zayn al‑aḫbār, éd. p. 388‑390. Sur le rôle frontalier de l’Amou Darya, à la période antérieure, 
donc avant le xie siècle, voir Rhoné‑Quer, 2021.
89.  Gardīzī, Zayn al‑aḫbār, notamment éd. p. 388‑390. Nous ne reviendrons pas ici sur l’ambivalence de 
l’image des Turks : voir supra.
90.  Sur cette rencontre entre Maḥmūd et Qadīr Khān, voir le commentaire de Minorsky dans al-Marwazī, 
Šaraf al‑Zamān, p. 77. Sur les projets d’alliance matrimoniale entre ces deux dynasties turkes, cette fois à 
l’époque de Masʿūd, voir par exemple Bayhaqī, Taʾrīḫ-i Bayhaqī, éd. I, p. 257‑259 ; trad. I, p. 308‑309.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna80

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


[Le Qarakhanide] Ilèk‑khân mourut en 403 [/23 juillet 1012 – 12 juillet 1013] et son frère Thogân‑khân 
le remplaça comme pâdchâh du Mâ vèrâʾ un‑nèhèr. Il eut des guerres avec les infidèles de la Chine. 
Solthân Mahmoûd, pour assurer le triomphe de la religion de l’islam, lui vint en aide et fut victorieux 
(wa‑dar miyān‑i ū wa‑kuffār‑i čīn muḥāribāt raft, wa‑sulṭān Maḥmūd az jahat‑i taqwiyat‑i dīn‑i islām 
madad‑i ū kard wa‑muẓaffar šud). Il demanda ensuite en mariage la fille d’Ilèk-khân pour [son fils] 
Mèsʿoud. La célébration du mariage eut lieu en 408 [= 30 mai 1017 – 19 mai 1018] 91.

Ibn al-Aṯīr donne une version différente de cet épisode, dans laquelle il insiste davantage sur 
un partage des territoires et des fronts militaires – aux Ghaznévides la lutte en Inde (ġazw al‑hind), 
aux Qarakhanides le combat contre « les Turks » (ġazw al‑Turk), ces deux adversaires respectifs 
étant qualifiés d’infidèles (kuffār) 92. Au‑delà des différences notables que nous constatons 
entre des sources postérieures d’au moins un siècle et demi aux événements, il apparaît que 
si les terres orientales « chinoises » ou turkes offrent parfois l’opportunité pour de telles 
campagnes au service de l’islam, du point de vue ghaznévide, c’est l’Inde qui, dès la fin du 
xe siècle, fait office de lieu de repli du jihad sultanien. Les victoires remportées face aux hindous 
et l’extension du Dār al‑Islām dans le sous‑continent constituent autant d’arguments en faveur 
des prétentions ghaznévides à la supériorité sur les Qarakhanides et à l’indépendance politique 
vis‑à‑vis du califat abbasside, tandis que des auteurs plus tardifs comme ceux pris en exemple 
ci-dessus prennent soin de souligner les qualités de dirigeant musulman, engagé au service de 
l’islam, du Qarakhanide 93. Ajoutons que la renommée des Ghaznévides en tant que puissance 
politico‑militaire et incarnation de la défense de l’islam circule largement en Orient, ce dont 
témoignent par exemple les échanges diplomatiques qui ont lieu dans les années 410/1020 
entre Maḥmūd et divers pouvoirs « chinois » tels les Qitāy/Kitan et les Yughur 94.

Dans le même temps, les ambitions territoriales des Ghaznévides visent aussi l’ouest. 
Initialement, dans les années 360/970 et suivantes, c’est le prétexte de la lutte contre les acteurs 
de la fitna, et donc la défense des émirs samanides, qui a justifié l’affirmation croissante de ce 
pouvoir fondé par des ġulām-s turks. ʿUtbī, dans son ouvrage, accorde de nombreuses pages 
aux affrontements entre Ghaznévides et généraux rebelles y compris avant leur accession à 
l’indépendance de fait. Par la suite, après avoir supplanté les Samanides, les Ghaznévides 
lancent également de nombreuses campagnes militaires contre des rebelles du centre et de 
l’ouest de l’espace iranien. Leur rivalité avec les émirs bouyides, chiites, en particulier pour la 
domination de zones comme celle de Rayy, participe de ces affrontements récurrents.

Parmi les diverses régions convoitées par les Ghaznévides figure le Sistan : ayant hérité 
des territoires samanides au Khorassan, les Ghaznévides considèrent le Sistan comme faisant 

91.  Mustawfī Qazwīnī, Taʾrīḫ‑i guzīda, éd. et trad. I, p. 80‑81, § 123.
92.  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil IX, p. 114.
93.  Voir les quelques lignes d’éloge en faveur de l’Ilak-Khān chez Ibn al‑Aṯīr, qui vante son investissement 
dans la religion, la justice, la protection des personnes et du savoir. Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil IX, p. 114.
94.  Al-Marwazī, Šaraf al-Zamān, éd. et trad. p. 19‑21, et commentaire de Minorsky p. 76‑77. Voir aussi 
les récents travaux – dont une partie est encore inédite – de Dilnoza Duturaeva sur la correspondance des 
Qarakhanides et Ghaznévides avec les Chinois, peut‑être dès la fin du xe siècle.

camille  rhoné-quer 81

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


partie de leurs apanages, dans la continuité de la mise sous tutelle de la région par Ismāʿīl 
b. Aḥmad à la suite de sa victoire sur ʿAmr b. al‑Layṯ (vers 287/900). En 390/1000‑1001, les 
Sistanis se révoltent contre le gouverneur installé par Maḥmūd b. Sebüktegīn. La révolte est 
réprimée dans le sang, le déferlement de violence contre des coreligionnaires musulmans, dont 
une bonne partie au moins sont sunnites, est justifiée par Jurbāḏaqānī – traducteur persan 
(viie/xiiie siècle) du texte de ʿUtbī – par l’emploi de motifs narratifs assimilant les rebelles 
à des scorpions (ʿaqārib) et des sauterelles/criquets (janādib) 95. La référence à la tradition 
prophétique est évidente, les scorpions et divers insectes étant dénoncés, dans le Coran ou 
dans divers hadiths, comme des êtres nuisibles et vicieux, dont la mise à mort est justifiée 
dans certains contextes 96. Par l’emploi de ce lexique, les rebelles sont assimilés à des infidèles 
et implicitement placés dans la même catégorie que ceux de l’Inde, très présents dans l’ouvrage 
de ʿUtbī. Maḥmūd étant présenté comme le défenseur du territoire iranien, légitimé par la 
pratique du jihad, les rebelles sistanis se voient privés de tout droit de se défendre face à la 
répression ghaznévide. Notons que Jurbāḏaqānī, dans sa reprise en persan du texte de ʿUtbī, 
justifie la mainmise du Ghaznévide Maḥmūd sur le Sistan par un épisode légèrement antérieur, 
à savoir la soumission du dirigeant local (Khalaf) au profit du sultan ghaznévide : cet auteur 
souligne que « les astres de la fitna chutèrent (nujūm‑i fitna sāqit šud) », la province retrouvant 
alors « la sécurité et la paix (amn‑u amān) 97 ».

En définitive, la disparition du « front turk » à l’époque des Ghaznévides incite ces derniers 
à trouver des échappatoires, tant dans la géographie de leurs campagnes militaires – avec 
une réorientation partielle vers l’Inde – que dans leur mise en récit : le maintien de l’ordre 
(au Sistan) ou la défense de l’orthodoxie (vers l’Iran occidental et l’Irak) justifient des actions 
guerrières parfois contestables – car les dressant contre d’autres musulmans, dont l’hétérodoxie 
est parfois douteuse – au sein du monde islamique. Certains auteurs maintiennent un certain 
flou sémantique pour justifier ces actions : c’est vrai par exemple de Gardīzī lorsqu’il accuse 
les Qarakhanides de fitna, ou des auteurs qui, à partir du xe siècle, disqualifient les Saffarides, 
grands perdants de leur affrontement face aux Samanides pour la domination de tout l’Orient 
islamique. La requalification de campagnes militaires en autant d’actes de jihad ou de fitna 
est en partie le fruit d’une réécriture de l’histoire, d’une distorsion mémorielle – en faveur du 
commanditaire et/ou du vainqueur –, souvent téléologique. L’invocation du jihad permet-elle 
de légitimer systématiquement les opérations de lutte contre un ennemi musulman ? La réponse 
change selon le contexte. La situation évolue au fil des décennies de domination ghaznévide : si 
l’étiolement du front turk avec l’arrivée des Qarakhanides constitue un premier jalon, ensuite, 

95.  ʿUtbī/Jurbāḏaqānī, Tarjuma, éd. p. 224 ; trad. p. 295.
96.  Le Coran fait mention par exemple des sauterelles (VII, 133 ; LIV, 6‑7), fourmis (XXVII, 18), poux 
(VII, 133). Notons que dix hadiths autorisent le fait de tuer des scorpions – ainsi que certains autres 
animaux – dans le contexte du ḥajj et dans l’enceinte de la Kaaba, les scorpions (ʿaqrab) faisant partie du 
groupe de cinq animaux dont la mise à mort est ainsi encadrée et justifiée : Muslim, Ṣaḥīḥ, éd. II, p. 857‑858, 
chap. 9, nº 68‑69, 71‑77 ; trad. II, p. 591‑593, chap. 453, n. 2719, 2721, 2723‑2729, 2731. 
97.  Al-Jurbāḏaqānī emploie à la ligne suivante le terme de conquête ou victoire (fatḥ) pour qualifier cette 
campagne militaire ghaznévide. ʿUtbī/Jurbāḏaqānī, Tarjuma, éd. p. 220.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna82

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dans les années 420/1030 et 430/1040, face à la pression des Turkmènes, menés par les Turks 
seldjoukides, au moins partiellement islamisés, il n’est plus possible aux sultans de Ghazna 
d’invoquer ainsi le jihad. En tant que sunnites, et du fait de leur victoire face aux Bouyides 
en 446/1055 à Bagdad, les Seldjoukides sont présentés dans les textes comme les défenseurs de 
l’orthodoxie et les alliés de fait du calife abbasside. Or, la question des relations des pouvoirs 
islamiques orientaux avec le calife abbasside est centrale pour la thématique jihad‑fitna. Ces 
relations sont caractérisées par une ambivalence manifeste.

4.	 Des relations ambivalentes avec le calife abbasside

Le thème des relations des pouvoirs émiraux de l’Orient islamique avec le calife abbasside 
est extrêmement vaste. Nous ne donnerons donc ici que quelques éléments, qui permettent 
d’éclairer les enjeux du discours sur la fitna et le jihad. Nous nous pencherons d’abord sur 
l’ambiguïté qui entoure la défense de l’orthodoxie sunnite, en particulier dans le tropisme 
occidental évoqué précédemment. Puis nous évoquerons quelques remarques préliminaires sur 
la correspondance officielle, qui fait partie des ressorts classiques des échanges diplomatiques 

– ambassades, diplômes d’investiture, cadeaux – : s’il va de soi que les échanges diplomatiques 
participent des rapports de force et de la construction de la légitimité politique, l’on peut 
s’étonner que les études sur le sujet soient extrêmement rares pour la zone et la période qui 
nous intéressent ici 98. Nous ne fournissons ici que quelques pistes de réflexion sur cette 
correspondance ainsi que les manifestations de l’obédience politique 99 – khutba, titulature, 
pratiques monétaires, etc.

4.1.	 De l’attaque contre Rayy à la menace vis‑à‑vis de Bagdad :  
l’ambiguïté de la défense de l’orthodoxie sunnite

Nous aurions pu revenir sur l’ambivalence de la lutte contre les kharijites, en particulier de 
la part des Saffarides au Khorassan ; toutefois plusieurs études ont déjà abordé la question 100. 
Concentrons‑nous donc davantage sur la lutte contre le chiisme, à propos de laquelle les 
données demeurent plus éparses 101.

98.  Un article sur le sujet, issu d’une communication donnée lors du colloque « Iran : entre héritages 
pluriséculaires et réalités contemporaines » (Aix‑en‑Provence, mars 2018), est en préparation. Voir aussi 
quelques éléments succincts dans Bosworth, 1963, p. 91‑97. Plus généralement, sur l’Orient islamique, 
voir les diverses parutions issues du programme de recherches que Denise Aigle a dirigé de 2008 à 2012 
sur les correspondances diplomatiques dans l’Orient musulman (xie‑fin xvie siècle), parmi lesquelles 
Aigle, Péquignot (éd.), 2013.
99.  Ces gestes d’obédience ne sont pas contradictoires avec l’indépendance de fait des émirs et sultans de 
l’Orient islamique.
100.  Bosworth, 1994 ; Tor, 2007 ; Rhoné, 2015.
101.  Soulignons ainsi l’absence d’article consacré à l’histoire de Rayy dans l’Encyclopaedia Iranica ; seul 
un article sur l’archéologie existe à ce jour.

camille  rhoné-quer 83

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


En plusieurs occasions, nous l’avons vu, les souverains du Khorassan ou de Transoxiane 
(Saffarides, Samanides, Ghaznévides) lancent des campagnes vers l’ouest de leurs territoires, 
au prétexte de défendre l’orthodoxie sunnite face aux chiites 102, qu’il s’agisse des Fatimides 
(r. 296‑566/909‑1171) ou, plus fréquemment, des Bouyides. La tutelle de ces derniers sur 
Bagdad (333‑446/945‑1055) et l’incapacité des Abbassides à s’en défaire profitent aux émirs 
du Khorassan et de Transoxiane soucieux d’accroître leur emprise territoriale dans l’Iran 
central et occidental et de légitimer leur indépendance de fait à l’échelle des vastes marges du 
Dār al‑Islām.

En effet, transparaît une ambiguïté autour de certaines de ces campagnes et des émirs qui 
en ont pris l’initiative : la limite n’est pas toujours claire quant aux ambitions politiques et à 
la portée géographique de ces opérations militaires. Rayy, ville d’Iran occidental, carrefour 
essentiel des grands axes de circulation eurasiatiques, est particulièrement disputée aux 
ive‑ve/xe‑xie siècles : les Bouyides qui, rappelons-le, sont des Iraniens originaires du Daylam 
(sud de la mer Caspienne), tiennent Rayy pendant une large partie de la période à partir des 
années 340/950 103, et les émirs situés à l’est s’efforcent en plusieurs occasions soit de les soumettre 
via un tribut 104, soit de les en chasser par la force ou par l’obtention de patentes d’investiture 
califales plus ou moins révélatrices de l’emprise réelle du pouvoir de leurs bénéficiaires 105. Une 
étude systématique des campagnes visant cette ville reste à faire pour l’époque préseldjoukide, 
toutefois il est évident que son histoire militaire illustre parfaitement le tropisme occidental 
des émirs du Khorassan et de Transoxiane. Il est fort probable qu’au-delà de la volonté de 
défendre le sunnisme contre l’emprise – géographiquement et socialement fort vaste – du 
chiisme à l’époque, les émirs orientaux aient également souhaité contrôler les échanges ayant 
lieu sur l’axe caravanier qui draine une large partie du commerce des Routes de la soie, mais 
aussi se rapprocher des terres du calife abbasside pour entretenir avec lui des rapports échappant 
à l’emprise – politique, fiscale, etc. – d’intermédiaires comme les Bouyides, voire s’emparer 
de leurs considérables richesses, comme lorsque le trésor bouyide est capturé en même temps 
que Rayy, en 420/1029, et rapatrié vers le Khorassan ghaznévide 106.

Or, au‑delà de Rayy, se trouvent l’Irak et Bagdad : où les campagnes saffarides, samanides 
et ghaznévides s’arrêtent‑elles ? Où s’interrompt la guerre légale contre les musulmans 
hétérodoxes, et où commencent la fitna et les velléités de marcher sur la capitale du califat 
abbasside ? Par exemple, quelques indications suggèrent que le Saffaride Yaʿqūb b. al‑Layṯ, vers 
264/878, après avoir menacé Rayy, aurait marché sur Bagdad avec l’intention de déposer le 
calife al‑Muʿtamid et de le remplacer par al‑Muwaffaq 107. Autre exemple : les diverses sources 

102.  Les termes employés sont souvent ceux de bāṭini, qarāmita, en particulier dans les sources du xie siècle.
103.  Gardīzī, Zayn al-aḫbār, éd. p. 348-349 sqq. ; trad. p. 64‑65 sqq.
104.  Voir par exemple le tribut de 200 000 dinars payé par Ḥasan‑i Būyā au Samanide Manṣūr b. Nūḥ dans 
les années 970 : Gardīzī, Zayn al‑aḫbār, éd. p. 360 ; trad. p. 70.
105.  Sur l’emprise – réelle ou théorique, directe ou indirecte – des Samanides sur Rayy au tournant du 
xe siècle : Gardīzī, Zayn al‑aḫbār, éd. p. 324‑326, 336‑338 ; trad. p. 54‑55, 60‑61.
106.  Gardīzī, Zayn al-aḫbār, éd. p. 419.
107.  Gardīzī, Zayn al-aḫbār, éd. p. 310-311.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna84

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


textuelles se contredisent ou du moins entretiennent l’ambiguïté quant à la menace qu’auraient 
fait peser les Ghaznévides Maḥmūd puis Masʿūd sur l’Irak ou même sur Bagdad. Plusieurs 
auteurs du ve/xie siècle affirment qu’ils auraient pris l’Irak, notamment en 420/1029 108. Une 
partie de l’ambiguïté tient-elle aux toponymes employés 109 ?

Au-delà des données événementielles issues des sources narratives, la correspondance 
diplomatique donne quelques éléments complémentaires sur les pratiques rhétoriques de 
l’époque et les rapports de force exprimés dans les lettres officielles.

4.2.	 Jihad et fitna dans les lettres officielles

À la différence de l’époque samanide, nous connaissons le contenu de plusieurs lettres 
d’époque ghaznévide, en particulier – mais sans exclusive – grâce à l’ouvrage d’Abū al‑Faḍl 
Bayhaqī (m. 469/1077), éminent membre de la chancellerie des sultans 110. Du fait du caractère 
lacunaire du Taʾrīḫ‑i Bayhaqī, dont une large partie a été perdue, et de sa focalisation sur le 
règne de Masʿūd b. Maḥmūd (r. 421‑431/1030‑1040), c’est surtout l’époque de ce dernier qui 
est mise en lumière, tandis que les relations de son père Maḥmūd (r. 388‑421/998‑1030) avec 
le calife sont très peu évoquées en proportion. De manière générale, toutefois, Bayhaqī donne 
à voir des tensions entre Ghaznévides et Abbassides, sur fond de revendications territoriales : 
nous en donnerons quelques exemples ici, mais le sujet sera l’objet d’approfondissements dans 
des publications ultérieures, dans l’attente d’une étude plus systématique de cette thématique. 
Intéressons-nous en premier lieu aux agissements de Masʿūd : lorsqu’il prend la succession de 
son père Maḥmūd, après avoir évincé son frère Muḥammad, il demande au calife un diplôme 
d’investiture sur :

le Khorassan et tous les domaines (mamlaka) de [son] père, ainsi que [les territoires de] Rayy, du 
Jibal et d’Ispahan qui venaient d’être conquis et toutes les terres [qu’il] pourr[ait] conquérir, par 
faveur divine, dans l’avenir – même s[’il avait] déjà les pleins droits sur toutes ces régions – grâce 
à son ordre, afin que tout soit en accord avec la sharīʿa 111.

Cette demande est accordée par le calife, qui envoie à Masʿūd, alors à Nichapour, toutes 
les marques de la délégation et de la reconnaissance de son pouvoir. Plus intéressants sont 
les éléments qui figurent un peu plus haut dans le même passage du texte de Bayhaqī, dans 
la mesure où ils mettent en lumière l’imbrication des thématiques du jihad, de la défense du 

108.  Niẓām al-Mulk, Siyar al‑mulūk, éd. p. 201 ; trad. p. 234 (bi-kūhistān-i ʿIrāq āmad). Bayhaqī, Taʾrīḫ-i 
Bayhaqī, éd. I, p. 67 ; trad. I, p. 163. Gardīzī (Zayn al‑aḫbār, éd. p. 417‑418) tout comme Ibn al-Aṯīr (al-Kāmil IX, 
p. 174‑175), ne mentionnent que Rayy et non Bagdad ni l’Irak. 
109.  Ainsi le terme « Irak » recouvre dans certaines sources des terres iraniennes, désignées parfois par 
les expressions ʿIrāq‑i ʿajam et ʿIrāq‑i ʿarab : voir les notices qui leur sont consacrées par Bosworth dans 
l’Encyclopaedia Iranica.
110.  Meisami, 1999, p. 79-108.
111.  Bayhaqī, Taʾrīḫ-i Bayhaqī, éd. I, p. 67 ; trad. I, p. 163.

camille  rhoné-quer 85

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sunnisme, de la protection des musulmans et du glissement possible vers la fitna : à la mort 
de son père, Masʿūd prétend que le calife abbasside l’aurait appelé plusieurs fois pour venir à 
Bagdad le débarrasser de la tutelle des Bouyides, constituant là un précédent, du moins dans 
l’intention, à l’arrivée bien plus connue des Seldjoukides dans la capitale abbasside quelques 
décennies plus tard (446/1055). Voici ce qu’affirme Masʿūd :

Le Commandeur des Croyants nous accordait des honneurs et de l’estime et nous pressait 
constamment, dans sa correspondance, de venir en hâte à Bagdad (madīnat al‑salām) et de sauver 
le haut rang (jāh) du califat face à un groupe de crapules qui le salissent, et de mettre fin à leur 
domination abjecte 112.

D’autre part, Masʿūd affiche des prétentions sur Byzance, terre du jihad par excellence, 
ainsi que sur l’Égypte hérétique – alors aux mains des Fatimides –, bien que ces régions soient 
présentées comme périphériques par rapport au Khorassan 113. Pourquoi ces projets d’expansion 
territoriale vers l’ouest n’ont-ils pas eu lieu ? Masʿūd prétexte l’ascension de son frère et rival 
Muḥammad, qui s’empare alors du trône ghaznévide pour quelques mois et le détourne de son 
projet d’expédition vers Hamadan, Ḥulwān/Ḥolvān et Bagdad 114. L’attirance de Masʿūd pour 
l’Inde et ses richesses peut aussi constituer une explication intéressante. Comment interpréter 
le portrait dressé par Bayhaqī à propos du sultan Masʿūd, si nous souhaitons dépasser la seule 
approche voulant que Masʿūd incarne la figure du souverain déviant, responsable de la chute de 
sa dynastie, dans une conception cyclique de l’histoire 115 ? Bien sûr, l’historien moderne pourra 
suggérer que ces lettres ont été inventées de toutes pièces, mais cela nous paraît peu probable, 
d’autant que Bayhaqī a longtemps été membre de la chancellerie et écrit à une époque où le 
souvenir des agissements de Masʿūd est encore vivace parmi ses contemporains. Faut‑il y voir, 
sinon, une construction a posteriori de la part de Bayhaqī qui, étant décédé en 469/1077 comme 
nous l’avons précisé ci-dessus, a eu vent de la domination exercée dès les années 440/1050 
par les Seldjoukides sur les terres centrales du califat et met ainsi en scène la rivalité de ces 
derniers avec les Ghaznévides dans la défense du sunnisme face à l’emprise exercée par les 
Bouyides à Bagdad ? N’oublions pas que la défense de cette branche de l’islam est au cœur de 
la rhétorique des sultans ghaznévides, ces derniers affrontant en quelques – rares – occasions 
les Bouyides, en particulier pour le contrôle de Rayy, et veillant à souligner la reconnaissance 
de leur politique par le califat abbasside 116.

Une autre question se pose : le tropisme des Ghaznévides vers l’ouest islamique, et 
notamment vers le centre de l’Empire, Bagdad, est‑il propre à Masʿūd ? Plusieurs mentions 
dans les sources suggèrent le contraire : même s’il n’y a pas unanimité des auteurs médiévaux 

112.  Bayhaqī, Taʾrīḫ-i Bayhaqī, éd. I, p. 65 ; trad. I, p. 160-161.
113.  Bayhaqī, Taʾrīḫ-i Bayhaqī, éd. I, p. 66‑67 ; trad. I, p. 160‑162.
114.  Bayhaqī, Taʾrīḫ-i Bayhaqī, éd. I, p. 67 ; trad. I, p. 163.
115.  Meisami, 1999, p. 105.
116.  Bosworth, 1963, p. 51-54, 234.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna86

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sur ce point, il semble que dès l’époque de Maḥmūd, le sultan de Ghazna entend affirmer ses 
prétentions territoriales face au calife, grâce au prestige de ses hauts faits militaires. Jūzjānī 
(v. 1260) relaie ainsi ce récit :

Sultan Maḥmūd entra en Irak et soumit ce territoire (ān balād-rā fatḥ kard), puis il eut l’intention 
d’aller au palais califal [de Bagdad] pour témoigner son respect [au calife] ; mais ayant reçu un 
ordre du Commandeur des Croyants [lui demandant de ne pas le faire], il se retira et retourna à 
Ghazna, où il mourut à l’âge de soixante‑et‑un an 117.

Si l’on en croit ce texte, il semble que le calife n’ait que peu cru à la dimension respectueuse 
des intentions de Maḥmūd. Notons que H. G. Raverty souligne, dans sa traduction, que la 
version de Jūzjānī – auteur certes tardif – n’apparaît pas chez d’autres auteurs et qu’elle est 
très douteuse 118 : ne peut-on expliquer cela, au moins en partie, par le fait que Maḥmūd a 
été choisi, dans nombre de sources d’époque islamique prémongole, dont Niẓām al‑Mulk, 
comme l’incarnation du bon dirigeant oriental 119 ? Une autre source, chronologiquement plus 
proche des événements évoqués, rapporte que Maḥmūd aurait revendiqué la domination sur 
la Transoxiane et menacé, sinon, de marcher depuis Ghazna sur Bagdad, se dressant ainsi 
ouvertement contre le calife abbasside al‑Qādir (r. 381‑422/991‑1031) 120 :

J’ai entendu dire que ton ancêtre, sultan Maḥmūd (qu’Allah lui accorde sa compassion !), une fois, 
écrivit une lettre au calife de Bagdad, al‑Qādir bi‑llāh, disant : « Tu m’accorderas la Transoxiane 
et un titre écrit que je pourrai diffuser dans la province. Les alternatives sont les suivantes : soit 
je prends la province par l’épée, soit les sujets [de Transoxiane] m’accordent leur obéissance en 
raison de ton ordre et de ton titre écrit. » Le calife répondit que dans tout le domaine de l’Islam, 
il n’y avait pas de population plus obéissante que celle de Transoxiane. Il poursuivit : « Allah a 
interdit que je fasse ce que tu me demandes. Si tu les attaques contre ma volonté, je dresserai le 
monde contre toi. » Enragé par ces mots, sultan Maḥmūd dit à l’envoyé : « Demande au calife ce 
qu’il signifie. Suis-je inférieur à Abū Muslim ? Cette situation est devenue un problème entre toi et 
moi. Regarde comme j’arrive avec un millier d’éléphants pour piétiner le siège du calife sous leurs 
pieds jusqu’à sa désolation et en emporter la terre sur leurs dos jusqu’à Ghazna. » À ces mots, il 
ajouta de nombreuses autres menaces violentes.

Certes, la réponse du calife – laconique et énigmatique –, évoquée un peu plus loin dans 
la source, plonge Maḥmūd dans le désarroi et le pousse à se rétracter, demandant pardon au 
dirigeant de Bagdad 121. Mais la désacralisation du trône abbasside et l’utilisation de la force 

117.  Al-Jūzjānī, Ṭabaqāt-i Nāṣirī, éd. p. 11 ; trad. (modifiée) I, p. 87-88.
118.  Al-Jūzjānī, Ṭabaqāt-i Nāṣirī, éd. p. 11 ; trad. I, p. 87, n. 1. 
119.  Niẓām al-Mulk, Siyar al-mulūk, éd. p. 60 sqq., 64‑65, 86‑88, 112 sqq., 136‑137, 157-158, 201-203 sqq. ; 
trad. p. 92 sqq., 96‑97, 119‑121, 145 sqq., 172‑173, 194‑195, 234‑235 sqq. ; et passim.
120.  Kay Kāʾūs, Qābūs-nāma, trad. p. 202‑203.
121.  Kay Kāʾūs, Qābūs-nāma, trad. p. 204.

camille  rhoné-quer 87

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


militaire ghaznévide, largement consolidée grâce aux succès du souverain ghāzī dans une Inde 
présentée comme terre de jihad – ce que les Ghaznévides relaient largement par l’envoi à 
Bagdad d’éléments du butin, dont des idoles hindoues –, n’en est pas moins l’objet d’une assez 
longue mise en scène. Par ailleurs, cet extrait montre en quoi Maḥmūd revendique la même 
place que celle qu’Abū Muslim occupa dans les débuts du règne abbasside, celle d’un chef de 
guerre, largement soutenu au Khorassan, et prétendant rétablir le pouvoir califal ou, à tout le 
moins, lui rendre sa légitimité et le défendre face à ses multiples adversaires.

L’auteur du texte cité ci‑dessus, Kay Kāʾūs b. Iskandar (412‑480/1021‑v. 1087) 122, est l’un 
des derniers dirigeants de la dynastie ziyaride, dynastie régnant sur le Jurjān, au sud-est de 
la mer Caspienne, et qui au xie siècle passe sous la domination successive des Ghaznévides 
puis des Seldjoukides 123. Il séjourne un temps à la cour des Ghaznévides, épousant une fille 
du sultan Maḥmūd et servant à Ghazna le sultan de l’époque, Mawdūd b. Masʿūd (r. 432‑439 
ou 441/1041‑1048 ou 1050), avant de se mettre au service de l’un des dirigeants shaddadides, 
Abū al‑Aswār Šāwur b. Faḍl (r. 438‑461/1047‑1069), dans la région transcaucasienne de 
l’Arrān 124. Kay Kāʾūs a participé à certaines campagnes militaires des Ghaznévides en Inde 
et Transcaucasie. Son livre de conseils, écrit en persan et adressé à son fils Gilānšāh, témoigne 
d’échanges tendus entre les Abbassides et les Ghaznévides. En un certain sens, cette tonalité 
des échanges entre les deux dynasties trouve un écho dans un passage de l’histoire de Bayhaqī.

De fait, Bayhaqī évoque un épisode qui a lieu peu de temps après la mort de Maḥmūd : 
les deux fils du sultan défunt, Muḥammad et Masʿūd, se disputent la succession à la tête des 
territoires ghaznévides. Si Masʿūd finit par l’emporter assez rapidement, ses obligations au 
Khorassan et en Inde ne mettent pas fin à ses ambitions territoriales occidentales, en particulier 
dans le sud iranien. Vers 422/1031, il demande au calife l’autorisation de mener campagne pour 
s’emparer du Kirman, tout en ayant recours à la menace :

Le calife doit donner la permission de lancer une attaque sur le Kirman depuis le Sistan, et une 
attaque sur l’Oman depuis le Makrān, et il faut renverser les Qarmates. Une vaste armée a été 
assemblée et nous avons besoin de davantage de territoires. L’armée doit être mise au travail. Si ça 
n’avait été par respect pour la sainteté de la cour du calife (ḥurmat‑i dargāh‑i ḫilāfat), une attaque sur 
Bagdad aurait été inévitable (nāčār qaṣd‑i Bagdād karda amadī) afin de garder ouverte la route du 
pèlerinage, car notre père [Maḥmūd] nous [= Masʿūd] avait laissé à Rayy dans ce but, et lorsqu’il 
est mort, si nous n’avions pas été obligé de retourner en urgence au Khorassan, actuellement nous 
serions en Égypte ou en Syrie (imrūz bi‑maṣr yā šām būdīmī) […] 125.

122.  Son nom complet est ʿ Unṣur al-Maʿālī Kay Kāʾūs b. Iskandar b. Qābūs ; Bosworth, « Ziyarids », EncIr, 
2010, en ligne.
123.  Bosworth, 1963, p. 74-75, 90-91 ; Bruijn, « Kaykāvus b. Eskandar », EncIr, 2010, en ligne.
124.  Bosworth, « Ziyarids », EncIr, 2010, en ligne.
125.  Bayhaqī, Taʾrīḫ-i Bayhaqī, éd. I, p. 443 ; trad. I, p. 407.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna88

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’objectif affiché est la défense de l’islam sunnite face aux divers groupes chiites du 
Proche‑Orient et de la péninsule Arabique – Qarmates, Fatimides, mais aussi Bouyides –, 
afin de pallier l’impuissance abbasside et d’assurer la protection des musulmans accomplissant 
le ḥajj à La Mecque. Là encore, et bien que le terme jihad ne soit pas explicitement employé, 
la frontière s’avère extrêmement ténue entre la défense de l’islam et la fitna, au sens de révolte 
contre le calife, que l’on menace implicitement de destituer ou de remplacer. Il est fort probable 
que la dynastie ghaznévide, alors forte de plus d’un demi‑siècle de règne, se soit sentie moins 
dépendante de la reconnaissance califale pour exercer en propre son pouvoir, ce qui nous 
amène à nuancer le propos de Clifford E. Bosworth qui affirmait :

It seems to have been this example of the Sāmānids, together with a consciousness of the benefits which 
a nascent power such as their own could derive from a close identification with the interests of Baghdad, 
which determined the Ghaznavids’ support for Sunnī Islam […] 126.

De fait, un élément contribue probablement à l’accroissement des tensions entre Bagdad 
et Ghazna : alors que le calife abbasside est impuissant face à l’emprise de plusieurs pouvoirs 
chiites au Proche‑ et Moyen‑Orient et à leur longévité, les Ghaznévides, par contraste, brillent 
par leur puissance militaire et leur investissement dans le jihad en Inde, aussi méritoire que 
célébré grâce à ses nombreuses mises en scène. La pression croissante exercée par les Turkmènes, 
et en particulier les Seldjoukides, islamisés, intervient‑elle dès le début des années 420/1030 
dans cette tension accrue ?

On l’a vu, les relations des émirs et sultans orientaux avec le calife abbasside sont empreintes 
d’une ambiguïté, changeante au fil du temps, et ce de la part des deux parties : d’une part, le 
calife utilise parfois son autorité pour jouer ses encombrants voisins orientaux les uns contre 
les autres, comme lors de l’affrontement entre Saffarides et Samanides, voire entre Ghaznévides 
et Qarakhanides. D’autre part, les maîtres successifs du Khorassan et de la Transoxiane 
savent mettre à profit le motif de la défense de l’orthodoxie sunnite comme outil au service 
de leur légitimation, justifiant ainsi plusieurs de leurs campagnes au sein du monde islamique, 
quitte à se rapprocher parfois de manière menaçante de l’Irak et de la capitale abbasside. 
Le calife parvient à obtenir, en échange de ses patentes d’investiture et de plusieurs laqab‑s 
parfois âprement négociés, les gestes classiques de leur obédience politique. Toutefois, dans la 
durée, les relations se tendent, en particulier au tournant des années 420/1030, au point que 
plusieurs sources de la seconde moitié du ve/xie siècle évoquent explicitement la perspective 
d’un renversement du dirigeant abbasside par un Maḥmūd en fin de règne.

126.  Bosworth, 1963, p. 52.

camille  rhoné-quer 89

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


5.	 Conclusion

La comparaison de la mise en récit des pratiques guerrières des Samanides et des 
Ghaznévides à l’époque préseldjoukide mène à quelques constats, le premier étant que les 
sources chronographiques exploitées pour la présente étude n’emploient que très rarement 
les termes de jihad ou de fitna de manière explicite pour qualifier les actes de guerre organisés 
par ces deux dynasties non arabes.

Néanmoins, celles-ci ont parfaitement assimilé les codes rhétoriques du jihad. C’est dans 
ces codes que les intègrent les auteurs de l’Islam médiéval, que ces derniers écrivent dans les 
cours régionales « périphériques » ou depuis le « centre » du Dār al‑Islām, un centre fortement 
empreint de la théorie du pouvoir et du territoire produite dans l’entourage du califat abbasside 
à la fin du iie – début du iiie/viiie – début du ixe siècle. Le jihad, toutefois, n’est pas qu’un 
élément de langage : Samanides et Ghaznévides lancent effectivement des campagnes militaires 
contre les territoires et les pouvoirs infidèles voisins – respectivement vers les steppes turkes 
puis vers l’Inde –, avec des oscillations spatio-temporelles selon les règnes.

Si cela est évident, rappelons que le contexte, dont en particulier les évolutions du paysage 
religieux, est déterminant dans la modification de la géographie du jihad, dans la possibilité 
même de la guerre légale face aux infidèles. D’une part, les peuples des steppes turkes, dans les 
régions les plus nord‑orientales, s’islamisent surtout à partir du ive/xe siècle, qui se trouve au 
cœur de la période étudiée ici ; en parallèle, la géographie des pouvoirs connaît des changements 
majeurs, dont la soumission de la Transoxiane par les Turks qarakhanides, islamisés, n’est pas 
des moindres. D’autre part, les pouvoirs des régions iraniennes orientales et centre-asiatiques 
s’inquiètent – ouvertement et sincèrement ou non – de la « menace chiite » pesant alors sur 
le Proche‑Orient, et notamment sur le calife abbasside. C’est dans cette réalité en particulier 
que se trouve le point de bascule entre jihad et fitna : dans la justification des troubles armés, 
dressant plusieurs émirs orientaux contre Bagdad, l’autorité califale tient une place ambivalente. 
Invoquée pour justifier l’annexion de territoires orientaux, elle est parfois défiée lorsque les 
dirigeants d’Iran et/ou d’Asie centrale veulent s’étendre vers l’Irak ou au-delà, quelles que 
soient leurs motivations – défense du sunnisme et du pèlerinage à La Mecque, lutte contre 
les gouverneurs de province aux tendances centrifuges, affrontement des califes fatimides en 
lieu et place du calife abbasside amoindri, etc.

Le contexte politique et les modalités d’accession au pouvoir sont aussi certainement des 
éléments déterminants dans les usages des qualificatifs de jihad et fitna appliqués aux campagnes 
militaires. Les Samanides bénéficient, a priori, d’une légitimité de droit, dès leur accession au 
pouvoir émiral, car ils y sont nommés par le calife abbasside. Par essence, ils sont censés être 
fidèles au pouvoir califal et mener uniquement des guerres légales, conformes à la volonté 
califale – ce qui, nous l’avons vu, requiert d’importantes nuances dans les faits. Quant aux 
Ghaznévides, des Turks d’origines serviles, ils se sont hissés sur le trône émiral par la force ; ces 
usurpateurs parviennent toutefois, grâce à leurs actions militaires contre les infidèles indiens 
et à leur important investissement dans la mise en scène – épistolaire, curiale, etc. – de leurs 
exploits et de leurs mérites, à obtenir la reconnaissance de leur légitimité par le calife abbasside. 

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna90

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Enfin, l’assise territoriale de ces deux dynasties, samanide et ghaznévide, le contrôle qu’elles 
assurent sur des zones frontalières stratégiques et des ressources économiques majeures, le rôle 
de modèle qui leur est assigné dans nombre de sources textuelles arabes et persanes, expliquent 
qu’une part importante de leurs campagnes militaires soient, si ce n’est parées des vertus du 
jihad, du moins considérées comme justifiées et échappant au sceau de la fitna.

Dans cette dialectique où la frontière entre jihad et fitna est souvent ténue et dépend des 
fidélités de cœur des auteurs, soulignons enfin que l’histoire, comme souvent, penche en général 
du côté du vainqueur, parant ses guerres des mérites d’une guerre rendue légale, voire légitime.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

EncIr = Encyclopaedia Iranica, Encyclopaedia Iranica 
Foundation, New York, en ligne, 1996-

              Biran, Michal, « Ilak‑Khanids », EncIr, 2012, 
en ligne : https://www.iranicaonline.org/
articles/ilak-khanids

              Bosworth, Clifford E., « Ziyarids », EncIr, 
2010, en ligne : http://www.iranicaonline.org/
articles/ziyarids

              Bosworth, Clifford E., « Esmāʿīl, b. Aḥmad 
b. Asad Sāmānī, Abū Ebrāhīm », EncIr, 2012a, 
en ligne : https://www.iranicaonline.org/
articles/esmail-b-ahmad-b-asad-samani

              Bosworth, Clifford E., « Ḡur », EncIr, 2012b, 
en ligne : https://www.iranicaonline.org/
articles/gur-2

             Bruijn, Johannes Thomas Pieter de, 
« Kaykāvus b. Eskandar », EncIr, 2010, en ligne : 
http://www.iranicaonline.org/articles/
kaykavus-onsor-maali

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., Brill, Leyde, 
1960‑2007.

              Bosworth, Clifford E., « Ismāʿīl b. Aḥmad », IV, 
1978, p. 188-189.

              Gardet, Louis, « Fitna », II, 1977, p. 952‑953.
EI3 = Encyclopaedia of Islam, 3e éd., en ligne, Brill, 

Leyde, 2007-
              Cook, David B., « Fitna in early Islamic 

history », EI3, 2012, en ligne : https://
referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-of-islam-3/*-COM_27151

	 Sources anciennes

al-Balʿamī, Abū ʿAlī Muḥammad 
b. Muḥammad, Taʾrīḫ‑i Balʿamī, 
Muḥammad Taqī Bahār, Zawwār (éd.), 
Téhéran, 1379 h. š./1959.

Bayhaqī, Abū al-Faḍl Muḥammad ibn Ḥusayn, 
Taʾrīḫ‑i Bayhaqī, Ḫalīl Ḫaṭīb Rahbar (éd.), 
Téhéran, 1386 h. š./1966.

al-Buḫārī, Muḥammad b. Ismāʿīl, 
Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī. The Translation of 
the Meanings of Sahih al‑Bukhari, 
Muḥammad Muḥsin Khan (éd., trad.), 
Dar Ahya us‑Sunnah al‑Nabawiya, [s. l.], [s. d.].

al-Gardīzī, Abū Saʿīd ʿAbd al-Ḥayy 
b. Ḍaḥḥāk b. Maḥmūd, Zayn al‑aḫbār, 

ʿAbd al‑Ḥayy Ḥabībī (éd.), Dunyā‑yi kitāb, 
Téhéran, 1363 h. š./1944.

Ibn al-Aṯīr, ʿIzz al-Dīn Abū al-Ḥasan ʿAlī, al‑Kāmil fī 
al‑taʾrīḫ, Dār al‑ṣādir, Beyrouth, 1329 h. q./1911.

Ibn Ḥawqal, Abū al-Qāsim Muḥammad bin 
ʿAlī al‑Naṣībī, Kitāb ṣūrat al‑ʾarḍ, Brill, 
Leyde, 1967 ; Johannes H. Kramers, 
Gaston Wiet (trad.), Configuration de la Terre, 
Maisonneuve et Larose, Paris, 1964.

Ibn Ẓāfir al-Azdī, Jamāl al-Dīn Abū al-Ḥasan ʿAlī 
b. ʿAlī, Aḫbār : Treadwell, Luke, « The account 
of the Samanid Dynasty in Ibn Ẓāfir al‑Azdī’s 
Akhbār al‑duwal al‑munqaṭiʿa », Iran 43, 2005, 
p. 135‑171.

camille  rhoné-quer 91

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn al-Zubayr, Aḥmad b. al‑Rašīd, Kitāb al‑ḏaḫā’ir 
wa‑l‑tuḥaf, Dāʾirat al‑maṭbūʿāt wa‑l‑našr, 
Koweït, 1959 ; Ġada Ḥiǧǧāwī Qaddūmī (trad.), 
Book of Gifts and Rarities. Kitāb al‑hadāyā 
wa al‑Tuḥaf, Harvard University Press, 
Cambridge, 1996.

al-Iṣṭaḫrī, Abū Iṣḥāq Ibrāhīm b. Muḥammad al‑Farsī, 
Kitāb masālik al‑mamālik, Brill, Leyde, 1967.

al-Jūzjānī, Minhāj al-Dīn ʿUṯmān b. Sirāj 
al‑Dīn, Ṭabaqāt‑i Nāṣirī, Capitaine 
William Nassau Lees et alii (éd.), 
Calcutta, 1864 ; Henry George Raverty (trad.), 
Ṭabaḳāt-i Nāṣirī : A General History of the 
Muhammadan Dynasties of Asia including 
Hindustan ; from A. H. 194 (810 A. D.) 
to A. H. 658 (1260 A. D.), Oriental Reprint, 
New Delhi, 1970 (1re éd. 1881).

Kay Kāʾūs, ʿUnṣur al-Maʿālī Kay Kāʾūs b. Iskandar 
b. Qābūs, Qābūs-nāma, Reuben Levy (trad.), 
A Mirror for Princes, the Qābūs Nāma 
by Kai Kāʾūs Ibn Iskandar Prince of Gurgān, 
Londres, 1951.

al-Marwāzī, Šaraf al-Zamān Ṭāhir, Šaraf al-Zamān 
Ṭāhir Marvazī on China, the Turks and India, 
Vladimir Minorsky (éd., trad.), The Royal 
Asiatic Society, Londres, 1942.

al-Masʿūdī, Abū al-Ḥasan ʿAlī b. al‑Ḥusayn 
b. ʿAlī, Kitāb Murūj al‑ḏahab, 
Charles Barbier de Meynard, 
Abel Pavet de Courteille (éd., trad.), 
Prairies d’or, Société asiatique, Paris, 1861‑1877.

Muslim, Ṣaḥīḥ, Muḥammad Fuʾād ʿAbd al‑Bāqī (éd.), 
Dār Iḥyāʾ al‑kutub al‑ʿarabiyya, Le Caire, 1955 ; 
Abdul Hamid Siddiqi (trad.), Ṣaḥīḥ Muslim, 
Kitāb Bhavan, New Delhi, 1978.

Mustawfī Qazwīnī, Ḥamd Allāh, Taʾrīḫ‑i guzīda, 
Jules Gantin (éd., trad.), Târîkhè Gozîdè, 
Maisonneuve et Guilmoto, Paris, 1903.

al-Naršaḫī, Abū Bakr Muḥammad b. Jaʿfar, Taʾrīḫ‑i 
Buḫārā, Mudaris Raḍavī (éd.), Téhéran, 
1387 h. š./1967 ; Richard N. Frye (trad.), 
The History of Bukhara, The Mediaeval 
Academy of America, Cambridge (Mass.), 1954.

Niẓām al-Mulk, Abū ʿAlī Ḥasan Ṭūsī, Siyar al‑mulūk 
(Siyāsat‑nāma), Hubert Darke (éd.), Téhéran, 
Intišārāt‑i ʿilmī wa‑farhangī, 8e éd. (1364 š.) 
1383 š. ; Charles Schefer (trad.), Traité de 
gouvernement, Sindbad, Paris, 1984.

al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad b. Jarīr, 
Taʾrīḫ al‑rusūl wa‑l‑mulūk, Leyde, Beyrouth 
[s. d.] ; Ehsan Yarshater (dir., trad.), 
The History of al‑Ṭabarī, An Annotated 
Translation, New York, 1988‑2007, 40 vol.

al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad b. Jarīr, 
The History of al‑Ṭabarī, V: The Sāsānids, 
the Byzantines, the Lakmids, and Yemen ; 
Clifford E. Bosworth (trad.), The State 
University of New York Press, New York, 
1999.

Taʾrīḫ-i Sīstān, M. Taqī Bahār (éd.), Ḫāvar, Téhéran, 
1935 ; Milton Gold (trad.), The Tarikh‑i Sistan, 
Serie Orientale Roma 48, Istituto Italiano per 
il Medio ed Estremo Oriente, Rome, 1976.

ʿUtbī/Jurbāḏaqānī: al‑Jurbāḏaqānī, Abū al‑Šaraf 
Nāṣiḥ b. Jaʿfar, Tarjuma‑yi Taʾrīḫ‑i yamīnī, 
éd. Ja‘far Šaʿār, [s. é.], Téhéran, 1382 h. š./1962 ; 
James Reynolds (trad.), The Kitab‑i Yamini: 
historical memoirs of the Amīr Sabaktagīn and 
the Sultān Mahmūd of Ghazna, early conquerors 
of Hindustan, and founders of the Ghaznavid 
dynasty, Oriental Translation Fund of 
Great Britain and Ireland, Londres, 1858.

al-Yaʿqūbī, Aḥmad b. Abī Yaʿqūb b. Jaʿfar, 
Taʾrīḫ al‑Yaʿqūbī, Dar Ṣādir, Beyrouth, 
1379 h. q./1960.

	 Études

Aigle, Denise, Péquignot, Stéphane (éd.), 
La correspondance entre souverains, princes 
et cités‑États : approches croisées entre l’Orient 
musulman, l’Occident latin et Byzance 
(xiiie‑début xvie siècle), Brépols, Turnhout, 
2013.

Anooshahr, Ali, « Utbi and the Ghaznavids at the foot 
of the mountain », IrStud 38, 2, 2005, p. 271‑291.

Anooshahr, Ali, The Ghazi Sultans and the Frontiers 
of Islam. A Comparative Study of the 
Late Medieval and Early Modern Periods, 
Routledge, Londres, New York, 2009.

Anooshahr, Ali, « The Elephant and the Sovereign: 
India circa 1000 CE », JRAS 28, 4, oct. 2018, 
p. 615-644.

Barthold, Vladimir, Turkestan down to the Mongol 
Invasion, E.J.W. Gibb Memorial Trust, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1968 
(1re éd. 1900 ; 2e éd. 1928).

Bonner, Michael, Le jihad. Origines, interprétations, 
combats, Téraèdre, Paris, 2004.

Bosworth, Clifford E., The Ghaznavids. Their Empire 
in Afghanistan and Eastern Iran 994‑1040, 
Edinburgh University Press, Édimbourg, 1963.

l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna92

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Bosworth, Clifford E., « The Armies of the Ṣaffārids », 
BSOS 31, 3, 1968, p. 534‑554.

Bosworth, Clifford E., The History of the Saffarids 
of Sistan and the Maliks of Nimruz 
(247/861 to 949/1542‑3), Mazda Publishers, 
Costa Mesa, New York, 1994.

Bosworth, Clifford E., « The Appearance and 
Establishment of Islam in Afghanistan », 
in Étienne de La Vaissière (éd.), Islamisation 
de l’Asie centrale. Processus locaux d’acculturation 
du viie au xie siècle, Association pour 
l’avancement des études iraniennes (AAEI), 
Paris, 2008, p. 97‑114.

Caiozzo, Anna, Rhoné-Quer, Camille, « Entre arts 
visuels et témoignages littéraires, l’identité 
touranienne/turque à l’époque islamique 
(viiie‑xve siècles) », in Anna Caiozzo, 
Laurent Dedryvère, Stéphanie Prévost (éd.), 
Le Touran. Entre mythes, orientalisme et 
constructions identitaires, Presses universitaires 
de Valenciennes, Valenciennes, 2018, p. 59‑91.

Daniel, Elton L., « The Rise and Development 
of Persian Historiography », 
in Charles Melville (éd.), Persian Historiography, 
I.B. Tauris, Londres, 2012.

Fourniau, Vincent (éd.), « Études Karakhanides » 
(dossier thématique), Cahiers d’Asie Centrale 9, 
2001.

Golden, Peter, An Introduction to the History 
of the Turkic Peoples. Ethnogenesis 
and State‑Formation in Medieval 
and Early Modern Eurasia and the Middle East, 
Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1992.

Golden, Peter, « War and Warfare in the 
Pre‑Činggisid Western Steppes of Eurasia », 
in Nicola Di Cosmo (éd.), Warfare in Inner 
Asian History (500–1800), Brill, Leyde, 2002, 
p. 105‑172.

Haug, Robert, The Eastern Frontier. Limits of Empire 
in Late Antique and Early Medieval Central 
Asia, I.B. Tauris, New York, 2021 (1re éd. 2019).

Hoyland, Robert G., The « History of the Kings 
of the Persians » in three Arabic chronicles: 
the Transmission of the Iranian past from 
Late Antiquity to early Islam, Liverpool 
University Press, Liverpool, 2018.

Inaba, Minoru, « Sedentary Rulers on the Move : 
the Travels of Early Ghaznavid Sultans », 
in David Durand‑Guédy (éd.), Turko-Mongol 
Rulers, Cities and City Life, Leyde, Brill, 2013, 
p. 75‑98.

Klâštornyj, Sergej, « Les Samanides et les 
Karakhanides : une étape initiale 
de la géopolitique impériale », 
Cahiers d’Asie centrale 9, 2001, p. 35‑40.

Lancioni, Giuliano, Calasso, Giovanna (éd.), 
Dār al‑islām/Dār al-ḥarb. Territories, People, 
Identities, Brill, Leyde, 2017.

La Vaissière, Étienne de, Samarcande et Samarra. 
Élites d’Asie centrale dans l’empire abbasside, 
Association pour l’avancement des études 
iraniennes (AAEI), Paris, 2007.

La Vaissière, Étienne de (éd.), Islamisation de l’Asie 
centrale. Processus locaux d’acculturation du viie 
au xie siècle, Association pour l’avancement des 
études iraniennes (AAEI), Paris, 2008.

Martinez-Gros, Gabriel, « “Fitna” : la révolte peut‑elle 
être juste ? », collections 52, L’Histoire, 
juil.-sept. 2011a, en ligne.

Martinez-Gros, Gabriel, « Introduction à la fitna : 
une approche de la définition d’Ibn Khaldûn », 
Médiévales 60, 2011b, p. 7‑15 (§ 12 et 14 de la 
version en ligne).

Martinez-Gros, Gabriel, 
Tixier du Mesnil, Emmanuelle (dir.), « La fitna : 
le désordre politique dans l’Islam médiéval », 
(dossier thématique) Médiévales 60, 2011.

Meisami, Julie Scott, Persian Historiography to the End 
of the Twelfth Century, Edinburgh University 
Press, Édimbourg, 1999.

Nāẓim, Muḥammad, The Life and Times 
of Sulṭān Maḥmūd of Ghazna, M. Manoharlal, 
New Delhi, 1971 (1re éd. 1931).

Onimus, Clément, Les maîtres du jeu. Pouvoir et 
violence politique à l’aube du sultanat mamlouk 
circassien (784‑815/1382‑1412), Éditions de la 
Sorbonne, Paris, 2019.

Paul, Jürgen, The State and the Military: the Samanid 
Case, Papers on Inner Asia 26, Indiana 
University, Bloomington (Ind.), 1994.

Paul, Jürgen, « Alptegin in the Siyāsat-nāma », 
Afghanistan 1, 1, 2018, p. 122-140.

Rhoné, Camille, La défense du territoire en Iran 
nord‑oriental (Khorassan‑Transoxiane), 
ixe‑mi‑xie siècle, thèse de doctorat, 
Université Paris 1‑Panthéon‑Sorbonne, Paris, 
2013.

camille  rhoné-quer 93

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e s  é m irats  irano ‑turks  entre   j ihad et  f itna94

Rhoné, Camille, « Bilan historiographique et 
nouvelles perspectives sur la guerre dans 
l’Iran médiéval (iiie‑vie/ixe‑xiie siècle). 
La représentation de l’ennemi à travers 
l’exemple de Ya‘qūb b. al‑Layṯ al‑Ṣaffār », 
in Mathieu Eychenne, Abbès Zouache (dir.), 
La guerre dans le Proche‑Orient médiéval 
(xe‑xve siècle). État de la question, lieux communs, 
nouvelles approches, Ifpo, Ifao, Damas, Le Caire, 
2015, p. 19‑58.

Rhoné, Camille, « Les émirs d’Iran nord‑oriental 
face aux steppes turques (ixe‑xie siècle) : 
entre légitimation, confrontation 
et cohabitation », in Giovanna Calasso, 
Giuliano Lancioni (éd.), Dār al‑islām/
dār a‑ḥarb. Territories, People, Identities, Brill, 
Leyde, 2017, p. 235‑257.

Rhoné-Quer, Camille, « Notes pour une histoire 
des fleuves en Orient médiéval. L’Amou 
Darya, une frontière du monde islamique 
(viie‑xie siècle) ? », in Viola Allegranzi, 
Valentina Laviola (éd.), Texts and Contexts. 
Ongoing Researches on the Eastern Iranian 
World (Ninth‑Fifteenth C.), Pubblicazioni 
dell’Istituto per l’Oriente C. A. Nallino, 120, 
Istituto per l’Oriente, Rome, 2020, p. 53‑77.

Rhoné-Quer, Camille, « Ériger les cours d’eau en 
frontières. Ṭabarī (839-923) et les confins 
iraniens, entre héritages mythiques et écriture 
de l’histoire impériale islamique », in Frontières 
spatiales, frontières sociales. LIe congrès de 
la SHMESP, Éditions de la Sorbonne, Paris, 
2021, p. 59-75.

Tang, Li, A History of Uighur Religious Conversions 
(5th–16th Centuries), ARI Working Paper 44, 
National University of Singapore, Singapour, 
2005.

Tetley, Geoffrey, The Ghaznavid and Seljuk Turks: 
Poetry as a Source for Iranian History, 
Routledge, Londres, New York, 2009.

Tor, Deborah, « Privatized Jihad and Public Order 
in pre-Seljuq Period: The Role of the 
Mutatawwiʿa », IrStud 38, 4, 2005, p. 555‑573.

Tor, Deborah, Violent Order: Religious Warfare, 
Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in 
Medieval Islamic World, Ergon in Kommission, 
Würzburg, 2007.

Tor, Deborah, « The Islamization of Central Asia 
in the Sāmānid Era and the Reshaping of the 
Muslim World », BSOS 72, 2, 2009, p. 279‑299.

Treadwell, Luke, The Political History of the Sāmānid 
State, thèse de doctorat, Université d’Oxford, 
Oxford, 1991.

Treadwell, Luke, « Ibn Ẓāfir al‑Azdī’s account of the 
Murder of Aḥmad b. Ismāʿīl al‑Sāmānī 
and the Succession of his son Naṣr », 
in Caro Hillenbrand (éd.), Studies in Honour 
of Clifford Edmund Bosworth, 2 : The Sultan’s 
Turret, Brill, Leyde, 2000, p. 397‑419.

Treadwell, Luke, « The account of the Samanid 
dynasty in Ibn Ẓāfir al-Azdī’s Akhbār al-duwal 
al-munqaṭiʿa », Iran 43, 2005, p. 135‑171 
(voir Ibn Ẓāfir al‑Azdī, Aḫbār).

Treadwell, Luke, « Urban Militias in the Eastern 
Islamic World (third-fourth centuries AH/
ninth‑tenth centuries CE) », 
in Teresa Bernheimer, Adam Silverstein (éd.), 
Late Antiquity: Eastern Perspectives, 
E.J.W. Gibb Memorial Trust, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2012, 
p. 128-144.

Treadwell, Luke, A History of the Samanids: 
The First Islamic Dynasty of Central Asia, 
Edinburgh University Press, Édimbourg, 
à paraître.

Van Donzel, Emeri, Schmidt, Andrea (dir.), Gog and 
Magog in Early Syriac and Islamic Sources. 
Sallam’s Quest for Alexander’s Wall, Brill, 
Leyde, Boston, 2009.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 61-94    Camille Rhoné-Quer
Les émirats irano‑turks entre jihad et fitna. Approche comparative de la légitimation de la guerre chez les Samanides et les Ghaznévides
(IXe‑XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

