
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 33-60

Hassan Bouali

La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique
dans les sources narratives

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


 *  Hassan Bouali, MéMo, CEFREPA, CNRS, hassan-2007@hotmail.fr

annales  isl amolo giques  56   −   2022

•   résumé

Cet article vise à mieux cerner les modalités d’une construction historiographique, celle 
de la « fitna d’Ibn al-Zubayr ». La première partie établit un état des lieux de cette catégorie 
discursive dans des sources diverses. La seconde partie de l’étude porte son attention sur 
quelques motifs historiographiques de la « fitna d’Ibn al-Zubayr » tels que l’avarice, la décadence 
religieuse et la violence.

Mots-clés : Ibn al-Zubayr, fitna, ḥadiṯ, historiographie islamique, sources non musulmanes, 
avarice, décadence religieuse, violence

•   abstract
	 The “fitna of Ibn al-Zubayr”. Modalities of a Historiographical Construction 
in Narrative Sources
This article aims at a better understanding of the modalities of a historiographical 

construction, that of the “fitna of Ibn al-Zubayr”. The first part draws up a situational analysis 
of this discursive categorization in several sources. The second part of the study focuses on 
some historiographical topics such as avarice, religious decadence and violence.

Keywords: Ibn al-Zubayr, fitna, ḥadiṯ, Islamic historiography, non-Muslim sources, avarice, 
religious decadence, violence

Les modalités d’une construction historiographique 
dans les sources narratives

La « fitna d’Ibn al‑Zubayr »

Hassan Bouali*

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ملخص. 

»فتنة ابن الزبير«. طرائق البناء التأريخي في المصادر السردية

يهدف هذا المقال إلى الوصول لفهم أفضل لطرائق البناء التأّريخي لـ»فتنة ابن الزبير«. يستعرض القسم الأول حالة 

على  الضوء  فيسلط  المقال  الثاني من هذا  القسم  أما   . متنوعة  في مصادر  الخطابي  التصنيف  في هذا  الراهنة  البحث 

بعض المواضيع الأدبية والتأريخية في »فتنة ابن الزبير«، مثل البخُل والمروق والعنف.

كلمات مفتاحية: ابن الزبير، فتنة، حديث، تأريخ إسلامي، مصادر غير إسلامي، بخل، المروق، عنف 

*  *  *

1.	 Introduction

La fin du viie siècle fut marquée par une violente et longue guerre civile 1 qui opposa 
principalement ʿAbd Allāh b. al-Zubayr et les Umayyades 2. De nombreux documents 
historiographiques 3 et surtout la numismatique 4 démontrent qu’Ibn al-Zubayr s’imposa comme 
un véritable souverain (r. 64-73/683-692) qui étendit son pouvoir sur une large partie de l’empire 
tandis que le pouvoir des Umayyades était restreint au Šām et à l’Égypte 5. L’effondrement du 
pouvoir zubayride en 73/692 marqua toutefois la mise en place d’une politique systématique de 
destruction symbolique de l’autorité califale et impériale d’Ibn al- Zubayr par les Marwānides. 
Ce processus se manifesta d’abord par l’exposition sur un gibet de la dépouille du calife vaincu 
qui régnait depuis La Mecque 6. Cet « éclat des supplices » contribua à forger, immédiatement 
après la fin de la seconde guerre civile, l’idée qu’Ibn al‑Zubayr était un rebelle politique qui 
avait illégitimement confisqué le pouvoir que Dieu avait confié aux Umayyades. Ibn al‑Zubayr, 
selon la rhétorique marwānide, était un ennemi de Dieu voué à la punition eschatologique de 
l’enfer 7. Dans cette logique, les autorités umayyades mirent en place des malédictions officielles 8 

1.  Sur les premières guerres civiles, voir Rotter, 1982 ; Djaït, 1989 ; Madelung, 2001.
2.  Voir Hawting, 1986, p. 46-57.
3.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 487.
4.  Walker, 1967, p. 33.
5.  Voir Robinson, 2012, p. 31‑48.
6.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā V, p. 513 ; Ibn Abī Šayba, Muṣannaf XVI, p. 122 ; Anthony, 2014, p. 41.
7.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VII, p. 134.
8.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VII, p. 383 ; Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VIII, p. 232-233.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »34

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et s’accaparèrent l’espace sacré mecquois en effaçant le paysage califal zubayride matérialisé 
dans la reconstruction du sanctuaire de la Kaʿba 9.

Les conséquences de cette intense propagande trouvèrent un prolongement important dans 
les sources à travers la mobilisation d’une expression lourde de sens : la « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». 
Celle-ci ne peut se comprendre qu’en l’inscrivant dans le cadre plus large du motif 
historiographique de la fitna et de ses polémiques mémorielles 10 qui occupent une place 
notable dans l’historiographie islamique 11. Si le terme générique de fitna intègre des événements 
et des acteurs divers allant du meurtre du troisième calife à la bataille du Chameau (35/656), 
l’opposition de Muʿāwiya à ʿAlī et la bataille de Ṣiffīn (37/657), le conflit ayant opposé ʿAlī 
aux ḫāriǧites, l’assassinat du premier par les seconds en 41/661, la révolte de Ḥuǧr b. ʿAdī, 
le refus par certains groupes de reconnaître Yazīd (r. 60-64/680-683) comme successeur 
de Muʿāwiya, la mort d’al‑Ḥusayn à Karbalāʾ en 61/80 et bien d’autres faits encore, on est 
frappé par le traitement presque singulier réservé à Ibn al‑Zubayr 12. Aucune véritable étude 
n’a cependant été menée sur cette question, même si quelques chercheurs tels que Gautier 
H.A. Juynboll 13 et David Cook n’ont pas manqué de s’y intéresser 14. Le premier a démontré que 
la théorie de Schacht selon laquelle la fin de l’âge d’or de la première communauté et le début 
de la « grande fitna » dateraient de la mort du calife umayyade al‑Walīd b. Yazīd en 126/744 15, 
n’est pas tenable. Juynboll a par ailleurs souligné que si le terme de fitna n’est pas absent pour 
désigner les événements qui ont suivi la mort du calife ʿ Uṯmān, il est toutefois davantage utilisé 
pour qualifier la révolte de ʿAbd Allāh b. al‑Zubayr. La catégorie de « fitna al‑kubrā » utilisée 
dans des traditions anciennes du début du viiie siècle désignerait en fait le conflit qui opposa 
Ibn al‑Zubayr et les Umayyades à la fin du viie siècle 16, et non la première fitna.

L’objectif de cet article est donc d’étudier minutieusement la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 
en scrutant ses traces et en prêtant attention aux enjeux mémoriels qui lui sont liés. Notre 
enquête se penchera d’abord sur l’omniprésence de cette catégorie discursive dans les sources 
narratives. Il conviendra par ailleurs de dégager quelques-uns de ses motifs narratifs les plus 
emblématiques.

9.  Sur cette reconstruction zubayride du sanctuaire mecquois, voir al‑Azraqī, Aḫbār Makka, p. 305-306 ; 
Hawting, 2016.
10.  Sur la mémoire des Zubayrides dans l’historiographie islamique, voir Campbell, 2003.
11.  Donner, 1998, p. 184‑185.
12.  Donner, 1998, p. 185. 
13.  Juynboll, 1983, p. 18.
14.  Cook, 2002, p. 22 et 40. 
15.  Juynboll, 1973, p. 143. 
16.  Juynboll, 1973, p. 158.

hassan bouali 35

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.	 La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » : 
une catégorie discursive redondante dans les sources narratives ?

2.1.	 Un état des lieux dans les sources du ḥadiṯ

Les recueils de ḥadiṯ‑s offrent un premier terrain propice pour mesurer les manifestations 
de la catégorie de « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Notre enquête se propose tout d’abord d’explorer 
les plus anciens, à l’image du Muṣannaf de ʿAbd al‑Razzāq al‑Sanʿanī (m. 211/827) : 

ʿUbayda m’a dit alors que je me trouvais à Kūfa, c’était avant la fitna d’Ibn al-Zubayr : Achève 
[rapidement] ce que tu as à faire et replie-toi dans ta cité, car il va se passer quelque chose sur terre. 
Je lui dis : Mais que me recommandes-tu donc ? Il me dit : Retranche‑toi dans ta demeure [mets‑toi 
à l’abri de ce qui causera ta perte]. Il dit : Lorsque j’arrivai à Baṣra, la fitna d’Ibn al‑Zubayr eut lieu 17.

Dans ce texte, le fameux traditionniste Muḥammad b. Sīrīn 18 (m. 110/728) 19 prétend 
rapporter les dires d’un certain ʿ Ubayda avant le début de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». ʿ Ubayda 
lui conseille de se retrancher dans sa demeure à cause des événements terribles qui vont se 
dérouler. On comprend aisément le lien entre ceux-ci et la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » évoquée 
dans le texte. Cette fitna zubayride est par ce fait assimilée, de manière assez explicite, à une 
épreuve synonyme de chaos et de violence dont il convient absolument de rester à l’écart au 
risque d’entraîner sa propre perte. L’une des questions qui se pose à l’historien est de savoir 
si nous avons affaire à une transmission « authentique » de propos entendus par Ibn Sīrīn. 
Né en 34/654 20, deux ans avant la fin du califat de ʿ Uṯmān, Muḥammad b. Sīrīn 21 a en tout cas 
bien vécu les événements de la seconde guerre civile. Ce texte pourrait par ailleurs tout à fait 
témoigner des angoisses eschatologiques de certains croyants à la fin du viie siècle, dans le 
contexte de la seconde fitna 22. Il paraît toutefois plus vraisemblable de suggérer que l’usage de 
la catégorie de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » témoigne avant tout d’une relecture des événements de 
la fin du viie siècle quelques années après la reprise en main du califat et de l’empire islamique 
par les Marwānides. La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » se donne à lire comme une personnification 

17.   قال لي عبيدة وانا بال�كوفة وذلك قبل فتنة ابن الزبير افرغ من ضيعتك ثم انحدر الى مصرك فانه سيحدث في الأرض حدث قال قلت فبم
تامرني؟ قال: تلزم بيتك، قال فلما قدمت البصرة وقعت فتنة ابن الزبير.

ʿAbd al-Razzāq, Muṣannaf XI, p. 366-367. 
18.  L’isnad est le suivant : ʿAbd al-Razzāq‑ Maʿmar‑ Ayūb‑ Ibn Sīrīn. 
19.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā IX, p. 193.
20.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā IX, p. 192. 
21.  La notice que lui consacre Ibn Saʿd montre très bien l’ancrage de ce personnage dans la société islamique 
de la fin du viie siècle et du début du viiie ; il aurait rapporté des récits de Zayd b. Ṯābit, d’Anas b. Mālik 
ou encore du célèbre cadi Šurayḥ. Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā IX, p. 193.
22.  Sur la dimension eschatologique de l’islam premier, voir Casanova, 1911 ; Shoemaker, 2018.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »36

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de la seconde guerre civile qui fait d’Ibn al‑Zubayr son unique responsable et protagoniste 23. 
Nous pouvons en outre suggérer que la présence d’Ibn Sīrīn dans notre récit témoigne du 
fait que cette dénomination a pu être forgée dans les milieux irakiens, en particulier dans la 
cité‑garnison de Baṣra. Dans un autre recueil ancien de traditions, le Muṣannaf d’Ibn Abī Šayba, 
(m. 235/849), certains récits témoignent d’ailleurs du rôle central qu’a pu jouer Ibn Sīrīn 
dans la propagation de ces récits qui font d’Ibn al‑Zubayr un des principaux acteurs de la 
seconde guerre civile :

D’après Muḥammad Ibn Sīrīn : Ibn ʿUmar disait : qu’Allāh fasse miséricorde à Ibn al‑Zubayr, il 
voulait les dinars du Šām ; qu’Allāh fasse miséricorde à Marwān, il voulait les dirhams de l’Iraq 24.

Le fils du second calife, Ibn ʿUmar (m. 73/693) est au cœur de l’intrigue. Sa fonction dans 
le ḫabar est celle d’un moralisateur désintéressé des biens matériels et des enjeux de pouvoir. 
Ibn ʿUmar met dos à dos Ibn al‑Zubayr et Marwān (r. 64-65/684-685), tous deux responsables 
de la seconde guerre civile. Le mot fitna n’est pas utilisé et ne fait pas d’Ibn al‑Zubayr l’unique 
responsable des événements troubles de la fin du viie siècle, mais ce texte fait écho aux nombreuses 
traditions qui font dire à Muḥammad que la fitna de sa umma est celle de l’appât du gain et des 
biens 25. Nous trouvons également cette représentation des faits chez al‑Buḫārī (m. 256/870) :

Je suis entré avec mon père chez Abū Barzata al‑Aslamī. Ce dernier dit : Telle personne combat dans 
le camp d’Ibn al-Zubayr pour [les biens] de ce bas-monde. Telle personne, c’est‑à‑dire ʿ Abd al‑Malik 
combat pour [les biens] de ce bas-monde. Puis il mentionna Ibn al‑Azraq : J’ai entendu le Prophète 
dire : Les souverains sont d’ascendance qurayšite 26.

Le présent récit limite la seconde fitna à ses deux principales figures : Ibn al‑Zubayr et 
ʿAbd al‑Malik (r. 65-86/685-705). On observe par ailleurs une subtilité car ce texte semble 
minimiser la responsabilité d’Ibn al‑Zubayr au détriment de ʿ Abd al‑Malik. Ce n’est pas tant le 
premier qui combat pour ce « bas‑monde » que ses partisans qui espèrent profiter de sa position. 
La chute du récit vient d’ailleurs nuancer cette fitna par le biais de l’autorité du Prophète, dans 

23.  Certains contemporains proches du pouvoir umayyade ont pu véhiculer cette catégorie afin d’accuser 
Ibn al-Zubayr d’avoir rompu la concorde, déjà fragile, qui régnait au sein de la communauté des croyants. 
L’aspiration à une forme d’unité fut en effet probablement une tendance dès les premières décennies de 
l’islam. Le pouvoir umayyade s’en est servi dans sa rhétorique ainsi qu’en atteste, si l’on en croit les sources, 
le fait que l’année 41/661 au cours de laquelle Muʿāwiya devint l’unique calife après l’assassinat de ʿAlī et 
l’abdication de son fils, fut proclamée « Année du Rassemblement ». Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Tāriḫ II, p. 203. 
24.  عن محمد بن سيرين: كان ابن عمر يقول: رحم ال���له ابن الزبير! أراد دنانير الشام، رحم ال���له مروان! أراد دراهم العراق
Ibn Abī Šayba, Muṣannaf XXI, p. 126.
25.  Voir Wensinck, 1965, p. 63. 
26.   دخلت مع أبي على أبي برزة الاسلمي، فقال: فلان يقاتل على الدنيا مع ابن الزبير، و فلان يقاتل على الدنيا يعني عبد الملك, حتى ذكر ابن الأزرق،

سمعت النبي يقول: الأمراء من قريش.
Al-Buḫārī, Tāriḫ al-Saġīr, p. 165.

hassan bouali 37

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la mesure où on lui fait dire que le pouvoir appartient à la tribu de Qurayš. Al‑Buḫārī utilise 
pourtant l’expression de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » là où on ne l’attend pas forcément, dans 
son recueil de ḥadiṯ‑s 27. Dans le Ṣaḥīḥ de Muslim (m. 261/875), il n’est en revanche nullement 
question de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Même si Muslim utilise dès les premières pages de son 
chapitre sur les tribulations des ḥadiṯ‑s ayant trait aux événements de la seconde guerre civile 28 
dont certains font référence à Ibn al‑Zubayr 29, ils relèvent davantage de la propagande zubayride 
et du « cycle messianique 30». En revanche, al‑Nasāʾī (m. 303/915) mobilise, contrairement à 
Muslim, et tout comme al‑Buḫārī, la catégorie de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 31. 

Finalement, on sent une tension chez ces auteurs qui écrivent dans un contexte marqué 
par l’affirmation de ce que Tayob appelle le paradigme des « Mérites des compagnons » 32. 
Si la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » n’est pas toujours explicitement évoquée dans tous ces recueils 
qui, rappelons-le, furent loin de faire consensus avant d’être canonisés 33, on constate toutefois 
que ces traditionnistes proto-sunnites n’ont pas pour autant tenté de réhabiliter la figure 
d’Ibn al‑Zubayr. Les chapitres qu’ils dédient aux « Mérites des Compagnons » ne lui accordent 
en effet qu’une place très minime. Ainsi, Muslim n’établit pas de notice d’Ibn al‑Zubayr alors 
que d’autres figures telles qu’Ibn ʿUmar 34, les petits‑fils du Prophète 35, Ibn Abbās (m. 67/687) 36 
et même le décrié Abū Sufyān (m. 32/653) 37, y ont droit. Le même constat s’impose pour 
al-Buḫārī. Ibn al‑Zubayr apparaît certes ici et là dans certaines chaînes de transmission, mais 
le traditionniste n’a pas jugé nécessaire d’écrire une notice vantant ses vertus alors qu’il le fait 
pour d’autres fils de Compagnons tels qu’Ibn ʿUmar 38, al‑Ḥasan (m. 50/670) et al-Ḥusayn 39. 
Cette absence d’Ibn al-Zubayr est une conséquence de son engagement actif dans la seconde fitna 
dont on l’a par la suite rendu responsable.

2.2.	 Un état des lieux dans l’ouvrage apocalyptique de Nuʿaym b. Ḥammād

L’ouvrage de Nuʿaym b. Ḥammād (m. 228/843) est une source dédiée aux tribulations. Son 
matériau narratif foisonnant 40 offre donc un cadre idéal pour étudier la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 
en tant que construction discursive :

27.  Elle met en scène Ibn ʿUmar et mobilise Coran II, 193. Al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ, p. 1105.
28.  Muslim, Ṣaḥīḥ, p. 1155.
29.  Muslim, Ṣaḥīḥ, p. 1155.
30.  Cook, 2002, p. 137-188.
31.  Wensinck, 1965, p. 62.
32.  Sur ces questions, voir Tayob, 1999, p. 205 ; Afsaruddin, 2002.
33.  Voir les cas de Muslim et al‑Buḫārī étudiés par Brown, 2007.
34.  Muslim, Ṣaḥīḥ, p. 1005.
35.  Muslim, Ṣaḥīḥ, p. 985-986.
36.  Muslim, Ṣaḥīḥ, p. 1005.
37.  Muslim, Ṣaḥīḥ, p. 1014.
38.  Al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ, p. 919.
39.  Al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ, p. 920.
40.  Cook, 2002, p. 24.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »38

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ʿAbd Allāh Ibn Masʿūd a dit : Le Messager d’Allāh nous a dit : Je vous mets en garde contre sept fitan 
qui se dérouleront après moi. Une première fitna prendra racine à Médine, une à La Mecque et une 
au Yémen. Une autre fitna prendra racine au Šām, une au Mašriq et une au Maġrib. La fitna au cœur 
du Šām : c’est la fitna du Sufyānī. Ibn Masʿūd ajouta : Parmi vous, certains vivront la première et 
d’autres personnes parmi cette communauté vivront la dernière. Al‑Walīd b. ʿAyyāš dit : La fitna 
de Médine fut celle de Ṭalḥa et al‑Zubayr, celle de La Mecque est la fitna d’Ibn al‑Zubayr, celle 
du Yémen fut celle de Naǧda, celle du Šām fut celle des Banū Umayya, celle du Mašriq fut celle 
de ces gens‑là 41.

La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » s’inscrit ici dans une périodisation bien précise annoncée par 
le Prophète. La prédiction de ce dernier ne va pas jusqu’à donner le nom des responsables, 
elle se contente d’identifier l’origine géographique de ces séditions. Cette narration attribuée 
au Compagnon ʿAbd Allāh b. Masʿūd (m. 32-33/652-654) se termine par une Exégèse 
de la prédiction présumée du Prophète, par un certain al-Walīd b. ʿAyyāš. La caution 
prophétique vient exorciser les événements inéluctables qui se sont déroulés dans l’histoire 42. 
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » en tant que catégorie discursive n’est pas originale dans le contexte 
de cette narration à ceci près qu’il est le seul avec Naǧda b. ʿĀmir (m. 72/692) à être considéré 
comme l’unique responsable de la dissidence dans un lieu géographique donné. Pour celles du 
Mašriq, on comprend qu’il s’agit des Abbāssides, que l’auteur n’ose ouvertement citer pour des 
raisons évidentes, puisqu’il écrit à l’époque où ils détenaient le pouvoir. Certaines traditions 
« prédites » par le Prophète sont néanmoins plus subtiles. Dans une autre version, dont la 
transmission est attribuée au Compagnon Abū Hurayra (m. 58/679), Muḥammad énumère 
les quatre fitna‑s successives en précisant leurs caractéristiques propres. Les deux premières 
sont caractérisées par la violence et le sang sera abondamment versé. Une particularité vient 
compléter le portrait de la deuxième fitna : elle est aussi celle de l’appât du gain et des richesses 43. 
Là encore, le lecteur ne trouvera aucune mention d’un quelconque responsable, mais il peut 
immédiatement établir une correspondance avec les ḥadiṯ‑s qui font d’Ibn al‑Zubayr son acteur 
principal. Parmi les autres traditions relatives à la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans le Kitāb al-Fitan 
de Nuʿaym b. Ḥammād, celle qui suit est particulièrement  intéressante à considérer :

ʿAbd al-Wahhāb b. ʿAbd al‑Maǧīd m’a rapporté, d’après ʿUbayd Allāh, d’après Nāfiʿ, d’après 
Ibn Umar : Deux hommes vinrent le voir lors de la fitna d’Ibn al-Zubayr et lui dirent : Les gens 
ont fait ce que tu vois. Tu es le fils de ʿUmar b. al‑Ḫaṭṭāb et un Compagnon du Messager d’Allāh. 

41.   قاَلَ عبَدُْ اللهَِّ بنُْ مسَْعوُدٍ رضَيَِ اللهَُّ عنَهُْ: قاَلَ لنَاَ رسَُولُ اللهَِّ صلى الله عليه وسلم : » أُحذَِّركُمُْ سَبعَْ فتِنٍَ تكَوُنُ بعَدْيِ، فتِنْةٌَ تقُْبلُِ منَِ المْدَيِنةَِ، وفَتِنْةٌَ بمِكَةََّ، وفَتِنْةٌَ تقُْبلُِ
فْياَنيِِّ« قاَلَ: فقَاَلَ ابنُْ مسَْعوُدٍ: َمنَِ، وفَتِنْةٌَ تقُْبلُِ منَِ الشَّامِ، وفَتِنْةٌَ تقُْبلُِ منَِ المْشَرْقِِ، وفَتِنْةٌَ منِْ قبِلَِ المْغَرْبِِ، وفَتِنْةٌَ منِْ بطَْنِ الشَّامِ وهَِيَ فتِنْةَُ السُّ  منَِ اليْ
ُبّيَرِْ، ُبّيَرِْ، وفَتِنْةَُ مكَةََّ فتِنْةَُ ابنِْ الز  منِكْمُْ منَْ يدُْركُِ أَوَّلهَاَ، ومَنِْ هذَهِِ الْأُمةَِّ منَْ يدُْركُِ آخِرهَاَ، قاَلَ الوْلَيِدُ بنُْ عيَاَّشٍ: فكَاَنتَْ فتِنْةَُ المْدَيِنةَِ منِْ قبِلَِ طَلحْةََ واَلز

َمنَِ منِْ قبِلَِ نَجدْةََ، وفَتِنْةَُ الشَّامِ منِْ قبِلَِ بنَيِِ أُميَةََّ، وفَتِنْةَُ المْشَرْقِِ منِْ قبِلَِ هؤَلُاَءِ. وفَتِنْةَُ اليْ
Nuʿaym b. Ḥammād, Kitāb al-fitan, p. 60.
42.  Pour David Cook (2002, p. 34‑91) ces traditions appartiennent au cycle des « apocalypses historiques ».
43.  Nuʿaym b. Ḥammād, Kitāb al‑fitan, p. 55.

hassan bouali 39

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qu’est‑ce qui t’empêche de t’engager ? Il dit : Ce qui m’en empêche est qu’Allāh le Très Haut 
m’a interdit de verser le sang de mon frère musulman. Ils dirent : Allāh le Très Haut ne dit-il 
pas : Combattez-les jusqu’à ce qu’il n’y ait plus de sédition et que le Culte d’Allāh soit rétabli 
(Coran II, 193) ? Il répondit : Nous avons combattu jusqu’à ce qu’il n’y ait plus de fitna et que le 
culte soit rendu à Allāh. Et vous voulez combattre jusqu’à ce qu’une fitna émerge et que le culte 
soit rendu à un autre qu’Allāh [que son culte soit bafoué] ! 44

La figure d’Ibn ʿUmar est centrale dans ce texte qui désigne la seconde guerre civile 
en mobilisant la catégorisation discursive de « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Cette narration est 
aussi présente dans le recueil d’al‑Buḫārī et la chaîne de transmission est identique 45. Cette 
intertextualité entre les deux sources témoigne de la circulation importante de ce ḥadiṯ véhiculant 
une image dépréciative d’Ibn al‑Zubayr. La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » est une incarnation de la 
violence contre les croyants et celle du désordre. Ibn ʿUmar refuse de s’engager dans l’une ou 
l’autre des factions qui s’affrontent afin de ne pas enfreindre l’injonction divine qui interdit de 
tuer un croyant. La fin du récit peut se lire comme une critique visant Ibn ʿUmar, car selon 
Coran II, 193, tout Ibn ʿUmar qu’il est, il aurait dû combattre pour « que le culte d’Allāh 
soit rétabli ». Ibn ʿUmar apporte toutefois un argument décisif qui clôt le récit : il ne pouvait 
s’engager, car cela aurait signifié la mise à mal de l’héritage du Prophète et de la religion. Cette 
narration véhicule donc une image lissée du fils du calife ʿUmar b. al‑Ḫaṭṭāb, qui en bon 
disciple du Prophète refuse de bafouer son enseignement. En revanche, le lien entre la catégorie 
discursive de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » et la violence établie dans ce ḫabar fait du souverain 
mecquois un homme qui a négligé l’héritage prophétique et versé le sang des musulmans 46. 
La présence d’Ibn ʿUmar se manifeste en outre dans d’autres versions :

ʿIsā b. Yūnus m’a rapporté, d’après al-Aʿmaš, d’après Muǧāhid qui a dit : J’ai participé à une 
expédition militaire et lorsque je revins, Ibn ʿUmar me dit : Ô Muǧāhid ! Les gens ont mécru après 
ton départ. C’est Ibn al‑Zubayr et les gens du Šām, ils s’entretuent ! 47

44.  ُبّيَرِْ فقَاَلاَ: إِنَّ الناَّسَ عٍ، عنَِ ابنِْ عمُرََ، رضَيَِ اللهَُّ عنَْهمُاَ، أَتاَهُ رجَلُاَنِ فيِ فتِنْةَِ ابنِْ الز �ِ  حدََّثنَاَ عبَدُْ الوْهَاَّبِ بنُْ عبَدِْ المْجَِيدِ، عنَْ عبُيَدِْ اللهَِّ، عنَْ ناَف
 قدَْ صَنعَوُا ماَ ترَىَ، وأََنتَْ ابنُْ عمُرََ بنِْ الْخطََّابِ، وصََاحِبُ رسَُولِ اللهَِّ صلى الله عليه وسلم، فمَاَ يمَنْعَكَُ أَنْ تَخرْجَُ؟ قاَلَ: يمَنْعَنُيِ أَنَّ اللهََّ تعَاَلىَ حرَمََّ علَيََّ دمََ أَخِي المْسُْلمِِ،
ْ َلنْاَ حَتىَّ لمَْ تكَنُْ فتِنْةٌَ وكَاَنَ الديِّنُ للِهَِّ، فأََنتْمُ  قاَلاَ: أَولَمَْ يقَلُِ اللهَُّ تعَاَلىَ: ﴿وقَاَتلَوُهمُْ حَتىَّ لاَ تكَوُنَ فتِنْةٌَ ويَكَوُنَ الديِّنُ للِهَِّ﴾ ]البقرة: ٣٩١[؟ قاَلَ: فقَدَْ قاَت

ترُيِدوُنَ أَنْ نقُاَتلَِ حَتىَّ تكَوُنَ فتِنْةٌَ ويَكَوُنَ الديِّنُ لغِيَرِْ اللهَِّ.
Nuʿaym b. Ḥammād, Kitāb al-fitan, p. 167.
45.  Al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ, p. 1105.
46.  La position d’Ibn ʿUmar doit aussi être lue à la lumière d’un ḥadiṯ fameux attribué au Prophète selon 
lequel l’homme assis est meilleur que l’homme debout et ce dernier meilleur que celui qui marche. Muslim, 
Ṣaḥīḥ VI, p. 214.
47.   حدََّثنَاَ عيِسىَ بنُْ يوُنسَُ، عنَِ الْأَعمْشَِ، عنَْ مُجاَهدٍِ، قاَلَ: كُنتُْ فيِ الغْزَوِْ، فلَمَاَّ رجََعتُْ قاَلَ ليِ ابنُْ عمُرََ رضَيَِ اللهَُّ عنَهُْ: ياَ مُجاَهدُِ، كَفرََ الناَّسُ

امِ يقَْتلُُ بعَضْهُمُْ بعَضًْا. ُبّيَرِْ وأََهلُْ الشَّ بعَدْكََ، هذَاَ ابنُْ الز
Nuʿaym b. Ḥammād, Kitāb al-fitan, p. 183. Dans certaines variantes, ʿ Abd al-Malik est explicitement désigné, 
voir par exemple al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 365.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »40

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Dans le cas présent, Ibn ʿUmar accuse Ibn al‑Zubayr et les gens du Šām de se combattre 
et de ne pas respecter les injonctions de Dieu. On pourrait considérer que ce texte met 
Ibn al‑Zubayr et les Umayyades sur un pied d’égalité. Les choses sont néanmoins plus 
complexes. Les Umayyades ne sont pas explicitement nommés. Certes, les « gens du Šām » est 
une expression qui les désigne, mais non de façon exclusive, d’autant plus qu’elle pourrait aussi 
renvoyer aux partisans d’Ibn al‑Zubayr dans cet espace géographique. Leur culpabilité est donc 
impersonnelle, car bien d’autres acteurs entrent dans cette catégorisation. En revanche, il n’est 
pas question des « gens de La Mecque » ou « des gens du Ḥiǧāz », mais bien d’Ibn al‑Zubayr. 
Seule personne désignée par son nom dans ce texte, il est donc l’incarnation de la fitna de 
l’Arabie. Il ne serait pas exagéré de suggérer que ces récits gardent, en partie au moins, la trace 
du positionnement d’Ibn ʿUmar lors du conflit qui opposa les Zubayrides et les Umayyades. 
À supposer qu’il ait bien tenu ces paroles dans ce contexte précis, sa neutralité et son désintérêt 
pour ce conflit de la fin du viie siècle pourraient expliquer sa présence dans certains récits 
relatifs à la « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». On a souvent présenté Ibn ʿUmar comme un homme 
peu attiré par le pouvoir, les anecdotes sont nombreuses à ce sujet dans les sources narratives. 
Il représente la figure archétypale du Compagnon du Prophète qui ne s’est pas engagé dans 
les deux premières guerres civiles. Il est donc logique que les traditionnistes musulmans aient 
exploité sa posture apolitique pour en faire, comme cela est d’ailleurs aussi parfois le cas 
d’Ibn ʿAbbās 48, une figure antithétique d’Ibn al‑Zubayr.

2.3.	 La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans l’historiographie islamique

À présent, portons notre attention aux occurrences de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans 
le cadre plus large de l’historiographie islamique. Notre investigation se concentre sur les 
sources les plus anciennes, sans d’ailleurs prétendre à la présentation d’un tableau très 
exhaustif. Dans cette logique, la chronique universelle de Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ (m. 240/854) 
ouvre notre enquête. Cet historiographe n’utilise jamais l’expression de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 
pour évoquer les événements de la seconde guerre civile. Pour cerner la perspective globale 
proposée par cet auteur, nous devons donc analyser sa stratégie narrative. Dans sa thèse 

48.  Dans les Aḫbār Makka d’al-Fākihī, un ḫabar met en scène Ibn ʿAbbās (il remplit donc la même fonction 
symbolique qu’Ibn ʿUmar) et un certain Abū Ḥamza Naṣr b. ʿImrān. Ayant eu vent de l’incendie du sanctuaire 
mecquois lors du siège umayyade de 64/683, Abū Ḥamza Naṣr b. ʿImrān se rend à La Mecque afin d’y 
combattre les ahl al-Šām. Accueilli par Ibn al-Zubayr, Abū Ḥamza Naṣr b. ʿImrān change toutefois d’avis 
après sa rencontre avec Ibn ʿAbbās. Celui-ci l’incite à retourner dans son miṣr de Baṣra, puis de prendre la 
route du Ḥurāsān pour y combattre afin d’accomplir le véritable ğihad (pour obtenir la satisfaction divine). 
Ibn ʿAbbās encourage donc Abū Ḥamza Naṣr b. ʿImrān à laisser Ibn al-Zubayr et les gens du Šām se déchirer 
pour ce « bas-monde ». Dans la chute du récit, Abū Ḥamza Naṣr b. ʿImrān, qui est aussi le narrateur présumé, 
dit qu’il était endormi avant qu’Ibn ʿAbbās ne vienne l’alerter. Tout en associant l’incendie de la Kaʿba à 
l’armée umayyade, le texte ne fait pas d’Ibn al-Zubayr un défenseur acharné du sanctuaire. La narration le 
présente au contraire comme un homme ambitieux et matérialiste qui a instrumentalisé et souillé l’espace 
sacré mecquois. Dans ce récit, le combat d’Ibn al-Zubayr contre les Umayyades n’est pas motivé par le ǧihad, 
mais par des considérations matérielles et des enjeux de pouvoir. Al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 365.

hassan bouali 41

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


récemment publiée, Tobias Andersson suggère que Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ présente les revendications 
califales d’Ibn al‑Zubayr en des termes favorables 49. Andersson ne prend toutefois pas en 
considération certains indices induisant qu’il ne le considère pas tout à fait comme un calife. 
Pour ne donner qu’un exemple, Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ consacre un petit chapitre à l’allégeance à 
Marwān, lequel est gratifié par la même occasion du titre d’amīr al‑muʾminīn 50. Quelques 
pages plus loin, l’historiographe reproduit le même procédé en faveur de ʿAbd al‑Malik 51. 
Carl Wurtzel a par ailleurs montré qu’en dépit du fait que l’attitude de Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ 
vis‑à‑vis des Umayyades soit globalement positive à l’exception de quelques califes 52 comme 
Yazīd b. Muʿāwiya, l’historiographe introduit cependant un récit qui prend la défense de ce 
souverain et remet en question la crédibilité des accusations d’impiété proférées à son encontre 
par Ibn al‑Zubayr. À ce dernier qui refuse de faire allégeance à un homme coupable de boire 
du vin, de négliger ses prières et de s’adonner à la chasse, l’un des émissaires du souverain 
sufyānide envoyé auprès d’Ibn al‑Zubayr rétorque que ces mots décrivent davantage le révolté 
mecquois 53. Comme le note encore Carl Wurtzel, ce détail n’est pas sans importance, car dans 
une variante rapportée par al‑Balāḏurī, cette réplique qui fait d’Ibn al‑Zubayr un homme aux 
mœurs douteuses est absente 54. On reconnaîtra cependant que Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ sème le doute 
dans les lignes qu’il consacre à la fin de la période zubayride, quand il indique qu’Ibn al-Zubayr 
a régné neuf ans 55. Il ne s’agit toutefois que d’une concession qui ne fait que reprendre une 
réalité : Ibn al‑Zubayr a bien exercé un pouvoir effectif sur de larges portions de territoires de 
l’empire islamique à la fin du viie siècle 56.

Convoquons à présent le Kitāb al‑Futūḥ d’Ibn Aʿṯam al‑Kūfī (m. ?). Longtemps mise au 
ban par les historiens 57, cette source composée en plusieurs temps 58, dans la première moitié 
du ixe siècle, consacre de nombreuses pages à la seconde guerre civile. Après l’évocation du sort 
tragique d’al-Ḥusayn lors de la bataille de Karbalāʾ, un chapitre au titre très révélateur – il est 
en effet question du début de sa fitna 59 – est dédié à la révolte d’Ibn al‑Zubayr. Le contenu de 
ce chapitre qui intervient après un autre relatant l’allégeance de Muḥammad b. al‑Ḥanafīya 

49.  Andersson, 2016, p. 258. Voir aussi Andersson, 2018.
50.  Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Tāriḫ II, p. 253.
51.  Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Tāriḫ II, p. 261.
52.  Tels que Yazīd II et al‑Walīd II. Wurtzel, Hoyland, 2015, p. 24-25.
53.  Wurtzel, Hoyland, 2015, p. 27.
54.  Wurtzel, Hoyland, 2015, p. 27.
55.  Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Tāriḫ II, p. 270. 
56.  Dans ses Ṭabaqāt, Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ ne semble pas non plus faire appel à la catégorie de 
« fitna d’Ibn al-Zubayr ». En effet, évoquant la mort de nombreux individus tués en combattant les Umayyades 
au début de la seconde fitna, Ḫalīfa donne parfois l’année de mort de l’individu, dans d’autres cas il associe la 
mort de l’individu à une bataille comme celle d’al-Ḥarra, ou au combat de Muṣʿab contre al-Muḫtār. Nous 
trouvons aussi des expressions telles que wilayāt Muṣʿab ou wilayāt Ibn al‑Zubayr (ce dernier cas pourrait 
renvoyer à Muṣʿab car Ḫalīfa y a systématiquement recours pour désigner une période renvoyant à un 
gouvernorat provincial). Voir Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Ṭabaqāt, p. 143, 149.
57.  Conrad, 2015, p. 88.
58.  Sur cette hypothèse d’une composition en plusieurs temps du Kitāb al‑Futūḥ, voir Conrad, 2015, p. 112.
59.  Ibn Aʿṯam al‑Kūfī, Kitāb al‑Futūḥ V, p. 140.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »42

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(m. 81/700) à Yazīd b. Muʿāwiya 60 explicite les ressorts de cette fitna zubayride. Le texte 
porte son attention sur la tentative d’Ibn al-Zubayr et de ses partisans d’obtenir l’allégeance 
de Muḥammad b. al‑Ḥanafīya 61. Aux émissaires d’Ibn al-Zubayr, Ibn al-Ḥanafīya répond 
qu’il a fait allégeance à Yazīd b. Muʿāwiya et qu’il a agi ainsi par pragmatisme, sa posture 
étant d’abord motivée par la peur et la volonté de préserver sa vie, celle de ses enfants et des 
membres de sa famille qui ont survécu à Karbalāʾ 62. Autre point important dans ce texte, 
Ibn al‑Ḥanafīya inscrit son choix dans les pas d’al-Ḥasan b. ʿAlī qui avait déjà agi de la sorte 
après la première fitna en reconnaissant le pouvoir de Muʿāwiya 63. Ibn al‑Ḥanafīya ne reconnaît 
par ailleurs pas la légitimité du combat d’Ibn al‑Zubayr et incite ses partisans à ne pas verser 
leur sang à tort 64. Derrière ce dernier argument, se profile l’idée qu’Ibn al‑Zubayr est un 
homme dont l’action et les ambitions génèrent une fitna synonyme de violence. Aux partisans 
d’Ibn al‑Zubayr qui lui rappellent qu’il a combattu aux côtés de son père ʿAlī b. Abī Ṭālib 
lors de nombreuses batailles de la première guerre civile (celle du Chameau, de Ṣiffīn et 
d’al‑Nahrawān) 65, Muḥammad b. al‑Ḥanafīya répond qu’ils n’ont pas l’équivalent de son père 
dans leurs rangs 66. En aucun cas donc, le combat de ʿAlī et celui d’Ibn al-Zubayr ne peuvent 
se confondre. Ce point de vue n’est pas étonnant. Fils d’un étudiant ou d’un commerçant du 
sixième imam Ǧaʿfar al‑Ṣādiq 67 (m. 148/765), Ibn Aʿṯam al‑Kūfī promeut une vision chiite 
de l’histoire 68 confortant la légitimité des prétentions au califat de ʿAlī et de ses fils 69. Comme 
le fait remarquer Lawrence I. Conrad, Ibn Aʿṯam al‑Kūfī fait d’al‑Ḥusayn « le plus excellent 
de la descendance de Muḥammad 70 » auquel apporter son soutien était un devoir religieux 
personnel au même titre que la prière et l’aumône 71. Cette perspective chiite de l’histoire qui 
fait de l’héritage de la prophétie une exclusivité de la lignée de ʿAlī ne peut ainsi envisager le 
moment zubayride que sous le prisme de la fitna. Cela ne signifie néanmoins pas qu’Ibn Aʿṯam 
al‑Kūfī réduise l’ensemble de la seconde guerre civile à la « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Aucune 
périodisation de celle‑ci n’est en effet proposée et l’expression en tant que telle n’apparaît par 
ailleurs jamais dans le cœur du texte. Le Kitāb al‑Futūḥ d’Ibn Aʿṯam al‑Kūfī accorde par ailleurs 
de nombreuses pages aux problèmes posés par les ḫariǧites pendant la seconde guerre civile, et 
à l’action des gouverneurs d’Ibn al‑Zubayr pour les réduire à néant 72. Enfin, si le Kitāb al‑Futūḥ 
d’Ibn Aʿṯam al‑Kūfī insiste sur la reconnaissance de l’autorité de Yazīd b. Muʿāwiya par 

60.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ V, p. 137‑140.
61.  Ibn Aʿṯam al‑Kūfī, Kitāb al‑Futūḥ V, p. 140.
62.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ V, p. 141.
63.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al‑Futūḥ V, p. 141.
64.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ V, p. 141.
65.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ V, p. 141.
66.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ V, p. 141.
67.  Sur cette perspective chiite de l’histoire d’Ibn Aʿṯam al-Kūfī, voir Conrad, 2015, p. 121.
68.  Voir Conrad, 2015, p. 121.
69.  Conrad, 2015, p. 96.
70.  Conrad, 2015, p. 96.
71.  Conrad, 2015, p. 96.
72.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ VI, voir par exemple p. 177-197 et p. 198-203. 

hassan bouali 43

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Muḥammad b. al‑Ḥanafīya après les événements de Karbalāʾ, il véhicule dans le même 
temps l’idée que ce fils de ʿAlī b. Abī Ṭālib refusa de faire allégeance à ʿAbd al‑Malik, lequel 
conditionnait son hospitalité dans les territoires qu’il contrôlait 73 à cette bayʿa 74. Ce point de 
détail fondamental révèle en d’autres termes la complexité de cette source qui renvoie dos à 
dos les deux souverains rivaux de la seconde guerre civile.

Dans son ouvrage prosopographique quasi contemporain de la chronique de Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, 
Ibn Saʿd (m. 230/845) dédie une notice importante à la figure d’Ibn al‑Zubayr. Dans le vaste 
matériau de traditions qu’il mobilise à cette occasion, il n’utilise jamais explicitement l’expression 
de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 75. Celle‑ci apparaît en revanche dans d’autres notices, notamment 
dans celle de l’un des plus farouches adversaires d’Ibn al‑Zubayr, Ibn ʿAbbās. En tant 
qu’ancêtre des Abbāssides, la figure d’Ibn ʿAbbās est intéressante à plus d’un titre 76. Dans sa 
notice, nous trouvons en effet des éléments qui présentent Ibn al‑Zubayr comme un homme 
engagé dans la fitna, selon les propos qu’on lui prête ainsi qu’à Muḥammad b. al‑Ḥanafīya, 
lorsque les deux Hachémites refusèrent de faire allégeance au Zubayride 77. Quelques pages 
plus loin dans cette même notice, Ibn Saʿd rapporte cependant, sous l’autorité d’al‑Wāqidī 
(m. 207/822), un ḫabar présentant la seconde guerre civile comme la « fitna d’Ibn al‑Zubayr et 
de ʿ Abd al‑Malik » 78. Dans ce dernier cas, Ibn Saʿd présente donc un tableau assez nuancé qui 
ne donne pas exclusivement le mauvais rôle à Ibn al-Zubayr. Globalement, la confrontation 
entre la notice d’Ibn ʿAbbās et celle d’Ibn al‑Zubayr met à jour une stratégie narrative réfléchie 
de la part d’Ibn Saʿd. L’absence de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans la seconde est une forme de 
concession de l’auteur à la figure du Compagnon, tandis que sa présence dans la première trahit 
un prisme anti‑zubayride induit par l’inimitié légendaire entre Ibn al‑Zubayr et Ibn ʿAbbās.

Les choses semblent en revanche plus claires et moins nuancées pour le polygraphe 
Muḥammad b. Ḥabīb (m. 245/860), auteur du Kitāb al‑Muḥabbar. Dans cet ouvrage, la 
seconde fitna est celle d’Ibn al-Zubayr. Cette personnification de la guerre civile de la fin du 
viie siècle se donne à voir comme une véritable rupture depuis la mise en place du califat après 
la mort de Muḥammad. En effet, Ibn Ḥabīb mentionne tour à tour, en précisant la durée de 
chaque règne, le califat d’Abū Bakr 79, celui de ʿUmar 80, de ʿUṯmān 81, de ʿAlī 82, de son fils 

73.  D’après le Kitāb al-Futūḥ, Muḥammad b. al-Ḥanafīya quitta l’Arabie pour s’éloigner le plus loin possible 
d’Ibn al-Zubayr. C’est en pénétrant à Ayla que ʿ Abd al-Malik lui aurait demandé de faire allégeance.Ibn Aʿṯam 
al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ VI, p. 320-321. 
74.  Muḥammad b. al-Ḥanafīya ne fit allégeance qu’après l’effondrement du pouvoir zubayride et l’émergence 
d’une forme de consensus en faveur de ʿAbd al-Malik. Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-Futūḥ VI, p. 347.
75.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 473-518. 
76.  Voir Comerro, 2011.
77.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 340.
78.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 341.
79.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 12. 
80.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 13.
81.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 15.
82.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 16.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »44

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al‑Ḥasan 83, enfin celui des califes umayyades 84. La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » apparaît donc 
comme un intermède d’instabilité de neuf ans 85 avant le rétablissement du califat umayyade 
par ʿAbd al‑Malik 86.

Le Tārīḫ al‑kabīr d’Ibn Abī Ḫayṯama (m. 279/892) propose la même grille interprétative. 
Après avoir intégré un récit d’al‑Zubayr b. Bakkār (m. 256/870) relatant l’allégeance faite 
à Ibn al‑Zubayr en 64/683 87, Ibn Abī Ḫayṯama cite une courte version d’al-Madāʾinī 
(m. 228/843) assimilant la seconde guerre civile, dont la durée est estimée à neuf années, à la 
« fitna d’Ibn al‑Zubayr 88». Celle‑ci, au regard de cette tradition, prit fin avec ʿ Abd al‑Malik, dont 
le règne coïncide avec le rassemblement et l’unité de la communauté des croyants 89. Période 
de turbulence et de désunion de la umma, la période zubayride n’a donc pas sa place dans la 
grande histoire du califat 90, au contraire du règne des califes de Médine 91 et de Muʿāwiya 92.

Al-Balāḏurī (m. 279/892) donne aussi matière à étudier la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » comme 
catégorie discursive ainsi que les implications de cet usage sur le plan narratif. Après avoir 
dressé une longue notice de Marwān et de ses fils, l’historiographe intègre un chapitre au 
titre révélateur puisqu’il fait en effet référence aux événements de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 
à l’époque de Marwān et de ʿAbd al-Malik. Les deux Marwānides apparaissent donc comme 
les deux souverains légitimes tandis qu’Ibn al‑Zubayr est l’homme de la fitna 93. 

Dans l’historiographie mecquoise, particulièrement dans les Aḫbār Makka d’al‑Fākihī 
(m. 270/892 ?), la catégorie de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » n’est pas utilisée pour désigner la 
seconde guerre civile et les événements qui lui sont liés. Al‑Fākihī utilise au contraire une 
catégorie plus favorable, celle d’ayyām Ibn al‑Zubayr 94. Cependant, comme dans le cas 
d’Ibn Saʿd analysé précédemment dans cet article, la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » fait une apparition 
subtile dans un chapitre relatant le refus d’Ibn ʿAbbās et Muḥammad b. al‑Ḥanafīya de faire 
allégeance au calife mecquois, au motif qu’il est embourbé dans la fitna 95. L’ambiguïté persiste 

83.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 18.
84.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 19.
85.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 22.
86.  Muḥammad b. Ḥabīb, Kitāb al-Muḥabbar, p. 24.
87.  Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, p. 63-64.
88.  Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, p. 64.
89.  فلما كانت الجماعة أيام عبد الملك
Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, p. 64.
90.  Il faut aussi noter qu’il n’est à aucun moment fait état d’une telle personnification de la première guerre civile.
91.  Un premier signe d’une intégration subtile de la chronologie des califes dits « bien guidés » se retrouve dans 
le chapitre portant sur le nom de ceux des Compagnons du Prophète qui se trouvaient à Médine après sa mort : 
Abū Bakr, ʿ Umar, ʿ Uṯmān et ʿAlī sont en effet nommés à la suite. Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, p. 42-44. 
Ailleurs dans le Tārīḫ al-kabīr, le terme de ḫilāfat désigne leur règne. Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, 
p. 47 (pour ʿUṯmān), p. 55 (pour ʿUmar). 
92.  Différents termes sont utilisés pour définir le règne du premier calife sufyānide : zamān et ḫilāfat. 
Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, p. 58 pour le premier terme, p. 57-58 pour le second.
93.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VI, p. 341-361.
94.  Al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 355.
95.  Al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 380.

hassan bouali 45

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


néanmoins 96, d’une part parce qu’al‑Fākihī convoque ponctuellement des motifs narratifs de 
la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 97, d’autre part parce que d’un autre côté, l’historiographe mecquois 
présente favorablement Ibn al‑Zubayr. Dans les Aḫbār Makka d’al‑Fākihī, Ibn al‑Zubayr est 
en effet un acteur incontournable de l’histoire de La Mecque et de sa topographie sacrée.

On ne peut évidemment oublier l’incontournable al‑Ṭabarī (m. 310/923) 98 :

Muḥammad b. ʿUmar a dit : Muṣʿab b. Ṯābit m’a rapporté, d’après Nāfiʿ, le mawlā des Banū Asad, 
qui était au fait de la fitna d’Ibn al‑Zubayr : Ibn al‑Zubayr fut assiégé en ḏū l-Qiʿda 72/692 99.

Dans cet extrait très court rapporté sous l’autorité d’al‑Wāqidī et inséré dans le chapitre 
que l’historiographe consacre au siège de La Mecque par al‑Ḥaǧǧāǧ et à la destruction totale 
du califat zubayride à la fin de la seconde guerre civile, on pourrait à première vue penser que la 
mention de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » n’est qu’une simple transcription du récit par al‑Ṭabarī. 
Tel n’est probablement pas le cas, il paraît inconcevable qu’un descendant d’Ibn al‑Zubayr, en 
l’occurrence son petit-fils Muṣʿab b. Ṯābit et un mawlā de leur famille, puissent avoir utilisé 
cette expression pour caractériser la période au cours de laquelle Ibn al‑Zubayr contrôlait 
de larges portions de l’empire islamique. Dans le contexte de cette narration, il est possible 
que la voix d’al‑Ṭabarī soit omniprésente. Il se peut donc qu’il soit à l’origine de l’ajout de 
l’expression « qui était au fait de la fitna d’Ibn al‑Zubayr ». La stratégie argumentative de l’auteur 
apparaît quelque peu évidente. L’expédition du ǧund syrien commandée par al-Ḥaǧǧāǧ sonne 
en quelque sorte le glas de la « sédition » zubayride, la fin du désordre dans l’empire islamique 
et la restauration de l’autorité califale umayyade.

2.4.	 La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans les sources non musulmanes

Cette enquête, qui vise à établir les occurrences de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans les 
sources historiographiques serait incomplète si elle ne tenait pas compte des sources orientales 
ou dites « externes ». La chronique de Théophane (m. 817) est de ce point de vue très révélatrice. 
Elle donne une liste des premiers souverains musulmans en précisant la durée de leur règne. 
Abū Bakr 100, ʿUmar 101 et ʿUṯmān 102 sont tous les trois considérés comme des souverains 

96.  Le titre du chapitre dans lequel Ibn al‑Zubayr est l’homme de la fitna est tout aussi ambigu car il utilise 
la catégorie de zamān Ibn al‑Zubayr. On ne doit pas exclure le fait que les titres de chapitres peuvent résulter 
d’un travail éditorial postérieur à al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 380.
97.  Voir la note 48 du présent article. 
98.  Sur ce fameux historiographe, voir Kennedy, 2008. 
99.  ليلة هلال ابن الزبير  قال: حصر  ابن الزبير –  بفتنة  عالما  قال – وكان  نافع مولى بني أسد،  مصُْعبَ بن ثابت،عن  وحَدََّثنَيِ  محُمَدَُّ بنُْ عمر:   قالَ 

ذي القعدة سنة اثنتين وسبعين.
Al‑Ṭabarī, Tāriḫ al‑rusul wa‑l‑mulūk VI, p. 175.
100.  Hoyland, 2011, p. 92. 
101.  Hoyland, 2011, p. 86.
102.  Hoyland, 2011, p. 95.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »46

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à part entière. L’ambiguïté est toutefois entière pour ʿAlī puisque Théophane expose la guerre 
civile qui éclata parmi les Arabes entre ceux du désert soutenant ʿAlī et ceux d’Égypte et de 
Syrie soutenant Muʿāwiya 103. Ce dernier n’est toutefois reconnu comme souverain qu’après le 
meurtre de ʿ Alī 104. Dans cette périodisation du pouvoir 105, Ibn al‑Zubayr apparaît en revanche 
comme un rebelle. Théophane soutient effectivement une continuité du pouvoir à l’intérieur 
de la famille umayyade. Yazīd 106, Marwān 107 et ʿ Abd al‑Malik 108 sont les souverains légitimes. 
Même si l’auteur note qu’Ibn al‑Zubayr a été reconnu par les Arabes de Médine 109, le prisme 
de la fitna est manifeste lorsqu’il soutient que ʿAbd al Malik soumit les rebelles en tuant 
ʿAbd Allāh b. al‑Zubayr et al‑Ḍaḥḥāk b. Qays 110.

Cette grille de lecture est quasiment similaire chez Agapius de Manbiǧ (m. 330/942 ?). 
Cette source reprend de fait la lecture induite par la plupart des sources historiographiques 
musulmanes qui excluent Ibn al‑Zubayr de la périodisation du pouvoir califal en le considérant 
comme l’homme de la fitna 111. Ce constat n’est en fait pas étonnant, de nombreux travaux ont 
en effet démontré que la césure entre sources musulmanes et sources « externes » est arbitraire. 
Les informations historiques circulaient de part et d’autre entre historiographes musulmans 
et non musulmans 112.

L’œuvre de Saʿīd b. al‑Baṭrīq (m. 328/940), aussi connu sous le nom d’Eutychius d’Alexandrie, 
mérite également quelques remarques. Élu patriarche melkite d’Alexandrie 113, il est à l’origine 
d’une histoire universelle, le Kitāb al‑Taʾrīḫ al‑maǧmuʿ ʿalā l‑taḥqīq wa‑l‑taṣdīq, parvenue à 
nous par le biais de deux recensions, celles d’Alexandrie et d’Antioche 114. Si la première est 
probablement bien d’Eutychius, la recension dite antiochienne est une œuvre plus étoffée 
produite entre le xie et le xive siècle par des auteurs melkites dont la postérité n’a pas gardé 
le nom 115. Cette source, qui n’apporte rien d’original en termes d’informations, s’appuie 
essentiellement sur des sources islamiques 116. La périodisation du pouvoir est comme suit : 

103.  Hoyland, 2011, p. 128.
104.  Hoyland, 2011, p. 147.
105.  Voir Borrut, 2014.
106.  Hoyland, 2011, p. 172.
107.  Hoyland, 2011, p. 175.
108.  Hoyland, 2011, p. 175. 
109.  Hoyland, 2011, p. 175.
110.  On notera une erreur ici puisque al-Ḍaḥḥāk b. Qays a été battu par les troupes de Marwān, le père de 
ʿAbd al-Malik. 
111.  On retrouve également la même lecture dans la chronique de Michel le Syrien (m. 1199) : le règne 
des trois premiers califes, la guerre civile entre ʿAlī et Mu’āwiya, le règne de celui-ci pendant vingt ans, le 
règne de Yazīd, la guerre civile après la mort de celui-ci, le califat de Marwān puis celui de ʿAbd al Malik. 
Michel le Syrien, Chronique II, livre XI, p. 469.
112.  Voir Borrut, 2009 ; Hoyland, 1997 ; Penn, 2015. 
113.  Hoyland, 1997, p. 442.
114.  Griffith, « Eutychius of Alexandria », EncIr, 2012, en ligne.
115.  Griffith, « Eutychius of Alexandria », EncIr, 2012, en ligne.
116.  Hoyland, 1997, p. 442 ; Griffith, « Eutychius of Alexandria », EncIr, 2012, en ligne.

hassan bouali 47

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la source évoque le califat d’Abū Bakr 117, ʿUmar 118, ʿUṯmān 119, ʿAlī 120, Muʿāwiya 121, Yazīd 122, 
Marwān 123 et ʿAbd al‑Malik 124. Saʿīd b. al‑Baṭrīq a sans doute eu recours à une source arabe 
favorable aux Umayyades. Il promeut une périodisation du pouvoir qui fait des Sufyānides, puis 
des Marwānides, les successeurs des premiers califes. Saʿīd b. al‑Baṭrīq assimile en revanche 
Ibn al-Zubayr à la fitna ; aucune place de choix ne lui est accordée dans la chronologie califale, 
il n’apparaît en aucun cas comme un calife et successeur du Prophète 125. Cette lecture a sans 
doute été favorisée par les sources mises à contribution par l’auteur, mais aussi par la rapide 
mainmise marwānide sur l’Égypte, dès les premières années de la seconde guerre civile.

La même grille de lecture est mobilisée par Bar Hebraeus (m. 1286), auteur d’une chronique 
écrite en arabe, le Taʾrīḫ muḫtasār al‑duwal. Tout en reconnaissant qu’Ibn al‑Zubayr imposa 
son autorité sur une partie importante de l’empire islamique 126, la lecture de Bar Hebraeus 
s’inscrit aussi dans le cadre d’une continuité du pouvoir califal au sein de la famille umayyade. 
Marwān et son fils ʿAbd al‑Malik sont les successeurs de Yazīd, et la bayʿa, vecteur de la 
légitimité du pouvoir, est la prérogative des gens du Šām 127. Dans ce schéma, le moment 
zubayride est synonyme de « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 128. De façon beaucoup plus explicite 
qu’Eutychius, Bar Hebraeus fait de cette fitna zubayride une personnification de la seconde 
guerre civile. Même si Bar Hebraeus ne cite malheureusement pas ses sources, le choix du 
vocabulaire révèle l’origine islamique du récit. Nous reconnaissons aussi la même délimitation 
dans le temps de cette fitna « qui a duré neuf ans ». Bar Hebraeus reprend donc un schéma 
chronographique déjà bien ancré dans l’historiographie islamique, comme cela est par exemple 
le cas dans le ḫabar d’al‑Madāʾinī convoqué par Ibn Abī Ḫayṯama 129.

117.  Eutychius, Annales VII, p. 9.
118.  Eutychius, Annales VII, p. 11.
119.  Eutychius, Annales VII, p. 27.
120.  Eutychius, Annales VII, p. 33.
121.  Eutychius, Annales VII, p. 33.
122.  Eutychius, Annales VII, p. 38.
123.  Eutychius, Annales VII, p. 39. 
124.  Eutychius, Annales VII, p. 39.
125.  Eutychius, Annales VII, p. 39. 
126.  Bar Hebraeus, Tārīḫ muḫtasār al-duwal, p. 191. 
127.  Bar Hebraeus évoque l’arrivée au pouvoir de Yazīd et ʿAbd al Malik. Bar Hebraeus, Tārīḫ muḫtasār 
al-duwal, p. 188 et 192.
128.  Bar Hebraeus, Tārīḫ muḫtasār al-duwal, p. 193. 
129.  Ibn Abī Ḫayṯama, Tārīḫ al-kabīr II, p. 64. Ce schéma apparaît aussi dans les traditions apocalyptiques, 
mais il apparaît plus logique de penser que Bar Hebraeus utilise un schéma chronographique plutôt qu’un 
lieu commun tiré d’une tradition apocalyptique. 

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »48

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.	 Les motifs narratifs d’une construction historiographique

3.1.	 La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » : le règne de l’avarice et de la cupidité

L’avarice d’Ibn al‑Zubayr est l’un des défauts les plus symptomatiques qu’on lui prête dans 
les sources historiographiques 130. Les anecdotes sont nombreuses et la plupart des notices qui 
lui sont dédiées intègrent ce trait de caractère. Dans une thèse inédite, Mohammed al‑Yamani 
a suggéré que le thème de la cupidité d’Ibn al‑Zubayr occupe une place de choix chez un auteur 
comme al‑Balāḏurī 131 :

Al-Hayṯam b. ʿ Adī a dit : Des bédouins vinrent pour l’assister. Il [Ibn al‑Zubayr] leur dit : Vos armes 
sont minables et vos propos sont futiles. Vous êtes des ennemis dans l’abondance 132 et des fardeaux 
dans la disette 133. Un bédouin vint le voir et lui dit : Assigne‑moi une pension (militaire). Il répondit : 
Engagez‑le. Ils l’engagèrent. Il lui dit : Paye‑moi ! Il lui dit : Combats d’abord. Il répondit : Malheur à 
moi, mon sang est au comptant et tes dirhams [seront versés] en différé ! Ceci, par Allāh, est hors de 
question. Il [le narrateur] ajouta : Il nomma al‑Ḥuṣayn b. al‑Ḥāriṯ b. Qays al‑Ǧuʿfī à Wādī al‑Qurā. 
Il s’y trouvait beaucoup de dattes relevant des aumônes légales. Il les partagea avec ceux qui se 
trouvaient avec lui. Il [Ibn al-Zubayr] lui avait écrit pour lui demander de les garder. Lorsqu’il vint 
à lui, il le frappa avec un fouet en disant : tu as mangé mes dattes et désobéi à mes ordres ! 134

Ce passage dévoile assez bien les ressorts narratifs utilisés par al‑Hayṯam b. ʿAdī (m. 206/821 ?) 
dans ce texte compilé par al-Balāḏurī. Ibn al‑Zubayr apparaît sous les traits d’un homme sans 
intelligence politique dans la mesure où il se montre méprisant à l’égard de bédouins venus 
l’assister dans sa lutte contre les Umayyades. Mais surtout, ce ḫabar dresse le portrait d’un 
homme avare qui refuse de leur payer la solde due à leur engagement dans le combat, engendrant 
en conséquence la perte d’éléments importants qui auraient pu aider le calife mecquois sur 
le plan militaire 135. Un second mouvement du texte explicite davantage cette avarice que ce 

130.  Al-Balāḏurī, dans la section consacrée à la famille d’al-Zubayr, note bien ce trait de caractère lorsqu’il 
expose la figure d’Ibn al-Zubayr. Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf IX, p. 448 : وكان بخيلا.
131.  El-Yamani, 2014, p. 229. 
132.  Abondance induite par la fertilité de la terre.
133.  Disette induite par le manque de pluie et le stress hydrique. 
134.   وقال الهْيَثْمَ بنْ عدي: وجاءه قوم من الأعراب لينصروه فقَاَلَ: إن سلاحكم لرث وإن حديثكم لغث وإنكم لأعداء فيِ الخصب عيال فيِ الجدب.
 وأتاه أعرابي فقَاَلَ له: افرض لي قاَلَ: أثبتوه فأثبتوه قاَلَ: أعطني، قاَلَ: قاتل أولاً فقَاَلَ: بأست هذا دمي نقد ودرهمك نسيئة، هذا واللهَّ ما لا يكون،

قال: وولىّ الحارث بن الحصين ابن الحارث بنْ قيس الجعفي وادي القرى وبها تمر كثير من تمر الصدقة ففرقه فيمن معه.
وكان كتب إليه أن يحتفظ به، فلما قدم عليه جعل يضربه بالدرةّ ويقول: أكلت تمري وعصيت أمري.

Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf V, p. 333.
135.  Si l’on pouvait aussi supposer que le refus d’Ibn al-Zubayr soit motivé par le fait qu’il se méfiait de 
payer en avance des mercenaires qui risquaient de partir sans combattre une fois la solde versée, l’usage de 
ce motif dans ce texte, qui évoque par ailleurs une autre anecdote, laisserait penser que cet exemple est bien 
mobilisé pour démontrer l’avarice du souverain mecquois. 

hassan bouali 49

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


texte prête au personnage dans le contexte de la seconde guerre civile. Ibn al‑Zubayr s’en 
prend plus précisément à son gouverneur de Wādī al‑Qurā après que celui‑ci a fait le choix de 
partager les dattes de ce riche terroir dont une grande partie était destinée aux aumônes légales. 
Le gouverneur d’Ibn al‑Zubayr est pourtant blâmé pour avoir pris cette initiative. Ce texte, par 
le biais d’un comique de situation, évoque la colère irrationnelle d’Ibn al‑Zubayr qui use du 
fouet contre le pauvre gouverneur. L’avarice du souverain mecquois apparaît d’autant plus grave 
qu’elle signale un accaparement des ressources destinées à satisfaire les besoins alimentaires 
des plus pauvres. D’autres récits confirment l’importance de ce motif chez al-Balāḏurī :

Al-Wāqidī a dit : Ibn Ǧuryaǧ m’a rapporté, d’après ʿ Aṭāʾ qui a dit : J’ai vu un groupe de gens parmi 
les compagnons d’Ibn al‑Zubayr manger de la viande de mule lors du siège d’Ibn al‑Zubayr 136. 

Al‑Wāqidī a dit dans sa relation : Le poulet a été vendu pour dix dirhams et les céréales pour 
vingt dirhams. Les maisons d’Ibn al‑Zubayr étaient pleines de froment, d’orge, de céréales 137 et de 
dattes 138.

Le premier passage insiste sur la famine qui accable les partisans d’Ibn al‑Zubayr, lesquels sont 
réduits à manger de la viande de bêtes de somme. Le second met l’accent sur le prix exorbitant du 
poulet et des céréales tout en signalant l’amoncellement de nombreuses ressources alimentaires 
indispensables déposées dans les greniers d’Ibn al‑Zubayr. Situés dans le chapitre qui relate 
le siège d’Ibn al‑Zubayr par al‑Ḥaǧǧāǧ et l’armée marwānide, ces deux textes d’al‑Wāqidī 
établissent un puissant contraste entre l’opulence d’Ibn al‑Zubayr, la famine touchant certains 
de ses soutiens, et l’inflation des prix. Même si nous pouvons supposer que l’inflation des 
produits de première nécessité et la famine soient crédibles dans le contexte du long siège de 
La Mecque 139, ces textes sont avant tout des constructions historiographiques qui déforment 
la réalité en présentant Ibn al‑Zubayr comme un homme cupide. Ce portrait moral est une 
antithèse de ce que doit être un sayyid et un souverain digne de ce nom : générosité, patience, 
sens de l’honneur et du partage, ce sont autant de qualités que ces textes ne reconnaissent pas 
à Ibn al‑Zubayr.

136.  ُبّيَرِْ يأكلون لحوم البراذين فيِ حصر ابن الزبير. وقَاَلَ الواقدي: حدََّثنَيِ ابنْ جريج عنَ عطاء قاَلَ: رأيت العباد من أصحاب ابنْ الز
Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VII, p. 120 ; voir aussi al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 370.
137.  Plutôt que de traduire par maïs, nous lui préférons le terme de céréales car la culture du maïs n’a été 
diffusée qu’après la « découverte » de l’Amérique par les Espagnols. Sur la question des cultures présentes 
en Arabie avant l’islam, voir Charbonnier, 2008. 
138.  ُبّيَرِْ لمملوءة قمحا وشعيرا وذرة وتمرا. وقَاَلَ الواقدي فيِ روايته: وبيعت الدجاجة بعشرة دراهم، ومد الذرة بعشرين درهما، وإن بيوت ابنْ الز
Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VII, p. 120, p. 121 ; voir aussi al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 370.
139.  Al-Fākihī propose un chapitre sur l’inflation des prix lors du siège de La Mecque et d’Ibn al-Zubayr 
par l’armée d’al-Ḥaǧǧāǧ. Al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 370-379.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »50

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.2.	 La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » : une décadence religieuse

Pour donner du sens à la « fitna d’Ibn al‑Zubayr », la tradition historiographique islamique 
inscrit le moment zubayride sous l’étendard de la décadence et de la déviance religieuses. Cette 
image dépréciative d’Ibn al‑Zubayr ne se limite d’ailleurs pas à son expérience politique à la 
fin du viie siècle. Certaines traditions l’inscrivent en effet dans la plus longue durée en tenant 
compte des événements de la première guerre civile. Ibn al‑Zubayr remplit en effet parfois la 
fonction de Deus ex machina dans la fitna qui opposa les Compagnons du Prophète après le 
meurtre du calife ʿUṯmān. Des traditions accusent par exemple le jeune Ibn al‑Zubayr d’avoir 
joué un rôle notable dans la participation de ʿĀiša bint Abī Bakr (m. 58/678) à la bataille du 
Chameau. Ces récits font ainsi d’Ibn al-Zubayr celui qui a influencé sa tante lorsque celle-ci 
aurait souhaité faire marche arrière, après avoir entendu les chiens d’al‑Ḥawʿāb aboyer, par 
peur d’une prophétie de Muḥammad qui aurait annoncé à ses épouses que les chiens de cette 
contrée aboieraient pour l’une d’elles. De manière implicite, ce rôle qu’on donne à Ibn al‑Zubayr 
contribue à véhiculer l’image d’un homme qui n’a pas tenu compte des injonctions prophétiques 
et coraniques, lesquelles ont pourtant exalté la sacralité des Umm al‑muʾminīn 140 et la nécessité 
pour elles de rester à l’écart du monde social et de ses intrigues. Dans la logique de ces textes 
historiographiques, en poussant sa tante à poursuivre son chemin, Ibn al‑Zubayr serait à 
l’origine de cette trahison de l’héritage prophétique qui insistait sur la nécessité de préserver les 
épouses de Muḥammad en établissant une distance sociale nette entre celles‑ci et les membres de 
la communauté des croyants. Cette accusation de trahison de l’héritage prophétique trouve, sans 
surprises, un prolongement beaucoup plus net dans des textes qui se focalisent sur le contexte 
de la seconde guerre civile. Ce ḫabar rapporté par al-Masʿūdī (m. 345/956) en témoigne :

ʿUmar b. Šabba al Numayrī a dit en s’appuyant sur l’autorité de Musawīr b. Ṣāʾib, qu’Ibn al‑Zubayr 
prêcha quarante fois sans prier pour le Prophète, et qu’il disait à ce propos : Rien ne m’empêche 
de prononcer cette prière que l’orgueil qu’en concevraient ces gens [les Hachémites] 141.

Ce récit est très instructif. Il donne effectivement un bon aperçu de quelques-uns des 
motifs narratifs de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » dans leur dimension polémique. Les prétentions 
d’Ibn al‑Zubayr à revendiquer et exercer le pouvoir à la fin du viie siècle étaient illégitimes. 
Son impiété et son bafouement de l’héritage prophétique, qui résultent de la crainte que les 
Hachémites en tirent une certaine satisfaction, en sont la preuve manifeste dans la logique 
de ce récit. L’expérience politique zubayride fut pourtant bien différente dans la mesure où 
Ibn al‑Zubayr accorda une place importante à la figure prophétique 142. La dimension apocryphe 

140.  Voir Coran XXXIII, 53 et Coran XXXIII, 32. Une autre version de cette prophétie de Muḥammad 
affirme que celui-ci a mis ʿĀiša en garde de ne pas être celle qui sera visée par les aboiements des chiens 
d’al-Ḥaw‘āb. Voir Abbott, 1973, p. 143-144 ; Spellberg, 1994, p. 122.
141.  Al-Masʿūdī, Les prairies d’or V, p. 184. Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf V, p. 373.
142.  Voir Madelung, 1981 ; Anthony, 2020, p. 93 ; Bouali, 2021, p. 378 par exemple.

hassan bouali 51

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et polémique de cette narration est donc incontestable. Les auteurs qui ont mis en circulation 
ces discours étaient sans doute au fait de cette réalité, mais dans le cadre de la lutte pour la 
légitimité à succéder au Prophète, même dans une perspective mémorielle, il fallait décrédibiliser 
l’image de ceux qui, comme Ibn al‑Zubayr, étaient considérés comme les ennemis des dignes 
et véritables héritiers de Muḥammad.

Dans un autre registre, de nombreuses traditions ont façonné cette idée d’une décadence 
religieuse en accusant Ibn al‑Zubayr d’avoir souillé l’espace sacré mecquois et d’avoir contribué 
au processus de désacralisation de la Kaʿba. Deux épisodes majeurs sont associés à cette 
profanation du ḥaram. Le premier est l’incendie du bayt mecquois lors du siège sufyānide 
de La Mecque en 64/683. Même si globalement la tradition rejette la responsabilité de cette 
catastrophe sur le général umayyade al‑Ḥuṣayn b. Numayr et ses hommes 143, d’autres textes 
accusent Ibn al‑Zubayr ou certains de ses soutiens d’en être la cause 144. Le second grief 
porté contre Ibn al‑Zubayr a trait à sa reconstruction de la Kaʿba 145 et plus largement à 
sa politique édilitaire 146 dans l’espace sacré mecquois. Le signe le plus manifeste de cette 
rhétorique anti‑zubayride de la souillure du ḥaram est l’insulte symbolique de mulḥid émise à 
l’encontre du calife mecquois. Il semblerait que les Umayyades marwānides soient à l’origine 
de la dissémination de ce discours dès la fin du viie siècle. Celui‑ci trouva par la suite un 
prolongement important dans nombre de relations historiographiques 147 :

Muḥammad b. Kunāsa m’a rapporté, d’après Isḥāq b. Saʿīd, d’après son père : ʿ Abd Allāh b. Umar 
partit à la rencontre de ʿAbd Allāh b. al-Zubayr et lui dit : Ô Ibn al‑Zubayr, prends garde de ne 
pas transgresser dans le ḥaram d’Allāh car j’ai entendu le Messager d’Allāh dire : un homme de 

143.  Al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 355 ; al-Azraqī, Aḫbār Makka, p. 294 et 297.
144.  Al-Azraqī, Aḫbār Makka, p. 290 ; Ibn Abī Šayba, Muṣannaf XXI, p. 84.
145.  Dans la plupart de ces traditions, c’est ʿAbd Allāh b. ʿAbbās qui critique l’action d’Ibn al-Zubayr. 
Voir par exemple al-Azraqī, Aḫbār Makka, p. 298. 
146.  Dans une tradition rapportée dans l’historiographie mecquoise, ʿAbd Allāh b. ʿAbbās, s’adressant à 
un proche d’Ibn al-Zubayr (ʿAbd Allāh b. Ṣafwān), fustige les prétentions du calife mecquois à se présenter 
comme l’héritier de la sunna du calife ʿUmar. Ibn al-Zubayr est accusé d’avoir pris de la distance avec 
une décision de ʿUmar en entreprenant la construction de maisons et de quṣūr-s à Quʿayqiʿān. Al-Azraqī, 
Aḫbār Makka, p. 753.
147.  Voir Madelung, 2013. Cette accusation d’avoir souillé l’espace sacré mecquois est beaucoup moins présente 
dans les Aḫbār Makka d’al-Azraqī (m. 251/865) qui contiennent un chapitre exaltant la sacralité du ḥaram 
et la gravité des péchés commis en son sein. Aucune tradition ne vient néanmoins explicitement faire le lien 
entre l’insulte de mulḥid et Ibn al-Zubayr en dehors d’une seule qui est d’ailleurs nuancée puisqu’elle fait dire à 
ʿAbd Allāh b. ʿAmr b. al-ʿĀṣ, en discussion avec Ibn al-Zubayr, qu’un homme du nom de ʿ Abd Allāh aurait sur 
ses épaules la moitié des péchés de la umma. Le récit se clôt par une réponse d’Ibn al-Zubayr qui identifie cet 
homme à ʿAbd Allāh b. ʿAmr b. al-ʿĀṣ. D’une certaine façon, ce récit est un contre-discours aux versions qui 
font d’Ibn al-Zubayr le mulḥid qui souille le ḥaram mecquois. Al-Azraqī, Aḫbār Makka, p. 697. Ce prisme de la 
défense de la mémoire d’Ibn al-Zubayr s’observe d’ailleurs dès l’ouverture du chapitre en question car le premier 
ḫabar associe le calife mecquois à la vénération du bayt et de l’espace sacré. Al-Azraqī, Aḫbār Makka, p. 687. 

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »52

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Qurayš va y transgresser. Si ses péchés devaient être pesés avec ceux des ṯaqalayn [les hommes et 
les ǧin], [la balance] pencherait de son côté. Prends garde de ne pas être celui‑là ! 148

La présence de ʿ Abd Allāh b. ʿUmar dans cette narration démontre qu’il remplit encore une 
fois un rôle symbolique qui vise à établir une forme d’altérité religieuse entre lui et Ibn al‑Zubayr. 
En mobilisant une parole prophétique dans le but d’avertir Ibn al‑Zubayr de ne pas être celui 
qui va profaner l’espace sacré et son sanctuaire, Ibn ʿUmar fait office d’avertisseur et apparaît 
sous les traits du fin disciple et héritier de Muḥammad, une qualité dont Ibn al‑Zubayr est 
en revanche dépossédé.

3.3.	 La fitna zubayride : la manifestation excessive et irrationnelle de la violence

Sur le plan narratif, la violence est un des motifs essentiels de la fitna zubayride. Nos 
sources sont en effet pleines d’anecdotes à ce propos. Nombreux sont les textes qui accusent 
par exemple Ibn al‑Zubayr d’avoir versé le sang dans l’espace sacré mecquois :

Tu dis à qui tu rencontres que tu es le Réfugié, et tu multiplies [pourtant] les exécutions entre le 
puits de Zamzam et le rukn 149.

Dans ce vers de poésie que nous trouvons dans plusieurs sources historiographiques, 
Ibn al‑Zubayr est accusé d’avoir multiplié les combats et les exécutions dans la zone proche du 
sanctuaire sacré mecquois. Dans le présent extrait, al‑Masʿūdī l’attribue au mawlā d’al‑Zubayr. 
Dans la version d’al‑Balāḏurī, ce dernier l’attribue en revanche au poète ʿ Abd Allāh b. al‑Zabīr 
al‑Asadī, qui aurait critiqué l’exécution du frère d’Ibn al‑Zubayr (ʿAmr b. al‑Zubayr) par 
celui‑ci 150 :

Vous avez bêtement tué votre frère avec le fouet. […] Tu dis à qui tu rencontres que tu es un 
Réfugié, et tu multiplies [pourtant] les exécutions entre Zamzam et le rukn 151.

148.  َادَ فيِ حرَمَِ اللهَِّ، ُبّيَرِْ، إِياَّكَ واَلْإِلْح ُبّيَرِْ فقَاَلَ: ياَ ابنَْ الز ِيهِ قاَلَ: أَتىَ عبَدُْ اللهَِّ بنُْ عمُرََ عبَدَْ اللهَِّ بنَْ الز َاسَةَ عنَْ إِسْحاَقَ بنِْ سَعيِدٍ عنَْ أَب  حدََّثنَاَ محُمَدَُّ بنُْ كنُ
فإَِنيِّ سمَعِتُْ رسَُولَ اللهَِّ صلى الله عليه وسلم يقَوُلُ: سَيلُحِْدُ فيِهِ رجَلٌُ منِْ قرُيَشٍْ لوَْ أَنَّ ذنُوُبهَُ توُزنَُ بذِنُوُبِ الثقَّلَيَنِْ لرَجََحتَْ علَيَهِْ فاَنظْرُْ لاَ تكَوُنهُُ.

Ibn Abī Šayba, Muṣannaf XVI, p. 127.
149.  Al-Masʿūdī, Les prairies d’or V, p. 174. Ibn Abī Šayba, Muṣannaf XVI, p. 127.
150.  ʿAmr b. al-Zubayr défendit la cause des Umayyades auxquels il était apparenté. Ibn Saʿd, 
Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VII, p. 184.
151.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf V, p. 329.

قتلتم أخاكم بالسياط سفاهة
 ]…[ وت�خبر من لاقيت أنك عائذ وتكثر قتلى بين زمزم والركن

hassan bouali 53

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Dans le cas de ʿAmr b. al‑Zubayr, cette critique visant Ibn al‑Zubayr, outre sa dimension 
fratricide, s’explique par le fait que selon de nombreuses sources, son frère ʿ Ubayda b. al‑Zubayr 
le mit sous sa protection (ğār) 152 après l’échec de l’expédition envoyée par le gouverneur de 
Médine afin de soumettre Ibn al‑Zubayr au pouvoir sufyānide 153. Ibn al‑Zubayr refusa toutefois 
d’entériner cette protection. ʿ Amr fut emprisonné tandis qu’Ibn al-Zubayr procéda à la mise en 
application de la loi du talion au bénéfice de ceux qui subirent la foudre de son frère à Médine. 

ʿAmr mourut par la suite des blessures infligées par les nombreux coups de fouet qu’il aurait 
reçus 154. Pis, sa dépouille subit un sort infamant, Ibn al‑Zubayr la fit en effet exposer sur un 
gibet 155. Dans le cas de nos deux extraits poétiques, même si on peut envisager qu’ils peuvent 
potentiellement garder des traces de critiques émises par des contemporains des événements, 
la condamnation de la violence présumée d’Ibn al‑Zubayr est en fait une réfutation explicite de 
ses prétentions à se présenter comme le « Réfugié » (ʿĀʾiḏ bi‑l‑bayt) de l’espace sacré mecquois. 
En prenant ce titre, Ibn al‑Zubayr véhicula en effet une propagande visant à affirmer qu’il 
était un protégé de Dieu avec lequel il avait noué une alliance 156. Si ces vers peuvent, comme 
nous l'avons suggéré dans les lignes précédentes, garder une trace de la façon dont certains 
contemporains de la seconde guerre civile ont pu percevoir ces événements, leur présence 
dans les corpus respectifs d’al‑Masʿūdī et al‑Balāḏurī contribue à véhiculer l’image d’une fitna 
zubayride synonyme de désordre sanglant et de désacralisation de l’espace mecquois. Comme 
en témoignent d’autres exemples, cette violence présumée d’Ibn al‑Zubayr dans ce contexte 
topographique mecquois a véritablement constitué un des lieux communs narratifs de sa fitna 
dans l’historiographie islamique.

Certains textes, pour assimiler le moment zubayride à une période caractérisée par la 
violence, accusent de plus Ibn al‑Zubayr d’avoir maltraité les Banū Hāšim, le clan du Prophète. 
Dans l’Histoire anonyme des Abbassides, Aḫbār al‑Dawla al‑ʿAbbāssiya 157, Ibn ʿAbbās et 
Muḥammad b. ʿAlī sont menacés d’être brûlés vifs par Ibn al‑Zubayr à cause de leur refus de 
lui faire allégeance pour le califat 158. Dans cette version, leur salut est dû au révolutionnaire 
proto-chiite al‑Muḫtār, qui aurait envoyé des hommes depuis sa base irakienne de Kūfa 159. 
Ce motif est omniprésent dans de nombreuses sources historiographiques. À titre d’exemple, 
l’historiographe al‑Yaʿqubī (m. 284/897) souligne qu’Ibn al‑Zubayr fit enfermer Ibn ʿAbbās, 
Muḥammad b. ʿAlī et vingt-quatre membres des Banū Hāšim dans une prison qui se trouvait 

152.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf V, p. 330.
153.  ʿAmr b. al-Zubayr dirigeait donc ce corps expéditionnaire envoyé par le gouverneur sufyānide.
154.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 481.
155.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf  V, p. 329 et 333 ; Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 480.
156.  Muṣʿab al-Zubayrī, Kitāb Nasab Qurayš, p. 239 ; al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf V, p. 320. Bouali, 2021, 
p. 133-135.
157.  Cette source est difficile à dater, mais comme le suggère Antoine Borrut, elle est probablement antérieure 
au xie siècle. Borrut, 2011, p. 95. L’ouvrage est sans doute contemporain d’al-Balāḏurī. Borrut, 2011, p. 96. 
Pour une discussion sur cette source, voir également Comerro, 2011.
158.  Aḫbār al-Dawla al-ʿAbbāssiya, p. 37. 
159.  Aḫbār al-Dawla al-ʿAbbāssiya, p. 37. 

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »54

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


près de Zamzam en jurant sur Dieu qu’il les brûlerait vifs s’ils refusaient de reconnaître son 
autorité califale. En réaction, Muḥammad b. al‑Ḥanafīya écrivit à al‑Muḫtār pour lui apprendre la 
situation tragique des Āl Rasūl 160, la famille sacrée du Prophète. Si le conflit entre Ibn al‑Zubayr et 
certains Hachémites tels qu’Ibn ʿAbbās et Muḥammad b. al‑Ḥanafīya est avéré d’un point de vue 
historique, ces récits les présentent toutefois par le biais d’un prisme déformant. En effet, le récit 
d’al‑Yaʿqubī comme le précédent des Aḫbār al‑Dawla al‑ʿAbbāssiya, en insistant sur ces détails et 
en usant du registre pathétique dans le but de dévoiler au grand jour les souffrances subies par les 
Hachémites, contribuent fortement à faire d’Ibn al‑Zubayr un homme cruel et sans merci qui a 
bafoué la sacralité des parents du Prophète 161 afin de satisfaire sa soif personnelle de pouvoir.

Le lien établi entre la fitna zubayride et la violence dont elle serait synonyme ne concerne 
néanmoins pas exclusivement Ibn al‑Zubayr. Dans certains cas, la fitna zubayride met aussi en 
accusation Muṣʿab b. al‑Zubayr (m. 71/691), le frère du souverain mecquois. Désigné gouverneur de 
l’Irak et missionné pour reprendre la cité-garnison de Kūfa prise aux Zubayrides par al‑Muḫtār 162, 
Muṣʿab se lança dans une vaste opération de reconquête de la cité-garnison iraquienne. Celle‑ci se 
concrétisa par une élimination brutale du révolté proto‑chiite et de son mouvement. Un épisode 
fameux a particulièrement fait l’objet d’une vive critique contre le gouverneur zubayride dans 
l’historiographie islamique. Après la mort d’al‑Muḫtār qui s’était retranché dans le palais du 
gouverneur de Kūfa après sa défaite à la bataille de Ḥarūrāʾ 163, un nombre important de ses 
plus fidèles partisans reçurent la garantie d’un amān de la part de Muṣʿab 164. Sous la pression 
des ašrāf‑s de Kūfa qui l’avaient accompagné dans sa guerre pour reprendre le contrôle de la 
cité-garnison, Muṣʿab se serait toutefois rétracté. Il fallait nécessairement venger le sang des 
morts tués sous les coups d’al‑Muḫtār et de sa faction 165. Les sources, dont certaines donnent le 
chiffre de six mille exécutés 166, ont contribué à façonner une image dépréciative de Muṣʿab en 
l’affublant d’être un bourreau 167. C’est le cas dans le présent extrait d'Ibn Abī Šayba :

Muḥammad b. Kunāsa m’a rapporté, Isḥāq b. Sāʿīd m’a rapporté, d’après son père qui a dit : 
Muṣʿab b. al‑Zubayr partit à la rencontre de ʿAbd Allāh b. ʿUmar alors qu’il circumambulait 
entre al‑Ṣafā et al‑Marwa. Il dit : Qui es-tu ? Il répondit : Ton neveu, Muṣʿab b. al‑Zubayr. 
Il répondit : le [gouverneur 168] de l’Iraq ? Il répondit : Oui. Je suis venu te voir à propos de gens 

160.  Al-Yaʿqubī, Tārīḫ II, p. 311-312. 
161.  Voir également al-Fākihī, Aḫbār Makka II, p. 380-382.
162.  Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al-kubrā VI, p. 493-494.
163.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VI, p. 436-438.
164.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-futūḥ V, p. 292 ; al-Ṭabarī, Tāriḫ al-Rusul wa al-Mulūk VI, p. 104.
165.  Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al-futūḥ V, p. 293 ; al-Yaʿqūbī, Tārīḫ II, p. 315. 
166.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf VI, p. 442.
167.  La tradition garde la trace de cette figure du bourreau. De nombreux textes affirment que Muṣʿab, 
lors de son arrivée à Baṣra, se donna le laqab d’al-Jazzār (le bourreau). Cette tradition est à l’évidence une 
construction historiographique sans aucun fondement historique. On peut ici suggérer que c’est une relecture 
de la trajectoire du gouverneur zubayride à l’aune du massacre des partisans d’al-Muḫtār. Al-Balāḏurī, 
Ansāb al ašrāf VII, p. 18.
168.  Nous faisons le choix de traduire par gouverneur, compte tenu du statut qui était celui de Muṣʿab.

hassan bouali 55

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


qui ont désobéi, versé le sang et collecté (illégalement) les ressources. Ils furent combattus et furent 
vaincus. Ils entrèrent dans un qaṣr et s’y retranchèrent, puis ils demandèrent l’amān. On le leur 
accorda, puis ils furent tués. Il lui dit : Combien étaient‑ils ? Il répondit : cinq mille. Ibn ʿUmar se 
mit à glorifier Dieu [à l’écoute] de cela. Il dit : Par Allāh fils d’al‑Zubayr, si un homme atteignait 
le bétail d’al‑Zubayr et qu’il en égorgeait cinq mille dans la matinée, le verrais-tu comme quelqu’un 
d’excessif ? Il répondit : Oui. Il rétorqua : Tu verrais cela comme un excès pour des animaux qui 
ne savent pas qui est Allāh et tu le rends licite pour ceux qui l’ont exalté 169 [au moins] un jour ! ? 170

Cette accusation proférée à l’encontre du Zubayride a trouvé un prolongement particulièrement 
puissant sur le plan symbolique ainsi que l’atteste cette tradition.

Ce texte met en scène un vif échange entre Muṣʿab et Ibn ʿUmar. Le Zubayride semble 
chercher la caution du fils du second calife à propos du massacre des partisans d’al‑Muḫtār. 
Tous les détails narrés par Muṣʿab, faussement implicites, sont en effet liés aux événements 
qui ont conduit à cette violence politique orchestrée à Kūfa dont nous avons brièvement 
esquissé les grandes lignes dans la page précédente. En apprenant que le massacre a engendré 
la mort de cinq mille personnes, Ibn ʿUmar réagit avec véhémence. La comparaison avec le 
massacre du bétail d’al‑Zubayr dévoile au grand jour l’hypocrisie de Muṣʿab en particulier et 
des Zubayrides en général. En effet, tout en considérant inacceptable qu’on puisse sans raison 
massacrer cinq mille bêtes, Muṣʿab n’a pas pour autant appliqué ce principe à des hommes et 
des femmes. Cette narration accuse en somme les Zubayrides d’avoir déshumanisé les pauvres 
victimes à qui une garantie de la vie sauve avait pourtant été promise. Dans le contexte de ce 
texte, cette accusation apparaît d’autant plus grave qu’Ibn ʿUmar les considère comme des 
croyants. Ce texte est bien évidemment apocryphe et participe avant tout d’une construction 
historiographique. Pourtant nous ne devons pas minimiser son importance ; il doit être envisagé 
à l’aune de la fonction symbolique qu’Ibn ʿUmar occupe dans de nombreux hadiṯ‑s qui accusent 
Ibn al‑Zubayr de s’être engagé dans la fitna et d’avoir été coupable de la mort de nombreux 
musulmans. En outre, la présence de ce texte dans une source proto‑sunnite telle que le 
Muṣannaf d’Ibn Abī Šayba démontre à bien des égards que le massacre des partisans « chiites » 
d’al‑Muḫtār, qui ne bénéficie par ailleurs pas d’une image favorable dans l’historiographie 
islamique, a été mobilisé pour illustrer la violence jugée irrationnelle et excessive mise en œuvre 
par les Zubayrides 171 à la fin du viie siècle.

169.  En prononçant la formule lā ilāha illā llāh.
170.  فاَ واَلمْرَوْةَِ فقَاَلَ: ُبّيَرِْ عبَدَْ اللهَِّ بنَْ عمُرََ وهَوَُ يطَوُفُ بيَنَْ الصَّ ِيهِ قاَلَ: أَتىَ مصُْعبَُ بنُْ الز َاسَةَ قاَلَ: حدََّثنَاَ إِسْحاَقُ بنُْ سَعيِدٍ عنَْ أَب  حدََّثنَاَ محُمَدَُّ بنُْ كنُ
ُبّيَرِْ، قاَلَ: »صَاحِبُ العْرِاَقِ؟«، قاَلَ: نعَمَْ، جِئتْكَُ لأَِسْأَلكََ عنَْ قوَمٍْ خلَعَوُا الطَّاعةََ وسََفكَوُا الدمِّاَءَ وجََبواَ  »منَْ أَنتَْ؟«، فقَاَلَ: ابنُْ أُخْتكَِ مصُْعبَُ بنُْ الز
نوُا فيِهِ ثمَُّ سَأَلوُا الْأَماَنَ فأَُعْطوُهُ ثمَُّ قتُلِوُا؛ قاَلَ: »وكَمَِ العْدَِّة؟ُ« قاَلَ: خمَسْةَُ آلاَفٍ، قاَلَ: فسَبَحََّ ابنُْ عمُرََ عنِدَْ  الْأَمْواَلَ فقَوُتلِوُا فغَلُبِوُا فدَخَلَوُا قصَرْاً فتَحََصَّ
ُبّيَرِْ، لوَْ أَنَّ رجَلُاً أَتىَ ماَشِيةًَ للِزبُّيَرِْ فذَبََحَ منِْهاَ فيِ غدَاَةٍ خمَسْةََ آلاَفٍ أَكُنتَْ ترَاَهُ مسُرْفِاً؟« قاَلَ: نعَمَْ، قاَلَ: »فتَرَاَهُ إِسرْاَفاً فيِ  ذلَكَِ وقَاَلَ: »واَللهَِّ ياَ ابنَْ الز

بهَاَئِمَ لاَ تدَْريِ ماَ اللهَُّ، وتَسَْتحَِلهُُّ ممِنَّْ هلَلََّ اللهََّ يوَمْاً واَحِداً؟
Ibn Abī Šayba, Muṣannaf XVI, p. 125-126.
171.  Même s’il était marié avec la sœur d’al-Muḫtār, la présence d’Ibn ʿUmar, figure sunnite par excellence, 
est tout aussi surprenante dans le contexte de ce récit qui condamne la violence politique zubayride contre les 

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »56

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


4.	 Conclusion

À la lumière de cette enquête, on ne peut que constater l’importance de la « fitna 
d’Ibn al‑Zubayr » dans les sources écrites. Sa présence est particulièrement à l’œuvre dans 
le hadiṯ, mais également dans les sources historiographiques musulmanes et non musulmanes. 
Cette fitna zubayride, qui se donne d’abord à lire comme une catégorie discursive, est 
largement une construction historiographique. Ce prisme correspond en effet à une 
personnification de la seconde guerre civile qui rend Ibn al‑Zubayr responsable de tous ses maux. 
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr » est une négation de l’expérience politique zubayride qui jette 
l’opprobre sur les prétentions qu’Ibn al-Zubayr avait de diriger la communauté des croyants 
à la fin du viie siècle. Ibn al‑Zubayr n’était rien d’autre qu’un rebelle, en aucun cas un digne 
successeur du Prophète et des premiers califes. La fitna zubayride était en somme une pure 
utopie politique, une tromperie et une usurpation de l’institution califale. Une analyse plus 
serrée des textes historiographiques permet en outre de mieux cerner les motifs à partir desquels 
cette fitna zubayride est construite dans les sources narratives. Ces textes établissent le procès 
mémoriel d’Ibn al‑Zubayr en esquissant un portrait moral très dépréciatif, loin de la figure du 
souverain idéal. Le moment zubayride, selon ces traditions, fut synonyme d’avarice, de cupidité 
et d’arbitraire. Il incarne la manifestation du désordre sanglant de la fitna contre laquelle le 
Prophète de l’islam aurait mis en garde. Ces motifs, tout en puisant potentiellement dans des 
critiques qui auraient pu être émises à l’encontre d’Ibn al‑Zubayr ou dans des faits historiques 
établis, sont avant tout des prismes déformants qui jettent la brume sur ce qu’a réellement été 
l’expérience zubayride à la fin du viie siècle, dans le contexte de la seconde guerre civile. Des 
sources orientales antérieures aux sources historiographiques musulmanes bousculent d’ailleurs 
le prisme de la fitna zubayride. Ainsi, Jean bar Penkayê, auteur syriaque contemporain des 
événements de la seconde guerre civile, met l’accent sur la rhétorique piétiste d’Ibn al‑Zubayr 
accusant les Umayyades et leurs partisans d’être des « transgresseurs de la loi » 172. Dans ce texte 
syriaque de la fin du viie siècle, il n’y a donc aucune allusion à la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » 173.

La polyphonie des sources historiographiques musulmanes permet aussi de bousculer cette 
représentation des faits. D’autres récits confirment en effet que le prisme de la décadence religieuse 
n’a rien à voir avec la réalité. Ibn al‑Zubayr fit au contraire la promotion d’une rhétorique 
piétiste et construisit sa légitimité en se présentant comme l’héritier des premiers califes 

partisans d’un mouvement, qui d’une part défendait la prééminence des Ahl al-Bayt, d’autre part considérait 
Muḥammad b. al-Ḥanafīya comme le Mahdī.
172.  Jean Bar Penkayé, Le Livre des principes : histoire du monde temporel in Mingana, 1908, p. 182-183 ; Brock, 
1987, p. 64 ; Shoemaker, 2021, p. 189. 
173.  Quelques décennies plus tard, l’auteur de la Chronique arabo-byzantine de 741 qualifie Ibn al-Zubayr 
de « roi des Arabes », même une fois décapité et vaincu. Autre point important, dans cette source, ʿAlī est 
exclu de la liste des souverains qui ont régné après le Prophète. Pour une traduction du texte, voir Hoyland, 
1997, p. 621-622. Pour une analyse récente, voir Bouali, 2021, p. 263-265. 

hassan bouali 57

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et du Prophète174. Par ailleurs, Ibn al‑Zubayr bénéficia aussi du fait que des clercs éminents 
de sa famille véhiculèrent des traditions louant leur parent175, dans le but de contrecarrer les 
récits qui lui étaient défavorables176.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

EncIr = Encyclopaedia Iranica, Encyclopaedia Iranica 
Foundation, New York, en ligne, 1996-

              Griffith, Sydney H., « Eutychius 
of Alexandria », EncIr, 2012, en ligne :  
https://www.iranicaonline.org/articles/
eutychius

Kazimirski, Albert, Dictionnaire arabe-français 
[rééd. al‑Bouraq], Beyrouth, 1860.

	 Sources anciennes

ʿAbd al-Razzāq al-Sanʿanī, al‑Muṣannaf, Ḥabīb 
b. ʿAbd al‑Rahmān al‑ʿAzmī (éd.), Beyrouth, 
1970.

Aḫbār al-Dawla al‑ʿAbbāsiyya, Abd al‑ʿAzīz al‑Durī, 
ʿAbd al‑Ǧabbār al‑Muṭṭalibī (éd.), Dār 
al‑Ṭalīʿa, Beyrouth, 1997.

al-Azraqī, Aḫbār Makka, ʿAbd al‑Malik b. ʿAbd Allāh 
b. Duhayš (éd.), Maktabat al‑Asadī, 
La Mecque, 2003.

al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf, Suhayl Zakkār, 
Ryād Zirikli (éd.), Dār al‑Fikr, Beyrouth, 1996.

Bar Hebraeus, Tārīḥ muḥtasār al‑duwal, 
Anṭūn Ṣāliḥānī (éd.), al‑Maṭbaʿah 
al‑Kāthūlīkīyah lil‑Ābāʾ al‑Yasūʿīyīn fī Bīrūt, 
Beyrouth, 1890.

al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ, Dār Ibn Kaṯīr, Damas, Beyrouth, 
1987.

al-Buḫārī, al‑Tāriḫ al‑Saġīr, 
Maḥmūd Ibrāhīm Zāyid (éd.), Dār al‑Maʿārif, 
Beyrouth, 1986.

al-Fākihī, Aḫbār Makka, ʿAbd al‑Malik b. ʿAbd Allāh 
b. Duhayš (éd.), Dār Ḫiḍr, Beyrouth, 1994.

Eutychius d’Alexandrie, Annales, Berity : 
E Typographeo Catholico, Paris, 1906.

Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Tāriḫ, Akram Diyāʾ al‑ʿUmarī (éd.), 
Maṭbaʿat al‑Ādāb, al‑Naǧaf, 1967.

Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Kitāb al‑ṭabaqāt, Maṭābiʿ Wizārat 
al‑Ṯaqāfah wa‑al‑Siyāḥah wa‑al‑Iršād 
al‑Qawmī, Damas, 1966.

Ibn Abī Ḫayṯama, al‑Tāriḫ al‑kabīr, 
Ṣalāḥ ibn Fatḥī Halal (éd.), al‑Fārūq 
al‑Ḥadīṯah, Le Caire, 2004.

Ibn Abī Šayba, Muṣannaf, Muḥammad ʿAwāma (éd.), 
Dār Qurṭuba, Beyrouth, 2006.

Ibn Aʿṯam al-Kūfī, Kitāb al‑futūḥ, ʿAlī Šīrī (éd.), 
Dār al‑Aḍwāʾ, Beyrouth, 1991.

Ibn Ḥabīb, Kitāb al‑Muḥabbar, Dāʿirat al‑Maʿārif 
al‑ʿUṯmānīyya, Hayder Abad Dakan, 1942.

Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al‑kubrā, 
ʿA. M. ʿUmar (éd.), Maktaba al‑Ḫānǧī, 
Le Caire, 2001.

al-Masʿūdī, Les prairies d’or, 5 vol., Charles Barbier 
de Meynard, Pavet de Courteille (trad.), 
Charles Pellat (éd.), Société asiatique, t. 5, 
Paris, 1869.

174.  Al-Balāḏurī, Ansāb al ašrāf V, p. 373 ; Ibn Aʿṯam  al-Kūfī, Kitāb al-futūḥ V, p. 294 ; Hoyland, 1997, 
p. 332-333 ; Shaddel, 2017 ; Bouali, 2021.
175.  Voir Al-Zubayr b. Bakkār, al-Aḫbār al-Muwaffaqīyāt, p. 401.
176.  Voir Campbell, 2003 ; Görke, Schoeler, 2008 ; Scheiner, 2012, p. 441, Bouali, 2021, p. 73.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »58

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Michel le Syrien, Chronique, 
Jean‑Baptiste Chabot (trad.), 
Ernest Leroux éditeur, Paris, 1899‑1910.

Muṣʿab b. ʿAbd Allāh al‑Zubayrī, Kitāb Nasab Qurayš, 
Évariste Lévi‑Provençal (éd.), Dār al‑Maʿārif, 
Le Caire, 1953.

Muslim, Ṣaḥīḥ, Bayt al‑Afkār al‑Duwaliyya li‑l‑Našr 
wa‑l‑Tawzīʿ, Ryad, 1998.

Nuʿaym b. Ḥammād, Kitāb al‑fitan, Samīr b. Amīn 
al-Zahīrī (éd.), Maktabat al‑Tawḥīd, Le Caire, 
1991.

al-Ṭabarī, Tāriḫ al‑Rusul wa al‑Mulūk, 
Muḥammad Abū al‑Faḍl Ibrāhīm (éd.), 
Dār al‑Maʿārif, Le Caire, 1960‑1969.

Théophile d’Édesse, Theophilus of Edessa’s 
Chronicle and the Circulation of Historical 
Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, 
Robert Hoyland (trad.), Liverpool University 
Press, Liverpool, 2011.

al-Yaʿqūbī, Tāriḫ, II, M. Th. Houtsma (éd.), Leyde, 
Brill, 1883.

al-Zubayr b. Bakkār, al‑Aḫbār al‑Muwaffaqīyāt, 
Sāmī Makkī al‑ʿĀnī (éd.), Dār ʿĀlam al‑Kutub, 
Beyrouth, 1996.

	 Études

Abbott, Nabia, Aiša, the Beloved of Mohammed, 
Arno Press, New York, 1973 (1re éd. 1942).

Afsaruddin, Asma, Excellence and Precedence: Medieval 
Islamic Discourse on Legitimate Leadership, Brill, 
Leyde, 2002.

Andersson, Tobias, Early Sunnī Historiography: 
A Study of the Tāriḫ of Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Brill, 
Leyde, Boston, 2018.

Andersson, Tobias, « Early Sunnī Historiography: 
A Study of the Tāriḫ of Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ », 
Ph. D Dissertation, University of Edinburgh, 
Édimbourg, 2016. (éd. Brill, Leyde, 2018).

Anthony, Sean W., Crucifixion and Death as Spectacle: 
Umayyad Crucifixion in its Late Antique 
Context, AOS 96, American Oriental Society, 
New Haven (Conn.), 2014.

Anthony, Sean W., Muḥammad and the Empire 
of Faith. The Making of the Prophet of Islam, 
University of California Press, Oakland, 2020.

Borrut, Antoine, « La circulation de l’information 
historique entre les sources arabo‑musulmanes 
et syriaques : l’exemple d’Élie de Nisibe 
et ses sources », in Muriel Debié (éd.), 
L’historiographie syriaque, Geuthner, Paris, 
2009, p. 137-159.

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir : l’espace 
syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers 
Abbassides, v. 72‑193/692‑809, Brill, Leyde, 2011.

Borrut, Antoine, « Vanishing Syria: Periodization and 
Power in Early Islam », Der Islam 91, 1, 2014, 
p. 37‑68.

Bouali, Hassan, « De la révolte au califat zubayride. 
Histoire d’une expérience politique dans 
les débuts de l’islam », thèse de doctorat, 
Université Paris‑Nanterre, Nanterre, 2021.

Brock, Sebastian P., « North Mesopotamia 
in the Late Seventh Century: Book XV 
of John Bar Penkaye’s Riš Melle », JSAI 9, 1987, 
p. 51‑75.

Brown, Jonathan, The Canonization of al‑Buḫārī and 
Muslim: the Formation and Function of the 
Sunnī ḥadīth Canon, Brill, Leyde, Boston, 2007.

Campbell, Sandra S., « Telling Memories. 
The Zubayrids in Islamic History », Ph. D, 
University of California, Los Angeles, 2003.

Casanova, Paul, Muḥammad et la fin du monde : 
étude critique sur l’islam primitif, Librairie 
Paul Geuthner, Paris, 1911.

Charbonnier, Julien, « L’agriculture en Arabie du 
Sud avant l’Islam. Une reconstitution des 
paysages et des systèmes de culture antiques », 
Arabian Humanities 15, 2008, p. 1‑28.

Comerro, Viviane, « La figure historique 
d’Ibn ʿAbbās », REMMM 129, 2011, p. 125‑137.

Conrad, Lawrence I., « Ibn Aʿṯam and his History », 
al‑ʿUṣūr al‑Wusṭā 23, 2015, p. 87‑125.

Cook, David, Studies in Muslim Apocalyptic, SLAEI 21, 
Darwin Press, Princeton (N.J.), 2002.

Djaït, Hichem, La Grande Discorde. Religion et politique 
dans l’islam des origines, Folio Histoire, 
Gallimard, Paris, 1989.

Donner, Fred M., Narratives of Islamic Origins. 
The Beginnings of Historical Writing, 
The Darwin Press, Princeton (N.J.), 1998.

El-Hibri, Tayeb, Parable and Politics in 
Early Islamic History: The Rašidūn Caliphs, 
Columbia University Press, New York, 2010.

El Yamani, Mohamed Saad Eddine, « al‑Ḥaǧǧāǧ 
b. Yūsuf al‑Ṯaqafī : entre histoire et 
littérature », thèse de doctorat, Inalco, Paris, 
2014.

hassan bouali 59

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Görke, Andreas, Schoeler, Gregor, Die ältesten 
Berichte über das Leben Muhammads. 
Das Korpus ʿUrwa ibn az‑Zubair, Darwin Press, 
Princeton (N.J.), 2008.

Hawting, Gerald, The First Dynasty of Islam: 
The Umayyad Caliphate. A.D. 661–750, 
Southern Illinois University Press, Carbondale, 
1986.

Hawting, Gerald, « “A Plaything for Kings” 
ʿĀʾiša’s Ḥadīṯ, Ibn al‑Zubayr, and 
Rebuilding the Kaʿba », in Majid Daneshgar, 
Walid Saleh (éd.), Islamic Studies Today: 
Essay in Honor of Andrew Rippin, Brill, Leyde, 
Boston, 2016, p. 1‑21.

Hoyland, Robert G., Seeing Islam as Others Saw It: 
Survey and Evaluation of Christian, Jewish and 
Zoroastrian Writings on Early Islam, SLAEI 13, 
Darwin Press, Princeton (N.J.), 1997.

Juynboll, Gautier H.A., « The Date of the 
Great Fitna », Arabica 20, 1973, p. 142‑159.

Juynboll, Gautier H.A., Muslim Tradition: Studies 
in Chronology, Provenance, and Authorship 
of Early ḥadīth, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1983.

Kennedy, Hugh (dir.), al‑Ṭabarī: A Medieval 
Muslim Historian and his Work, SLAEI 15, 
Darwin Press, Princeton (N.J.), 2008.

Madelung, Wilferd, « ʿ Abd Allāh b. al‑Zubayr and 
the Mahdī », JNES 40, 4 (Arabic and Islamic 
Studies in Honor of Nabia Abbott: Part Two), 
1981, p. 291‑305.

Madelung, Wilferd, The Succession to Muḥammad. 
A Study of the Early Caliphate, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2001 
(1re éd. 1997).

Madelung, Wilferd, « ʿ Abd Allāh ibn al‑Zubayr 
the mulḥid », in Wilferd Madelung, 
Studies in Medieval Muslim Thought and 
History, Ashgate, Farnham, 2013, p. 301‑308.

Micheau, Françoise, Les débuts de l’Islam. Jalons pour 
une nouvelle histoire, Téraèdre, Paris, 2012.

Mingana, Alphonse, Sources Syriaques, Harrassowitz, 
Leipzig, 1908.

Palmer, Andrew, The Seventh Century 
in The West‑Syrian Chronicles, 
Liverpool University Press, Liverpool, 1993.

Penn, Michaël P., Envisioning Islam. Syriac 
Christians and the Early Muslim, University 
of Pennsylvania Press, Philadelphie, 2015.

Robinson, Chase F., ʿAbd al‑Malik, Oneworld 
Publications, Oxford, 2012 (1re éd. 2005).

Rotter, Gernot, Die Umayyaden und der 
zweite Bürgerkrieg: 680–692, Deutsche 
Morgenländische Gesellschaft, Wiesbaden, 
1982.

Ryan J. Lynch, « Sons of the Muhāğirūn: 
Some Comments on Ibn al‑Zubayr and 
Legitimizing Power in Seventh‑Century 
Islamic History », in Alessandro Gnasso et al., 
The Long Seventh Century: Continuity 
and Discontinuity in an Age of Transition, 
Peter Lang, New York, 2015, p. 251‑267.

Scheiner, Jan, Recension de Görke, Andreas, Schoeler, 
Gregor, Die ältesten Berichte uber das Leben 
Muhammads. Das Korpus ʿUrwa ibn az‑Zubair, 
JSAI 39, 2012, p. 437‑442.

Shaddel, Mehdy, « ʿ Abd Allāh b. al‑Zubayr and 
the Mahdī: between Propaganda Historical 
Memory in the Second Civil War », BSOS 80, 1, 
2017, p. 1‑19.

Shoemaker, Stephen J., The Apocalypse of Empire. 
Imperial Eschatology in Late Antiquity and 
Early Islam, University of Pennsylvania Press, 
Philadelphie, 2018.

Shoemaker, Stephen J., A Prophet Has Appeared. 
The Rise of Islam through Christian and 
Jewish eyes. A Sourcebook, University 
of California Press, Oakland, 2021.

Spellberg, Denise A., Politics, Gender and the Islamic 
Past: The Legacy of ʿĀiša bint Abī Bakr, 
Columbia University Press, New York, 1994.

Tayob, Abdulkader, « Ṭabarī on the Companions 
of the Prophet: Moral and Political Contours 
in Islamic Historical Writing », JAOS 119, 1999, 
p. 203‑210.

Walker, John, A Catalogue of the Arab-Sassanian Coins 
(Umaiyad Governors in the East, Arab‑ephtalites, 

ʿAbbāssid Governors in Ṭabarīstan and Bukharā), 
British Museum, Londres, 1967 (1re éd. 1941).

Wensinck Arent J., Concordances et indices 
de la tradition musulmane, t. 5, Brill, Leyde, 1965.

Wurtzel, Carl, Hoyland, Robert G., Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ’s 
History on the Umayyad Dynasty (660–750), 
Liverpool University Press, Liverpool, 2015.

l a «  f itna  d ’ ibn al ‑zubayr »60

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 33-60    Hassan Bouali
La « fitna d’Ibn al‑Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

