MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 56 (2022), p. 33-60
Hassan Bouali

La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’'une construction historiographique
dans les sources narratives

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI*

La «fitna d’Ibn al-Zubayr »

Les modalités d'une construction historiographique
dans les sources narratives

+ RESUME

Cet article vise 4 mieux cerner les modalités d'une construction historiographique, celle
de la « fitna d'Ibn al-Zubayr ». La premiére partie établit un état des lieux de cette catégorie
discursive dans des sources diverses. La seconde partie de I'étude porte son attention sur
quelques motifs historiographiques de la « fitna d'Tbn al-Zubayr » tels que l'avarice, la décadence
religieuse et la violence.

Mots-clés: Ibn al-Zubayr, fitna, badit, historiographie islamique, sources non musulmanes,
avarice, décadence religieuse, violence

+ ABSTRACT

The “fitna of Ibn al-Zubayr”. Modalities of a Historiographical Construction

in Narrative Sources

This article aims at a better understanding of the modalities of a historiographical
construction, that of the “fitna of Ibn al-Zubayr”. The first part draws up a situational analysis
of this discursive categorization in several sources. The second part of the study focuses on
some historiographical topics such as avarice, religious decadence and violence.

Keywords: Ibn al-Zubayr, fitna, badit, Islamic historiography, non-Muslim sources, avarice,
religious decadence, violence

* Hassan Bouali, MéMo, CEFREPA, CNRS, hassan-2007@hotmail.fr

) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 56 — 2022
Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali

La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

asde
Bl polall 3 2 SU1 el b ) o ay
PN B 2t ) o) ) B L sl el e gl ) LT Vs o
de epall B JU Vs e Sl o) Wl degme pabas 3 gladl Cadoadl s 3 sl Sl
wally Byl Jl e e ol amn )by 2V )

R TR cg)&.ﬂ\;ﬂc yalas cg)&»\; éﬂ: Cude (A cjgj\ o) aslae oK

1. Introduction

La fin du vir® siécle fut marquée par une violente et longue guerre civile' qui opposa
principalement ‘Abd Allah b. al-Zubayr et les Umayyades®. De nombreux documents
historiographiques? et surtout la numismatique* démontrent qu'Ibn al-Zubayr s'imposa comme
un véritable souverain (r. 64-73/683-692) qui étendit son pouvoir sur une large partie de l'empire
tandis que le pouvoir des Umayyades était restreint au Sam et 3 ' Egypte®. L'effondrement du
pouvoir zubayride en 73/692 marqua toutefois la mise en place d'une politique systématique de
destruction symbolique de l'autorité califale et impériale d'Ibn al- Zubayr par les Marwanides.
Ce processus se manifesta d'abord par l'exposition sur un gibet de la dépouille du calife vaincu
qui régnait depuis La Mecque®. Cet «éclat des supplices » contribua a forger, immédiatement
apres la fin de la seconde guerre civile, I'idée qu'Ibn al-Zubayr était un rebelle politique qui
avait illégitimement confisqué le pouvoir que Dieu avait confié aux Umayyades. Ibn al-Zubayr,
selon la rhétorique marwanide, était un ennemi de Dieu voué 4 la punition eschatologique de
l'enfer?. Dans cette logique, les autorités umayyades mirent en place des malédictions officielles®

1. Sur les premiéres guerres civiles, voir Rotter, 1982; Djait, 1989 ; Madelung, 2001.

2. Voir Hawting, 1986, p. 46-57.

3. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra VI, p. 487.

4. Walker, 1967, p. 33.

5. Voir Robinson, 2012, p. 31-48.

6. IbnSa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra V, p. 513; Ibn Abi Sayba, Musannaf XVI, p. 122; Anthony, 2014, p. 41.
7. Al-Baladuri, Ansab al asraf VII, p. 134.

8. Al-Baladuri, Ansab al asraf VII, p. 383; Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra VIII, p. 232-233.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

et s'accaparérent l'espace sacré mecquois en effagant le paysage califal zubayride matérialisé
dans la reconstruction du sanctuaire de la Ka‘ba®.

Les conséquences de cette intense propagande trouvérent un prolongement important dans
les sources A travers la mobilisation d'une expression lourde de sens : la « fitna d'Ibn al-Zubayr ».
Celle-ci ne peut se comprendre qu'en l'inscrivant dans le cadre plus large du motif
historiographique de la fitna et de ses polémiques mémorielles™ qui occupent une place
notable dans I'historiographie islamique™. Sile terme générique de fitna intégre des événements
et des acteurs divers allant du meurtre du troisiéme calife A la bataille du Chameau (35/656),
I'opposition de Mu‘awiya a “Ali et la bataille de Siffin (37/657), le conflit ayant opposé “Ali
aux harigites, I'assassinat du premier par les seconds en 41/661, la révolte de Hugr b. ‘Adj,
le refus par certains groupes de reconnaitre Yazid (r. 60-64/680-683) comme successeur
de Mu‘awiya, la mort d'al-Husayn 4 Karbala’ en 61/80 et bien d'autres faits encore, on est
frappé par le traitement presque singulier réservé a Ibn al-Zubayr™. Aucune véritable étude
n'a cependant été menée sur cette question, méme si quelques chercheurs tels que Gautier
H.A. Juynboll® et David Cook n'ont pas manqué de s’y intéresser'#. Le premier a démontré que
la théorie de Schacht selon laquelle la fin de I'dge d'or de la premiére communauté et le début
de la « grande fitna » dateraient de la mort du calife umayyade al-Walid b. Yazid en 126/744 ",
n'est pas tenable. Juynboll a par ailleurs souligné que si le terme de fitna n'est pas absent pour
désigner les événements qui ont suivi la mort du calife ‘Utman, il est toutefois davantage utilisé
pour qualifier la révolte de ‘Abd Allah b. al-Zubayr. La catégorie de « fitna al-kubra » utilisée
dans des traditions anciennes du début du vii1° siécle désignerait en fait le conflit qui opposa
Ibn al-Zubayr et les Umayyades 4 la fin du vi1° siécle’®, et non la premiére fitna.

L'objectif de cet article est donc d'étudier minutieusement la «fitna d'Ibn al-Zubayr »
en scrutant ses traces et en prétant attention aux enjeux mémoriels qui lui sont liés. Notre
enquéte se penchera d'abord sur I'omniprésence de cette catégorie discursive dans les sources
narratives. Il conviendra par ailleurs de dégager quelques-uns de ses motifs narratifs les plus

emblématiques.

9. Sur cette reconstruction zubayride du sanctuaire mecquois, voir al-Azraqi, Abbar Makka, p. 305-306;
Hawting, 2016.

10. Sur la mémoire des Zubayrides dans I'historiographie islamique, voir Campbell, 2003.

11. Donner, 1998, p. 184-185.

12, Donner, 1998, p. 185.

13. Juynboll, 1983, p. 18.

14. Cook, 2002, p. 22 et 40.

15. Juynboll, 1973, p. 143.

16. Juynboll, 1973, p. 158.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

2, La «fitna d’Ibn al-Zubayr » :

une catégorie discursive redondante dans les sources narratives ?

2.1.  Un état des lieux dans les sources du hadit

Les recueils de hadit-s offrent un premier terrain propice pour mesurer les manifestations
de la catégorie de « fitna d'Ibn al-Zubayr ». Notre enquéte se propose tout d'abord d’explorer
les plus anciens, a I'image du Musannaf de ‘Abd al-Razziq al-San‘ani (m. 211/827):

‘Ubayda m'a dit alors que je me trouvais & Kafa, c’était avant la fitna d'Ibn al-Zubayr: Achéve
[rapidement] ce que tu as A faire et replie-toi dans ta cité, car il va se passer quelque chose sur terre.
Je lui dis : Mais que me recommandes-tu donc ? Il me dit: Retranche-toi dans ta demeure [mets-toi

al'abri de ce qui causera ta perte]. Il dit: Lorsque jarrivai 3 Basra, la fitna d'Ibn al-Zubayr eut lieu"”.

Dans ce texte, le fameux traditionniste Muhammad b. Sirin®® (m. 110/728)" prétend
rapporter les dires d'un certain ‘Ubayda avantle début dela « fitna d'Ibn al-Zubayr ». ‘Ubayda
lui conseille de se retrancher dans sa demeure A cause des événements terribles qui vont se
dérouler. On comprend aisément le lien entre ceux-ci et la « fitna d'Tbn al-Zubayr » évoquée
dans le texte. Cette fitna zubayride est par ce fait assimilée, de maniére assez explicite, 4 une
épreuve synonyme de chaos et de violence dont il convient absolument de rester 4 I'écart au
risque d’entrainer sa propre perte. L'une des questions qui se pose a I'historien est de savoir
si nous avons affaire A une transmission «authentique» de propos entendus par Ibn Sirin.
N¢é en 34/6542°, deux ans avant la fin du califat de ‘Utman, Muhammad b. Sirin?'a en tout cas
bien vécu les événements de la seconde guerre civile. Ce texte pourrait par ailleurs tout 2 fait
témoigner des angoisses eschatologiques de certains croyants a la fin du vii® siécle, dans le
contexte de la seconde fitna®?, Il parait toutefois plus vraisemblable de suggérer que I'usage de
la catégorie de « fitna d'Ibn al-Zubayr » témoigne avant tout d'une relecture des événements de
la fin du vir° siécle quelques années apreés la reprise en main du califat et de l'empire islamique
par les Marwanides. La « fitna d'Ibn al-Zubayr » se donne 2 lire comme une personnification

17. g U6 s G2V G S wb e L) bl & it e 3 ) o) B S 2y KL Ul sae L B
e o) 5 by 5 pad) Cab LS I ek i 1B €G30

‘Abd al-Razzaq, Musannaf X1, p. 366-367.

18. L’isnad est le suivant: ‘Abd al-Razzaq- Ma‘mar- Ayab- Ibn Sirin.

19. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra IX, p. 193.

20. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabagqat al-kubra IX, p. 192.

2I. Lanotice que lui consacre Ibn Sa‘d montre trés bien I'ancrage de ce personnage dans la société islamique

de la fin du vir€ siécle et du début du viir®; il aurait rapporté des récits de Zayd b. Tabit, d’Anas b. Malik

ou encore du célebre cadi Surayh. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabagqat al-kubra IX, p. 193.

22. Sur la dimension eschatologique de I'islam premier, voir Casanova, 1911; Shoemaker, 2018.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

de la seconde guerre civile qui fait d'Ibn al-Zubayr son unique responsable et protagoniste?.
Nous pouvons en outre suggérer que la présence d'Ibn Sirin dans notre récit témoigne du
fait que cette dénomination a pu étre forgée dans les milieux irakiens, en particulier dans la
cité-garnison de Basra. Dans un autre recueil ancien de traditions, le Musannaf d'Tbn Abi Sayba,
(m. 235/849), certains récits témoignent d'ailleurs du rdle central qu'a pu jouer Ibn Sirin
dans la propagation de ces récits qui font d'Tbn al-Zubayr un des principaux acteurs de la
seconde guerre civile:

D’aprés Muhammad Ibn Sirin: Ibn ‘Umar disait: qu'Allah fasse miséricorde a Ibn al-Zubayr, il

voulait les dinars du Sim; qu'Allah fasse miséricorde & Marwan, il voulait les dirhams de I'Traq®%.

Le fils du second calife, Ibn ‘Umar (m. 73/693) est au cceur de l'intrigue. Sa fonction dans
le habar est celle d'un moralisateur désintéressé des biens matériels et des enjeux de pouvoir.
Ibn ‘Umar met dos 2 dos Ibn al-Zubayr et Marwan (r. 64-65/684-685), tous deux responsables
de la seconde guerre civile. Le mot fitna n'est pas utilisé et ne fait pas d'Ibn al-Zubayr I'unique
responsable des événements troubles de la fin du vi1° siécle, mais ce texte fait écho aux nombreuses
traditions qui font dire 3 Muhammad que la fitna de sa umma est celle de l'appat du gain et des
biens**. Nous trouvons également cette représentation des faits chez al-Buhari (m. 256/870):

Je suis entré avec mon pére chez Abu Barzata al-Aslami. Ce dernier dit : Telle personne combat dans
le camp d'Ibn al-Zubayr pour [les biens] de ce bas-monde. Telle personne, c'est-a-dire ‘Abd al-Malik
combat pour [les biens] de ce bas-monde. Puis il mentionna Ibn al-Azraq:J'ai entendu le Prophéte

dire: Les souverains sont d’ascendance quraysite°.

Le présent récit limite la seconde fitna 4 ses deux principales figures: Ibn al-Zubayr et
‘Abd al-Malik (r. 65-86/685-705). On observe par ailleurs une subtilité car ce texte semble
minimiser la responsabilité d'Ibn al-Zubayr au détriment de ‘Abd al-Malik. Ce n’est pas tant le
premier qui combat pour ce « bas-monde » que ses partisans qui espérent profiter de sa position.
La chute du récit vient d'ailleurs nuancer cette fitna par le biais de I'autorité du Prophéte, dans

23. Certains contemporains proches du pouvoir umayyade ont pu véhiculer cette catégorie afin d’accuser
Ibn al-Zubayr d’avoir rompu la concorde, déja fragile, qui régnait au sein de la communauté des croyants.
L’aspiration a une forme d'unité fut en effet probablement une tendance dés les premiéres décennies de
l'islam. Le pouvoir umayyade s’en est servi dans sa rhétorique ainsi qu’en atteste, sil’on en croit les sources,
le fait que I'année 41/661 au cours de laquelle Mu‘awiya devint 'unique calife aprés 'assassinat de ‘Ali et
I'abdication de son fils, fu‘t proclamée « Année du Ras\semblement ». Halifa b. Hayyat, Tarib II, p. 203.

24, 3L ol SRR o= el gl sl Lol o al o= ik E O O e o 4 e

Ibn Abi Sayba, Musannaf XXI, p. 126.

25. Voir Wensinck, 1965, p. 63.

26. G5 1 575 @ M e g Ll e 8 0% 5 el ) e Ll e ol 096 10U ¢ W1 55 5T e G e i
Al-Buhari, Tarib al-Sagir, p. 165.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38

LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

la mesure ol on lui fait dire que le pouvoir appartient 4 la tribu de Qurays. Al-Buhari utilise
pourtant l'expression de «fitna d'Ibn al-Zubayr » 13 oll on ne l'attend pas forcément, dans
son recueil de hadit-s*7. Dans le Sahih de Muslim (m. 261/875), il n'est en revanche nullement
question de la « fitna d'Ibn al-Zubayr ». Méme si Muslim utilise dés les premiéres pages de son
chapitre sur les tribulations des hadit-s ayant trait aux événements de la seconde guerre civile*®
dont certains font référence 4 Ibn al-Zubayr??, ils relévent davantage de la propagande zubayride
et du «cycle messianique3°». En revanche, al-Nasa’i (m. 303/915) mobilise, contrairement a
Muslim, et tout comme al-Buhari, la catégorie de « fitna d'Ibn al-Zubayr »3".

Finalement, on sent une tension chez ces auteurs qui écrivent dans un contexte marqué
par l'affirmation de ce que Tayob appelle le paradigme des « Mérites des compagnons » 32,
Sila «fitna d'Ibn al-Zubayr » n'est pas toujours explicitement évoquée dans tous ces recueils
qui, rappelons-le, furent loin de faire consensus avant d'étre canonisés*, on constate toutefois
que ces traditionnistes proto-sunnites n‘ont pas pour autant tenté de réhabiliter la figure
d’Ibn al-Zubayr. Les chapitres qu'ils dédient aux « Mérites des Compagnons » ne lui accordent
en effet qu'une place trés minime. Ainsi, Muslim n’établit pas de notice d'Ibn al-Zubayr alors
que d'autres figures telles qu'Ibn ‘Umar34, les petits-fils du Prophéte3s, Ibn Abbas (m. 67/687)3°
et méme le décrié Aba Sufyan (m.32/653)%, y ont droit. Le méme constat s'impose pour
al-Buhari. Ibn al-Zubayr apparait certes ici et 1 dans certaines chaines de transmission, mais
le traditionniste n'a pas jugé nécessaire d’écrire une notice vantant ses vertus alors qu'il le fait
pour d'autres fils de Compagnons tels qu'Ibn ‘Umar?®, al-Hasan (m. 50/670) et al-FHusayn .
Cette absence d'Ibn al-Zubayr est une conséquence de son engagement actif dans la seconde fitna
dont on I'a par la suite rendu responsable.

2.2,  Un état des lieux dans U'ouvrage apocalyptique de Nu‘aym b. Hammad

L'ouvrage de Nu‘aym b. Hammad (m. 228/843) est une source dédiée aux tribulations. Son
matériau narratif foisonnant*° offre donc un cadre idéal pour étudier la « fitna d'Ibn al-Zubayr »

en tant que construction discursive:

27. Elle met en scéne Ibn ‘Umar et mobilise Coran II, 193. Al-Buhari, Sahib, p. 1105.
28. Muslim, Sahib, p. 1155.

29. Muslim, Sahib, p. 1155.

30. Cook, 2002, p. 137-188.

31. Wensinck, 1965, p. 62.

32. Sur ces questions, voir Tayob, 1999, p. 205; Afsaruddin, 2002.
33. Voir les cas de Muslim et al-Buhari étudiés par Brown, 2007.
34. Muslim, Sahib, p. 100s5.

35. Muslim, Sahib, p. 985-986.

36. Muslim, Sahib, p. 100s5.

37. Muslim, Sabih, p. 1014.

38. Al-Buhari, Sabib, p. o19.

39. Al-Buhari, Sabib, p. 920.

40. Cook, 2002, p. 24.

+

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali

La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI 39

‘Abd Allah Ibn Mas‘ad a dit: Le Messager d’Allah nous a dit : Je vous mets en garde contre sept fitan
qui se dérouleront aprés moi. Une premiére fitna prendra racine 3 Médine, une 3 La Mecque et une
au Yémen. Une autre ﬁ tna prendra racine au Sém, une au Masriq et une au Magrib‘ La ﬁtna au ceeur
du Sam: cest la fitna du Sufyani. Ibn Mas‘ad ajouta: Parmi vous, certains vivront la premiére et
d’autres personnes parmi cette communauté vivront la derniére. Al-Walid b. “‘Ayyas dit: La fitna
de Médine fut celle de Talha et al-Zubayr, celle de La Mecque est la fitna d'Ibn al-Zubayr, celle
du Yémen fut celle de Nagda, celle du Sam fut celle des Bana Umayya, celle du Masriq fut celle

de ces gens-1a#'

La « fitna d'Ibn al-Zubayr » s'inscrit ici dans une périodisation bien précise annoncée par
le Prophéte. La prédiction de ce dernier ne va pas jusqu'a donner le nom des responsables,
elle se contente d'identifier I'origine géographique de ces séditions. Cette narration attribuée
au Compagnon ‘Abd Allah b. Mas‘ad (m. 32-33/652-654) se termine par une Exégése
de la prédiction présumée du Prophéte, par un certain al-Walid b. ‘Ayyas. La caution
prophétique vient exorciser les événements inéluctables qui se sont déroulés dans I'histoire 2.
La « fitna d'Ibn al-Zubayr » en tant que catégorie discursive n'est pas originale dans le contexte
de cette narration a ceci prés qu'il est le seul avec Nagda b. “Amir (m. 72/692) 4 étre considéré
comme |'unique responsable de la dissidence dans un lieu géographique donné. Pour celles du
Masriq, on comprend qu'il s'agit des Abbassides, que 'auteur n'ose ouvertement citer pour des
raisons évidentes, puisqu'il écrit a 'époque ot ils détenaient le pouvoir. Certaines traditions
«prédites » par le Prophéte sont néanmoins plus subtiles. Dans une autre version, dont la
transmission est attribuée au Compagnon Aba Hurayra (m. 58/679), Muhammad énumére
les quatre fitna-s successives en précisant leurs caractéristiques propres. Les deux premiéres
sont caractérisées par la violence et le sang sera abondamment versé. Une particularité vient
compléter le portrait de la deuxiéme fitna: elle est aussi celle de 'appit du gain et des richesses 3.
LA encore, le lecteur ne trouvera aucune mention d'un quelconque responsable, mais il peut
immédiatement établir une correspondance avec les hadit-s qui font d'Ibn al-Zubayr son acteur
principal. Parmi les autres traditions relatives  la « fitna d'Ibn al-Zubayr » dans le Kitab al-Fitan
de Nu‘aym b. Hammad, celle qui suit est particuliérement intéressante A considérer:

‘Abd al-Wahhab b. ‘Abd al-Magid m'a rapporté, d'aprés ‘Ubayd Allah, dapres Naf¢, d'apres
Ibn ‘Umar: Deux hommes vinrent le voir lors de la fitna d'Ibn al-Zubayr et lui dirent: Les gens

ont fait ce que tu vois. Tu es le fils de ‘Umar b. al-Hattab et un Compagnon du Messager d’Allah.

5 b0 o cug S0 o oo 3 S o sos 0P Suwrt

41. J.L'&Mé}c&chuﬁ\wwwcé.wdﬂycwf)b\» Q?A.U\J}w)Udb u—«&l\y);wug&\mbb

3o "3 - W o8 T 7 bee 7 o boo o sse o 3 o bo o PRSI I P el P

:}a...m u\ JGs :JB ((L}LA...J\M@) Cu\ubwu) cUﬁl\J.au»u} c‘)ﬂl\uﬁddbuj cru\w&mu) cu,c’\

L_;u_)\ g\u&&;/;ﬂ)\);ﬁ&waﬁ\wv& u"L&u‘JvJ}\ db LLb‘;-\ J)..\:UAMY‘ ou\h uA} ‘LI_;T:}):\JJX&

P
P e Soo o cm o Soo T

.;‘}!,AJ.J‘;«&J:UM} cu\dv duu.cu\ uj u.\AJ.auadc’\ wsy
Nu‘aym b. Hammad, Kitab al-fitan, p. 60.
42. Pour David Cook (2002, p. 34-91) ces traditions appartiennent au cycle des « apocalypses historiques ».
43. Nu‘aym b. Hammad, Kitab al-fitan, p. 55.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

Qu'est-ce qui t'empéche de t'engager? Il dit: Ce qui m'en empéche est qu'Allah le Trés Haut
m'a interdit de verser le sang de mon frére musulman. Ils dirent: Allih le Trés Haut ne dit-il
pas: Combattez-les jusqu'a ce qu'il ny ait plus de sédition et que le Culte d’Allah soit rétabli
(CoranII, 193) ? Il répondit: Nous avons combattu jusqu'a ce qu'il n'y ait plus de fitna et que le
culte soit rendu a Allah. Et vous voulez combattre jusqu'a ce qu'une fitna émerge et que le culte

soit rendu A un autre qu'Allah [que son culte soit bafoué] ! 44

La figure d'Ibn ‘Umar est centrale dans ce texte qui désigne la seconde guerre civile
en mobilisant la catégorisation discursive de «fitna d'Ibn al-Zubayr ». Cette narration est
aussi présente dans le recueil d'al-Buhari et la chaine de transmission est identique#s. Cette
intertextualité entre les deux sources témoigne de la circulation importante de ce hadit véhiculant
une image dépréciative d'Ibn al-Zubayr. La « fitna d'Ibn al-Zubayr » est une incarnation de la
violence contre les croyants et celle du désordre. Ibn ‘Umar refuse de s'engager dans 'une ou
l'autre des factions qui s'affrontent afin de ne pas enfreindre I'injonction divine qui interdit de
tuer un croyant. La fin du récit peut se lire comme une critique visant Ibn ‘Umar, car selon
Coran II, 193, tout Ibn ‘Umar qu'il est, il aurait dG combattre pour «que le culte d’Allah
soit rétabli». Ibn ‘Umar apporte toutefois un argument décisif qui clot le récit: il ne pouvait
s'engager, car cela aurait signifié la mise 3 mal de 'héritage du Propheéte et de la religion. Cette
narration véhicule donc une image lissée du fils du calife ‘Umar b. al-Hattab, qui en bon
disciple du Prophéte refuse de bafouer son enseignement. En revanche, le lien entre la catégorie
discursive de «fitna d'Ibn al-Zubayr » et la violence établie dans ce habar fait du souverain
mecquois un homme qui a négligé 'héritage prophétique et versé le sang des musulmans*.
La présence d'Ibn ‘Umar se manifeste en outre dans d'autres versions:

Isa b. Yanus m'a rapporté, d'aprés al-A‘mas, d'aprés Mugahid qui a dit: J'ai participé 3 une
expédition militaire et lorsque je revins, Ibn ‘Umar me dit: Q) Mugihid ! Les gens ont mécru aprés

ton départ. Cest Ibn al-Zubayr et les gens du Sam, ils s'entretuent !4’

sPer Pw - e Sor suars

44. u«U\u\ wa)\d\ugu%)ab\ g 4”&’) cjfd\ucccﬁbfu,\l\uuocbgl\.wdul.a)\.\.au

P
A S Ta” L% Sos or

¢M\¢i¢>&¢f¢um\u\w dwcfou,;?ucgw\dwwu,ww_\j;u\ il o7 b e 3

0358 I T Y

Fuc;\uumu{,uuﬁlfuuw B §[vay 13 ,a] %A}u.ﬂ\uﬁ_,uu)ﬁ\!@ra}hbj% L;t,u«u\y,:,\ NG

E R AR A

«U\yd u,\)\ u)&, b oﬁ:@ Sl ol O s
Nu‘aym b. Hammad, Kitab al-fitan, p. 167.
45, Al-Buhari, Sahib, p. 1105.
46, La position d'Ibn ‘Umar doit aussi étre lue A la lumiére d’'un hadit fameux attribué au Prophéte selon
lequel 'homme assis est meilleur que 'homme debout et ce dernier meilleur que celui qui marche. Muslim,
Sabz’k VI, p. 214.

P s - 233 S s

47. uvU\,af cJ@BL AJ«AU\LS;)J?U\LLJBWJ 'cjjJ\dwf :J6 ‘»L‘J‘uf‘y‘f‘w}‘dw‘l'w"

L rian e L DT S B
Nu‘aym b. Hammad, Kitab al-fitan, p. 183. Dans certaines variantes, ‘Abd al-Malik est exp11c1tement désigné,
voir par exemple al-Fakihi, Abbar Makka II, p. 365.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

Dans le cas présent, Ibn ‘Umar accuse Ibn al-Zubayr et les gens du Siam de se combattre
et de ne pas respecter les injonctions de Dieu. On pourrait considérer que ce texte met
Ibn al-Zubayr et les Umayyades sur un pied d’égalité. Les choses sont néanmoins plus
complexes. Les Umayyades ne sont pas explicitement nommés. Certes, les « gens du Sim » est
une expression qui les désigne, mais non de fagon exclusive, d'autant plus qu’elle pourrait aussi
renvoyer aux partisans d'Ibn al-Zubayr dans cet espace géographique. Leur culpabilité est donc
impersonnelle, car bien d'autres acteurs entrent dans cette catégorisation. En revanche, il n'est
pas question des « gens de La Mecque » ou «des gens du Higaz », mais bien d'Ibn al-Zubayr.
Seule personne désignée par son nom dans ce texte, il est donc l'incarnation de la fitna de
I'Arabie. Il ne serait pas exagéré de suggérer que ces récits gardent, en partie au moins, la trace
du positionnement d'Tbn ‘Umar lors du conflit qui opposa les Zubayrides et les Umayyades.
A supposer qu'il ait bien tenu ces paroles dans ce contexte précis, sa neutralité et son désintérét
pour ce conflit de la fin du vi® siécle pourraient expliquer sa présence dans certains récits
relatifs 4 la « fitna d'Ibn al-Zubayr ». On a souvent présenté Ibn ‘Umar comme un homme
peu attiré par le pouvoir, les anecdotes sont nombreuses 2 ce sujet dans les sources narratives.
Il représente la figure archétypale du Compagnon du Propheéte qui ne s'est pas engagé dans
les deux premiéres guerres civiles. Il est donc logique que les traditionnistes musulmans aient
exploité sa posture apolitique pour en faire, comme cela est d'ailleurs aussi parfois le cas

d'Ibn “‘Abbas*®, une figure antithétique d'Ibn al-Zubayr.

2.3.  La «fitna d’Ibn al-Zubayr » dans Ubistoriograpbie islamique

A présent, portons notre attention aux occurrences de la « fitna d'Ibn al-Zubayr » dans
le cadre plus large de 'historiographie islamique. Notre investigation se concentre sur les
sources les plus anciennes, sans dailleurs prétendre a la présentation d'un tableau trés
exhaustif. Dans cette logique, la chronique universelle de Halifa b. Hayyat (m. 240/854)
ouvre notre enquéte. Cet historiographe n'utilise jamais I'expression de « fitna d'Ibn al-Zubayr »
pour évoquer les événements de la seconde guerre civile. Pour cerner la perspective globale
proposée par cet auteur, nous devons donc analyser sa stratégie narrative. Dans sa thése

48. Dansles Apbar Makka d’al-Fakihi, un habar met en scéne Ibn ‘Abbas (il remplit donc la méme fonction
symbolique qu'Ibn ‘Umar) et un certain Aba Hamza Nasr b. ‘Imran. Ayant euvent de l'incendie du sanctuaire
mecquois lors du siége umayyade de 64/683, Aba Hamza Nasr b. Imran se rend 4 La Mecque afin d'y
combattre les ahl al-Sam. Accueilli par Ibn al-Zubayr, Abi Hamza Nasr b. ‘Imrin change toutefois d’avis
aprés sa rencontre avec Ibn ‘Abbas. Celui-ci I'incite 4 retourner dans son misr de Basra, puis de prendre la
route du Hurasan pour y combattre afin d’accomplir le véritable gibad (pour obtenir la satisfaction divine).
Ibn ‘Abbis encourage donc Aba Hamza Nasr b. ‘Imrin i laisser Ibn al-Zubayr et les gens du Sim se déchirer
pour ce « bas-monde ». Dans la chute du récit, Aba Hamza Nasr b. ‘Imran, qui est aussi le narrateur présumé,
dit qu'il était endormi avant qu'Ibn ‘Abbas ne vienne l'alerter. Tout en associant l'incendie de la Kaba a
I'armée umayyade, le texte ne fait pas d’Ibn al-Zubayr un défenseur acharné du sanctuaire. La narration le
présente au contraire comme un homme ambitieux et matérialiste qui a instrumentalisé et souillé I'espace
sacré mecquois. Dans ce récit, le combat d'Ibn al-Zubayr contre les Umayyades n’est pas motivé par le gihad,
mais par des considérations matérielles et des enjeux de pouvoir. Al-Fakihi, Abbar Makka II, p. 365.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

récemment publiée, Tobias Andersson suggére que Halifa b. Hayyat présente les revendications
califales d'Ibn al-Zubayr en des termes favorables*°. Andersson ne prend toutefois pas en
considération certains indices induisant qu'il ne le consideére pas tout a fait comme un calife.
Pour ne donner qu'un exemple, Halifa b. Hayyat consacre un petit chapitre a I'allégeance a
Marwan, lequel est gratifié par la méme occasion du titre d'amir al-muw’minin>°. Quelques
pages plus loin, I'historiographe reproduit le méme procédé en faveur de ‘Abd al-Malik >
Carl Wurtzel a par ailleurs montré qu'en dépit du fait que l'attitude de Halifa b. Hayyat
vis-a-vis des Umayyades soit globalement positive 4 I'exception de quelques califes®* comme
Yazid b. Mu‘awiya, I'historiographe introduit cependant un récit qui prend la défense de ce
souverain et remet en question la crédibilité des accusations d'impiété proférées  son encontre
par Ibn al-Zubayr. A ce dernier qui refuse de faire allégeance 2 un homme coupable de boire
du vin, de négliger ses priéres et de s'adonner 2 la chasse, 'un des émissaires du souverain
sufyanide envoyé auprés d'Ibn al-Zubayr rétorque que ces mots décrivent davantage le révolté
mecquois®}, Comme le note encore Carl Wurtzel, ce détail n'est pas sans importance, car dans
une variante rapportée par al-Baladuri, cette réplique qui fait d'Ibn al-Zubayr un homme aux
meeurs douteuses est absente*%. On reconnaitra cependant que Halifa b. Hayyat séme le doute
dans les lignes qu'il consacre 4 la fin de la période zubayride, quand il indique qu'Ibn al-Zubayr
a régné neuf ans*. Il ne s'agit toutefois que d'une concession qui ne fait que reprendre une
réalité : Ibn al-Zubayr a bien exercé un pouvoir effectif sur de larges portions de territoires de
I'empire islamique 2 la fin du vir© siecle®.

Convoquons a présent le Kitab al-Futih d'Ibn A‘tam al-Kafi (m.?). Longtemps mise au
ban par les historiens*7?, cette source composée en plusieurs temps*®, dans la premiére moitié
du 1x°¢ siécle, consacre de nombreuses pages  la seconde guerre civile. Aprés I'évocation du sort
tragique d'al-Husayn lors de la bataille de Karbala’, un chapitre au titre trés révélateur — il est
en effet question du début de sa fitna* — est dédié a la révolte d'Tbn al-Zubayr. Le contenu de
ce chapitre qui intervient aprés un autre relatant l'allégeance de Muhammad b. al-Hanafiya

49. Andersson, 2016, p. 258. Voir aussi Andersson, 2018.

so. Halifa b. Hayyat, Tarib I, p. 253.

51, Halifa b. Hayyat, Tarib 11, p. 261.

52, Tels que Yazid II et al-Walid II. Wurtzel, Hoyland, 2015, p. 24-25.

53. Waurtzel, Hoyland, 2015, p. 27.

54. Waurtzel, Hoyland, 2015, p. 27.

55. Halifa b. Hayyat, Tarib II, p. 270.

56. Dans ses Tabaqat, Halifa b. Hayyat ne semble pas non plus faire appel 4 la catégorie de
« fitna d'Ibn al-Zubayr ». En effet, évoquantla mort de nombreux individus tués en combattant les Umayyades
au début de la seconde fitna, Halifa donne parfois 'année de mort de I'individu, dans d’autres cas il associe la
mort de I'individu a une bataille comme celle d’al-Harra, ou au combat de Mus‘ab contre al-Muhtar. Nous
trouvons aussi des expressions telles que wilayat Mus‘ab ou wilayat Ibn al-Zubayr (ce dernier cas pourrait
renvoyer 3 Mus‘ab car Halifa y a systématiquement recours pour désigner une période renvoyant a un
gouvernorat provincial). Voir Halifa b. Hayyat, Tabagat, p. 143, 149.

57. Conrad, 2015, p. 88.

58. Sur cette hypothése d’'une composition en plusieurs temps du Kitab al-Futab, voir Conrad, 2015, p. 112.
59. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futah V, p. 140.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

(m. 81/700) 4 Yazid b. Mu‘awiya®® explicite les ressorts de cette fitna zubayride. Le texte
porte son attention sur la tentative d'Ibn al-Zubayr et de ses partisans d’obtenir I'allégeance
de Muhammad b. al-Hanafiya®. Aux émissaires d'Ibn al-Zubayr, Ibn al-Hanafiya répond
qu'il a fait allégeance 4 Yazid b. Mu‘awiya et qu'il a agi ainsi par pragmatisme, sa posture
étant d'abord motivée par la peur et la volonté de préserver sa vie, celle de ses enfants et des

membres de sa famille qui ont survécu 4 Karbala’ ¢

. Autre point important dans ce texte,
Ibn al-Hanafiya inscrit son choix dans les pas d’'al-Hasan b. “‘Ali qui avait déja agi de la sorte
aprés la premiére fitna en reconnaissant le pouvoir de Mu‘awiya®. Ibn al-Hanafiya ne reconnait
par ailleurs pas la légitimité du combat d'Ibn al-Zubayr et incite ses partisans 2 ne pas verser
leur sang a tort®. Derriére ce dernier argument, se profile I'idée qu'Ibn al-Zubayr est un
homme dont l'action et les ambitions générent une fitna synonyme de violence. Aux partisans
d’Ibn al-Zubayr qui lui rappellent qu'il a combattu aux cotés de son pére ‘Ali b. Abi Talib
lors de nombreuses batailles de la premiére guerre civile (celle du Chameau, de Siffin et
d’al-Nahrawain) %, Muhammad b. al-Hanafiya répond qu'ils n’ont pas 'équivalent de son pére
dans leurs rangs°®. En aucun cas donc, le combat de “Ali et celui d'Ibn al-Zubayr ne peuvent
se confondre. Ce point de vue n'est pas étonnant. Fils d'un étudiant ou d'un commercant du
sixieme imam Ga‘far al-Sadiq®” (m. 148/765), Ibn A‘tam al-Kifi promeut une vision chiite
de I'histoire ®® confortant la légitimité des prétentions au califat de “Ali et de ses fils®®. Comme
le fait remarquer Lawrence I. Conrad, Ibn A‘tam al-Kafi fait d'al-Husayn «le plus excellent
de la descendance de Muhammad?°» auquel apporter son soutien était un devoir religieux
personnel au méme titre que la priére et 'aumone”. Cette perspective chiite de I'histoire qui
fait de 'héritage de la prophétie une exclusivité de la lignée de “Ali ne peut ainsi envisager le
moment zubayride que sous le prisme de la fitna. Cela ne signifie néanmoins pas qu'Ibn A‘tam
al-Kafi réduise I'ensemble de la seconde guerre civile A la «fitna d'Ibn al-Zubayr ». Aucune
périodisation de celle-ci n'est en effet proposée et I'expression en tant que telle n'apparait par
ailleurs jamais dans le cceur du texte. Le Kitab al-Futah d'Ibn A‘tam al-Kafi accorde par ailleurs
de nombreuses pages aux problémes posés par les hariites pendant la seconde guerre civile, et
al'action des gouverneurs d'Ibn al-Zubayr pour les réduire & néant?*. Enfin, sile Kitab al-Futab
d'Ibn A‘tam al-Kafi insiste sur la reconnaissance de I'autorité de Yazid b. Mu‘awiya par

60. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab V, p. 137-140.

61. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab V, p. 140.

62. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab V, p. 141.

63. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab V, p. 141.

64. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab V, p. 141.

65, Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futah V, p. 141.

66. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab V, p. 141.

67. Sur cette perspective chiite de I'histoire d'Ibn A‘tam al-Kafi, voir Conrad, 2015, p. 121.
68. Voir Conrad, 2015, p. 121.

69. Conrad, 2015, p. 96.

70. Conrad, 2015, p. 96.

71. Conrad, 2015, p. 96.

72. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futab VI, voir par exemple p. 177-197 et p. 198-203.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

Muhammad b. al-Hanafiya aprés les événements de Karbala’, il véhicule dans le méme
temps l'idée que ce fils de “Ali b. Abi Talib refusa de faire allégeance 3 “Abd al-Malik, lequel
conditionnait son hospitalité dans les territoires qu'il contrdlait”? A cette bay‘a’+. Ce point de
détail fondamental révéle en d'autres termes la complexité de cette source qui renvoie dos a
dos les deux souverains rivaux de la seconde guerre civile.

Dans son ouvrage prosopographique quasi contemporain de la chronique de Halifa b. Hayyat,
Ibn Sa‘d (m. 230/845) dédie une notice importante a la figure d'Ibn al-Zubayr. Dans le vaste
matériau de traditions qu'il mobilise 4 cette occasion, il n'utilise jamais explicitement I'expression
de « fitna d'Ibn al-Zubayr » 7%, Celle-ci apparait en revanche dans d'autres notices, notamment
dans celle de I'un des plus farouches adversaires d'Ibn al-Zubayr, Ibn “Abbas. En tant
quancétre des Abbassides, la figure d'Ibn “Abbas est intéressante  plus d'un titre”®, Dans sa
notice, nous trouvons en effet des éléments qui présentent Ibn al-Zubayr comme un homme
engagé dans la fitna, selon les propos qu'on lui préte ainsi qua Muhammad b. al-Hanafiya,
lorsque les deux Hachémites refusérent de faire allégeance au Zubayride””. Quelques pages
plus loin dans cette méme notice, Ibn Sa‘d rapporte cependant, sous l'autorité d'al-Wagqidi
(m. 207/822), un habar présentant la seconde guerre civile comme la « fitna d'Ibn al-Zubayr et
de ‘Abd al-Malik » 7%, Dans ce dernier cas, Ibn Sa“‘d présente donc un tableau assez nuancé qui
ne donne pas exclusivement le mauvais rdle a Ibn al-Zubayr. Globalement, la confrontation
entre la notice d'Ibn “Abbas et celle d'Ibn al-Zubayr met 4 jour une stratégie narrative réfléchie
dela part d'Ibn Sa“d. L'absence de la « fitna d'Ibn al-Zubayr » dans la seconde est une forme de
concession de l'auteur 2 la figure du Compagnon, tandis que sa présence dans la premiére trahit
un prisme anti-zubayride induit par I'inimitié légendaire entre Ibn al-Zubayr et Ibn “Abbas.

Les choses semblent en revanche plus claires et moins nuancées pour le polygraphe
Muhammad b. Habib (m. 245/860), auteur du Kitab al-Mubabbar. Dans cet ouvrage, la
seconde fitna est celle d'Ibn al-Zubayr. Cette personnification de la guerre civile de la fin du
vII© siecle se donne A voir comme une véritable rupture depuis la mise en place du califat apres
la mort de Muhammad. En effet, Ibn Habib mentionne tour a tour, en précisant la durée de
chaque régne, le califat d'Aba Bakr?9, celui de ‘Umar®, de ‘Utman®, de “‘Ali*?, de son fils

73. D’aprésle Kitab al-Futah, Muhammad b. al-Hanaflya quittaI’Arabie pour s’éloigner le plus loin possible
d’Ibn al-Zubayr. C'est en pénétrant 4 Ayla que ‘Abd al-Malik lui aurait demandé de faire allégeance.Ibn A‘tam
al-Kafi, Kitab al-Futab VI, p. 320-321L.

74. Muhammadb. al-Hanafiya ne fit allégeance qu’aprés I'effondrement du pouvoir zubayride et 'émergence
d’'une forme de consensus en faveur de ‘Abd al-Malik. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-Futabh VI, p. 347.

75. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra V1, p. 473-518.

76. Voir Comerro, 2011.

77. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra VI, p. 340.

78. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra VI, p. 341.

79. Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 12.

80. Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 13.

81. Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 15.

82, Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 16.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

al-Hasan®, enfin celui des califes umayyades®+. La «fitna d'Ibn al-Zubayr » apparait donc
comme un interméde d'instabilité de neuf ans® avant le rétablissement du califat umayyade
par ‘Abd al-Malik®.

Le Tarih al-kabir d'Tbn Abi Haytama (m. 279/892) propose la méme grille interprétative.
Aprés avoir intégré un récit d’'al-Zubayr b. Bakkar (m. 256/870) relatant I'allégeance faite
3 Ibn al-Zubayr en 64/683%7, Ibn Abi Haytama cite une courte version d’al-Mada’ini
(m. 228/843) assimilant la seconde guerre civile, dont la durée est estimée A neuf années, 2 la
« fitna d'Ibn al-Zubayr *». Celle-ci, au regard de cette tradition, prit fin avec “Abd al-Malik, dont
le régne coincide avec le rassemblement et I'unité de la communauté des croyants®, Période
de turbulence et de désunion de la umma, la période zubayride na donc pas sa place dans la
grande histoire du califat®, au contraire du régne des califes de Médine®" et de Mu‘awiya .

Al-Baladuri (m. 279/892) donne aussi matiére a étudier la « fitna d'Ibn al-Zubayr » comme
catégorie discursive ainsi que les implications de cet usage sur le plan narratif. Aprés avoir
dressé une longue notice de Marwan et de ses fils, I'historiographe intégre un chapitre au
titre révélateur puisqu'il fait en effet référence aux événements de la «fitna d'Ibn al-Zubayr »
al'époque de Marwan et de “Abd al-Malik. Les deux Marwanides apparaissent donc comme
les deux souverains légitimes tandis qu'Ibn al-Zubayr est 'Thomme de la fitna 3.

Dans T'historiographie mecquoise, particuliérement dans les Abbar Makka d'al-Fakihi
(m. 270/8927?), la catégorie de «fitna d'Ibn al-Zubayr » n'est pas utilisée pour désigner la
seconde guerre civile et les événements qui lui sont liés. Al-Fakihi utilise au contraire une
catégorie plus favorable, celle d'ayyam Ibn al-Zubayr®*. Cependant, comme dans le cas
d’Ibn Sa‘d analysé précédemment dans cet article, la « fitna d'Tbn al-Zubayr » fait une apparition
subtile dans un chapitre relatant le refus d'Ibn ‘Abbas et Muhammad b. al-Hanafiya de faire
allégeance au calife mecquois, au motif qu'il est embourbé dans la fitna . L'ambiguité persiste

83. Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 18.

84. Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 19.

85, Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 22.

86. Muhammad b. Habib, Kitab al-Mubabbar, p. 24.

87. Ibn Abi Haytama, Tarib al-kabir 11, p. 63-64.

88. Ibn Abi Haytama, Tarih al-kabir 11, p. 64.

8. <llll 4s ol doli) ok L

Ibn Abi Haytama, Tarib al-kabir II, p. 64.

go. Ilfautaussinoter qu'il n’est a aucun moment fait état d'une telle personnification de la premiére guerre civile.
o1. Unpremier signe d'une intégration subtile de la chronologie des califes dits « bien guidés » se retrouve dans
le chapitre portant sur le nom de ceux des Compagnons du Prophéte qui se trouvaient 4 Médine aprés sa mort:
Abt Bakr, ‘Umar, ‘Utman et ‘Alisont en effet nommés ala suite. Ibn Abi Haytama, Tarih al-kabir 11, p. 42-44.
Ailleurs dans le Tarih al-kabir, le terme de hilafat désigne leur régne. Ibn Abi Haytama, Tarih al-kabir II,
p- 47 (pour ‘Utman), p. 55 (pour ‘Umar).

92. Différents termes sont utilisés pour définir le régne du premier calife sufyanide: zaman et bilafat.
Ibn Abi Haytama, Tarib al-kabir 11, p. 58 pour le premier terme, p. 57-58 pour le second.

93. Al-Baladuri, Ansab al asraf VI, p. 341-361.

94. Al-Fakihi, Abbar Makka 11, p. 355.

95. Al-Fakihi, Abbar Makka 11, p. 380.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

néanmoins®®, d'une part parce qu'al-Fakihi convoque ponctuellement des motifs narratifs de

la « fitna d'Ibn al-Zubayr » 97, d'autre part parce que d'un autre cdté, I'historiographe mecquois

présente favorablement Ibn al-Zubayr. Dans les Abbar Makka d'al-Fakihi, Ibn al-Zubayr est

en effet un acteur incontournable de I'histoire de La Mecque et de sa topographie sacrée.
On ne peut évidemment oublier 'incontournable al-Tabari (m. 310/923):

Muhammad b. ‘Umar a dit: Mus‘ab b. Tabit m’a rapporté, d'aprés Nafi, le mawla des Bana Asad,
qui était au fait de la fitna d'Ibn al-Zubayr : Ibn al-Zubayr fut assiégé en di 1-Qi‘da 72/692°°.

Dans cet extrait trés court rapporté sous l'autorité d'al-Wigqidi et inséré dans le chapitre
que l'historiographe consacre au si¢ge de La Mecque par al-Faggag et a la destruction totale
du califat zubayride 4 la fin de la seconde guerre civile, on pourrait 3 premiére vue penser que la
mention de la « fitna d'Tbn al-Zubayr » n'est qu'une simple transcription du récit par al-Tabari.
Tel n’est probablement pas le cas, il parait inconcevable qu'un descendant d'Ibn al-Zubayr, en
I'occurrence son petit-fils Mus‘ab b. Tabit et un mawla de leur famille, puissent avoir utilisé
cette expression pour caractériser la période au cours de laquelle Ibn al-Zubayr contrélait
de larges portions de 'empire islamique. Dans le contexte de cette narration, il est possible
que la voix d’al-Tabari soit omniprésente. Il se peut donc qu'il soit 4 I'origine de I'ajout de
l'expression « qui était au fait de la fitna d'Ibn al-Zubayr ». La stratégie argumentative de l'auteur
apparait quelque peu évidente. L'expédition du gund syrien commandée par al-Haggag sonne
en quelque sorte le glas de la « sédition » zubayride, la fin du désordre dans I'empire islamique
et la restauration de l'autorité califale umayyade.

2.4.  La «fitna d’Ibn al-Zubayr » dans les sources non musulmanes

Cette enquéte, qui vise A établir les occurrences de la «fitna d'Ibn al-Zubayr » dans les
sources historiographiques serait incompléte si elle ne tenait pas compte des sources orientales
ou dites « externes ». La chronique de Théophane (m. 817) est de ce point de vue trés révélatrice.
Elle donne une liste des premiers souverains musulmans en précisant la durée de leur régne.
Abu Bakr©°, ‘Umar™* et ‘Utmin’? sont tous les trois considérés comme des souverains

96. Le titre du chapitre dans lequel Ibn al-Zubayr est 'homme de la fitna est tout aussi ambigu car il utilise
la catégorie de zaman Ibn al-Zubayr. On ne doit pas exclure le fait que les titres de chapitres peuvent résulter
d’un travail éditorial postérieur a al-Fakihi, Abbar Makka II, p. 380.

97. Voir la note 48 du présent article.

98. Sur ce fameux historiographe, voir Kennedy, 2008.

99. N Al &l e B — gl ) sk Ul 065 — JB e (& e U cpecsl o e Fg 8 o 0F
N R o [ SO P | <:;S

Al-Tabari, Tarib al-rusul wa-l-mulak VI, p. 175.

100, Hoyland, 2011, p. 92.

101. Hoyland, 2011, p. 86.

102, Hoyland, 2011, p. 95.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

a part entiére. L'ambiguité est toutefois entiére pour ‘Ali puisque Théophane expose la guerre
civile qui éclata parmi les Arabes entre ceux du désert soutenant ‘Ali et ceux d'Egypte et de
Syrie soutenant Mu‘awiya’?. Ce dernier n'est toutefois reconnu comme souverain qu'apreés le
meurtre de ‘Ali"*. Dans cette périodisation du pouvoir ™%, Ibn al-Zubayr apparait en revanche
comme un rebelle. Théophane soutient effectivement une continuité du pouvoir a l'intérieur
de la famille umayyade. Yazid'°®, Marwian'*” et ‘Abd al-Malik'°® sont les souverains légitimes.
Méme si l'auteur note qu'lbn al-Zubayr a été reconnu par les Arabes de Médine'®, le prisme
de la fitna est manifeste lorsqu'il soutient que ‘Abd al Malik soumit les rebelles en tuant
‘Abd Allah b. al-Zubayr et al-Dahhak b. Qays™.

Cette grille de lecture est quasiment similaire chez Agapius de Manbi§ (m. 330/942?).
Cette source reprend de fait la lecture induite par la plupart des sources historiographiques

musulmanes qui excluent Ibn al-Zubayr de la périodisation du pouvoir califal en le considérant

111

comme 'homme de la fitna™. Ce constat n'est en fait pas étonnant, de nombreux travaux ont

en effet démontré que la césure entre sources musulmanes et sources « externes » est arbitraire.
Les informations historiques circulaient de part et d'autre entre historiographes musulmans
et non musulmans™?,

L'ceuvre de Sa‘id b. al-Batriq (m. 328/940), aussi connu sous le nom d'Eutychius d’Alexandrie,

mérite également quelques remarques. Elu patriarche melkite d’Alexandrie™

, il est A l'origine
d’'une histoire universelle, le Kitab al-Ta’rih al-magmu‘ ala l-tabqiq wa-I-tasdiq, parvenue a
nous par le biais de deux recensions, celles d’Alexandrie et d’Antioche™*. Si la premiére est
probablement bien d’Eutychius, la recension dite antiochienne est une ceuvre plus étoffée
produite entre le x1° et le x1v°® siécle par des auteurs melkites dont la postérité n'a pas gardé
le nom™5. Cette source, qui n'apporte rien d'original en termes d'informations, s'appuie

essentiellement sur des sources islamiques™. La périodisation du pouvoir est comme suit:

103. Hoyland, 2011, p. 128.

104. Hoyland, 2011, p. 147.

105. Voir Borrut, 2014.

106, Hoyland, 2011, p. 172.

107. Hoyland, 2011, p. 175.

108. Hoyland, 2011, p. 175.

109. Hoyland, 2011, p. 175.

110. On notera une erreur ici puisque al-Dahhak b. Qays a été battu par les troupes de Marwan, le pére de
‘Abd al-Malik.

111. On retrouve également la méme lecture dans la chronique de Michel le Syrien (m. 1199): le régne
des trois premiers califes, la guerre civile entre ‘Ali et Mu'awiya, le régne de celui-ci pendant vingt ans, le
régne de Yazid, la guerre civile aprés la mort de celui-ci, le califat de Marwan puis celui de ‘Abd al Malik.
Michel le Syrien, Chronique II, livre X1, p. 469.

112. Voir Borrut, 2009; Hoyland, 1997; Penn, 2015.

113, Hoyland, 1997, p. 442.

114. Grifhith, « Eutychius of Alexandria», Enclr, 2012, en ligne.

115. Grifhith, « Eutychius of Alexandria», Enclr, 2012, en ligne.

116. Hoyland, 1997, p. 442; Griffith, « Eutychius of Alexandria », Enclr, 2012, en ligne.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

la source évoque le califat ' Aba Bakr™?, ‘Umar™, ‘Utman", ‘Ali’?°, Mu‘awiya', Yazid'*?,

Marwan 23

et ‘Abd al-Malik >4, Sa“id b. al-Batriq a sans doute eu recours  une source arabe
favorable aux Umayyades. Il promeut une périodisation du pouvoir qui fait des Sufyanides, puis
des Marwanides, les successeurs des premiers califes. Sa“id b. al-Batriq assimile en revanche
Ibn al-Zubayr 4 la fitna; aucune place de choix ne lui est accordée dans la chronologie califale,
il n'apparait en aucun cas comme un calife et successeur du Prophéte™s. Cette lecture a sans
doute été favorisée par les sources mises a contribution par 'auteur, mais aussi par la rapide
mainmise marwanide sur I’Egypte, dés les premiéres années de la seconde guerre civile.

La méme grille de lecture est mobilisée par Bar Hebraeus (m. 1286), auteur d'une chronique
écrite en arabe, le Ta’rih mubtasar al-duwal. Tout en reconnaissant qu'Ibn al-Zubayr imposa
son autorité sur une partie importante de 'empire islamique™®, la lecture de Bar Hebraeus
s'inscrit aussi dans le cadre d'une continuité du pouvoir califal au sein de la famille umayyade.
Marwan et son fils “Abd al-Malik sont les successeurs de Yazid, et la bay‘a, vecteur de la
légitimité du pouvoir, est la prérogative des gens du Sim™7. Dans ce schéma, le moment
zubayride est synonyme de «fitna d'Ibn al-Zubayr » "%, De facon beaucoup plus explicite
qu'Eutychius, Bar Hebraeus fait de cette fitna zubayride une personnification de la seconde
guerre civile. Méme si Bar Hebraeus ne cite malheureusement pas ses sources, le choix du
vocabulaire révele l'origine islamique du récit. Nous reconnaissons aussi la méme délimitation
dans le temps de cette fitna « qui a duré neuf ans». Bar Hebraeus reprend donc un schéma
chronographique déja bien ancré dans I'historiographie islamique, comme cela est par exemple
le cas dans le habar d’al-Mada’ini convoqué par Ibn Abi Haytama™?.

117, Eutychius, Annales VII, p. 9.

118, Eutychius, Annales VII, p. 11.

119. Eutychius, Annales VII, p. 27.

120. Eutychius, Annales VII, p. 33.

121. Eutychius, Annales VI, p. 33.

122. Eutychius, Annales VII, p. 38.

123. Eutychius, Annales VII, p. 39.

124. Eutychius, Annales VII, p. 39.

125. Eutychius, Annales VII, p. 39.

126, Bar Hebraeus, Tarih mubtasar al-duwal, p. 191.

127. Bar Hebraeus évoque l'arrivée au pouvoir de Yazid et ‘Abd al Malik. Bar Hebraeus, Tarih mubtasar
al-duwal, p. 188 et 192.

128. Bar Hebraeus, Tarib mubptasar al-duwal, p. 193.

129. Ibn AbiHaytama, Tarib al-kabir II, p. 64. Ce schéma apparait aussi dans les traditions apocalyptiques,
mais il apparait plus logique de penser que Bar Hebraeus utilise un schéma chronographique plutét qu'un
lieu commun tiré d’une tradition apocalyptique.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI 49

3. Les motifs narratifs d'une construction historiographique

3.1.  La «fitna d’Ibn al-Zubayr » : le régne de Uavarice et de la cupidité

L'avarice d'Ibn al-Zubayr est 'un des défauts les plus symptomatiques qu'on lui préte dans

139, Les anecdotes sont nombreuses et la plupart des notices qui

les sources historiographiques
lui sont dédiées intégrent ce trait de caractére. Dans une thése inédite, Mohammed al-Yamani
a suggéré que le théme de la cupidité d'Ibn al-Zubayr occupe une place de choix chez un auteur

comme al-Baladuri®™

Al-Haytam b. “‘Adia dit: Des bédouins vinrent pour I'assister. Il [Ibn al-Zubayr] leur dit : Vos armes

32 ot des fardeaux

sont minables et vos propos sont futiles. Vous étes des ennemis dans I'abondance
dansla disette 3, Un bédouin vint le voir et lui dit: Assigne-moi une pension (militaire). Il répondit:
Engagez-le. IIs 'engageérent. Il 1ui dit : Paye-moi ! Il 1ui dit : Combats d'abord. Il répondit : Malheur &
moi, mon sang est au comptant et tes dirhams [seront versés] en différé ! Ceci, par Allah, est hors de
question. Il le narrateur] ajouta : Il nomma al-Husayn b. al-Harit b. Qays al-Gu‘fi 3 Wadi al-Qura.
Il s'y trouvait beaucoup de dattes relevant des auménes légales. Il les partagea avec ceux qui se
trouvaient avec lui. Il [Ibn al-Zubayr] lui avait écrit pour lui demander de les garder. Lorsqu'il vint

alui, il le frappa avec un fouet en disant: tu as mangé mes dattes et désobéi 2 mes ordres !"3*

Ce passage dévoile assez bien les ressorts narratifs utilisés par al-Haytam b. ‘Adi(m. 206/821?)
dans ce texte compilé par al-Baladuri. Ibn al-Zubayr apparait sous les traits d'un homme sans
intelligence politique dans la mesure ot il se montre méprisant a I'égard de bédouins venus
l'assister dans sa lutte contre les Umayyades. Mais surtout, ce habar dresse le portrait d'un
homme avare qui refuse de leur payer la solde due 4 leur engagement dans le combat, engendrant
en conséquence la perte d'éléments importants qui auraient pu aider le calife mecquois sur
le plan militaire™*, Un second mouvement du texte explicite davantage cette avarice que ce

130. Al-Baladuri, dans la section consacrée 4 la famille d’al-Zubayr, note bien ce trait de caractére lorsqu'il

expose la figure d’Ibn al-Zubayr. Al-Baladuri, Ansab al asraf IX, p. 448: %2 oK s,

131. El-Yamani, 2014, p. 229.

132. Abondance induite par la fertilité de la terre.

133. Disette induite par le manque de pluie et le stress hydrique.

134, o) 3 dle Cadl e ;\, & ;,\, ol &) F,m o) :JG ,,ﬂ.J u\fw o o oslay e Oy FM Ji,

OSSN b A,U\) \.xa (Bl JAB)J} SHRTERRY w\; Jbz.a \IJ\ 6 :J6 csk.a\ :J6 0 54 \ :J6 RYEFIR Jis d‘f\ oL\;
vire b 4,8 BAA £ e S Ly A ) uax;-\ o d u)u-\ O imad) o Syl &JJ :J6

'6/‘M~4’JL5JCV'{\ d)mjajﬂbwﬂdv&k{r»wLMMQ\AJ\JQ{)

Al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 333.

135. Sil'on pouvait aussi supposer que le refus d’'Ibn al-Zubayr soit motivé par le fait qu'il se méfiait de

payer en avance des mercenaires qui risquaient de partir sans combattre une fois la solde versée, 'usage de

ce motif dans ce texte, qui évoque par ailleurs une autre anecdote, laisserait penser que cet exemple est bien

mobilisé pour démontrer l'avarice du souverain mecquois.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

texte préte au personnage dans le contexte de la seconde guerre civile. Ibn al-Zubayr s'en
prend plus précisément A son gouverneur de Wadi al-Qura apres que celui-ci a fait le choix de
partager les dattes de ce riche terroir dont une grande partie était destinée aux aumones légales.
Le gouverneur d'Ibn al-Zubayr est pourtant blimé pour avoir pris cette initiative. Ce texte, par
le biais d'un comique de situation, évoque la colére irrationnelle d'Ibn al-Zubayr qui use du
fouet contre le pauvre gouverneur. L'avarice du souverain mecquois apparait d'autant plus grave
qu'elle signale un accaparement des ressources destinées a satisfaire les besoins alimentaires
des plus pauvres. D'autres récits confirment I'importance de ce motif chez al-Baladuri:

Al-Wigidi a dit: Tbn Guryag m'a rapporté, d'aprés ‘Ata> qui a dit: J'ai vu un groupe de gens parmi

les compagnons d'Ibn al-Zubayr manger de la viande de mule lors du siége d'Tbn al-Zubayr'3°.

Al-Wigqidi a dit dans sa relation: Le poulet a été vendu pour dix dirhams et les céréales pour
vingt dirhams. Les maisons d'Tbn al-Zubayr étaient pleines de froment, d'orge, de céréales'” et de

dattes™8.

Le premier passage insiste sur la famine qui accable les partisans d'Ibn al-Zubayr, lesquels sont
réduits & manger de la viande de bétes de somme. Le second met I'accent sur le prix exorbitant du
poulet et des céréales tout en signalant 'amoncellement de nombreuses ressources alimentaires
indispensables déposées dans les greniers d'Ibn al-Zubayr. Situés dans le chapitre qui relate
le si¢ge d'Ibn al-Zubayr par al-Haggag et 'armée marwanide, ces deux textes d’al-Waqidi
établissent un puissant contraste entre l'opulence d'Ibn al-Zubayr, la famine touchant certains
de ses soutiens, et l'inflation des prix. Méme si nous pouvons supposer que l'inflation des
produits de premieére nécessité et la famine soient crédibles dans le contexte du long siége de
La Mecque™?, ces textes sont avant tout des constructions historiographiques qui déforment
la réalité en présentant Ibn al-Zubayr comme un homme cupide. Ce portrait moral est une
antithése de ce que doit étre un sayyid et un souverain digne de ce nom: générosité, patience,
sens de 'honneur et du partage, ce sont autant de qualités que ces textes ne reconnaissent pas

a Ibn al-Zubayr.

136, sl O e G B ot 0L 5 el e sldl T, 106 s o 2 ) F g 811 OB
Al-Baladuri, Ansab al asraf VII, p. 120; voir aussi al-Fakihi, Abbar Makka I, p. 370.

137. Plutdt que de traduire par mais, nous lui préférons le terme de céréales car la culture du mais n’a été
diffusée qu'apreés la « découverte » de '’Amérique par les Espagnols. Sur la question des cultures présentes
en Arabie avant l'islam, voir Charbonnier, 2008.

138, L5 5355 Lty bnd sughal 590 ) o 0l el ot B3l s eoals B 2 Bl ] s il (3 58191 OB
Al-Baladuri, Ansab al asraf VII, p. 120, p. 121; voir aussi al-Fakihi, Apbar Makka II, p. 370. i

139. Al-Fakihi propose un chapitre sur l'inflation des prix lors du siége de La Mecque et d'Ibn al-Zubayr
par 'armée d’al-Haggag. Al-Fakihi, Abbar Makka II, p. 370-379.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

3.2.  La «fitna d’Ibn al-Zubayr » : une décadence religieuse

Pour donner du sens 4 la « fitna d'Tbn al-Zubayr », la tradition historiographique islamique
inscrit le moment zubayride sous I'étendard de la décadence et de la déviance religieuses. Cette
image dépréciative d'Ibn al-Zubayr ne se limite d'ailleurs pas 4 son expérience politique a la
fin du vir¢ siécle. Certaines traditions I'inscrivent en effet dans la plus longue durée en tenant
compte des événements de la premiére guerre civile. Ibn al-Zubayr remplit en effet parfois la
fonction de Deus ex machina dans la fitna qui opposa les Compagnons du Prophéte apres le
meurtre du calife ‘Utman. Des traditions accusent par exemple le jeune Ibn al-Zubayr d'avoir
joué un réle notable dans la participation de “Aisa bint Abi Bakr (m. 58/678) a la bataille du
Chameau. Ces récits font ainsi d'Ibn al-Zubayr celui qui a influencé sa tante lorsque celle-ci
aurait souhaité faire marche arriére, aprés avoir entendu les chiens d'al-Hawab aboyer, par
peur d'une prophétie de Muhammad qui aurait annoncé a ses épouses que les chiens de cette
contrée aboieraient pour l'une d'elles. De maniére implicite, ce réle qu'on donne 4 Ibn al-Zubayr
contribue 4 véhiculer 'image d'un homme qui n'a pas tenu compte des injonctions prophétiques

140 ot [a nécessité

et coraniques, lesquelles ont pourtant exalté la sacralité des Umm al-mu’minin
pour elles de rester 4 'écart du monde social et de ses intrigues. Dans la logique de ces textes
historiographiques, en poussant sa tante a poursuivre son chemin, Ibn al-Zubayr serait a
l'origine de cette trahison de I'héritage prophétique qui insistait sur la nécessité de préserver les
épouses de Muhammad en établissant une distance sociale nette entre celles-ci et les membres de
la communauté des croyants. Cette accusation de trahison de 'héritage prophétique trouve, sans
surprises, un prolongement beaucoup plus net dans des textes qui se focalisent sur le contexte

de la seconde guerre civile. Ce habar rapporté par al-Mas‘adi (m. 345/956) en témoigne:

‘Umar b. Sabba al Numayri a dit en s'appuyant sur I'autorité de Musawir b. S3’ib, qu'Tbn al-Zubayr
précha quarante fois sans prier pour le Propheéte, et qu'il disait 4 ce propos: Rien ne m'empéche

de prononcer cette priére que 'orgueil qu'en concevraient ces gens [les Hachémites] '+

Ce récit est trés instructif. Il donne effectivement un bon apercu de quelques-uns des
motifs narratifs de la « fitna d'Ibn al-Zubayr » dans leur dimension polémique. Les prétentions
d’Ibn al-Zubayr A revendiquer et exercer le pouvoir 4 la fin du vir® siécle étaient illégitimes.
Son impiété et son bafouement de I'héritage prophétique, qui résultent de la crainte que les
Hachémites en tirent une certaine satisfaction, en sont la preuve manifeste dans la logique
de ce récit. L'expérience politique zubayride fut pourtant bien différente dans la mesure ou
Ibn al-Zubayr accorda une place importante a la figure prophétique'#*, La dimension apocryphe

140. Voir Coran XXXIII, 53 et Coran XXXIII, 32. Une autre version de cette prophétie de Muhammad
affirme que celui-ci a mis ‘Ai$a en garde de ne pas étre celle qui sera visée par les aboiements des chiens
d’al-Haw‘ab. Voir Abbott, 1973, p. 143-144; Spellberg, 1994, p. 122.

141. Al-Mas‘adi, Les prairies d’or V, p. 184. Al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 373.

142. Voir Madelung, 1981; Anthony, 2020, p. 93; Bouali, 2021, p. 378 par exemple.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

et polémique de cette narration est donc incontestable. Les auteurs qui ont mis en circulation
ces discours étaient sans doute au fait de cette réalité, mais dans le cadre de la lutte pour la
légitimité a succéder au Prophéte, méme dans une perspective mémorielle, il fallait décrédibiliser
l'image de ceux qui, comme Ibn al-Zubayr, étaient considérés comme les ennemis des dignes
et véritables héritiers de Muhammad.

Dans un autre registre, de nombreuses traditions ont fagonné cette idée d'une décadence
religieuse en accusant Ibn al-Zubayr d'avoir souillé 'espace sacré mecquois et d'avoir contribué
au processus de désacralisation de la Ka‘ba. Deux épisodes majeurs sont associés 2 cette
profanation du haram. Le premier est I'incendie du bayt mecquois lors du si¢ge sufyanide
de La Mecque en 64/683. Méme si globalement la tradition rejette la responsabilité de cette
catastrophe sur le général umayyade al-Husayn b. Numayr et ses hommes'#, dautres textes
accusent Ibn al-Zubayr ou certains de ses soutiens d’en étre la cause'#*. Le second grief
porté contre Ibn al-Zubayr a trait 4 sa reconstruction de la Ka‘ba' et plus largement a
sa politique édilitaire’#® dans l'espace sacré mecquois. Le signe le plus manifeste de cette
rhétorique anti-zubayride de la souillure du haram est I'insulte symbolique de mulbid émise a
I'encontre du calife mecquois. Il semblerait que les Umayyades marwanides soient a l'origine
de la dissémination de ce discours dés la fin du vii® siécle. Celui-ci trouva par la suite un
prolongement important dans nombre de relations historiographiques™”:

Muhammad b. Kunisa m’a rapporté, d'apres Ishaq b. Sa“id, d'aprés son pere: ‘Abd Allah b. ‘Umar
partit 4 la rencontre de ‘Abd Allah b. al-Zubayr et lui dit: O Ibn al-Zubayr, prends garde de ne

pas transgresser dans le haram d’Allah car jai entendu le Messager d’Allah dire: un homme de

143. Al-Fakihi, Abbar Makka 11, p. 355; al-Azraqi, Abbar Makka, p. 294 et 297.

144. Al-Azraqi, Apbar Makka, p. 290; Ibn Abi Sayba, Musannaf XXI, p. 84.

145. Dans la plupart de ces traditions, c’est “Abd Allah b. ‘Abbas qui critique l'action d’'Ibn al-Zubayr.
Voir par exemple al-Azraqi, Abbar Makka, p. 298.

146, Dans une tradition rapportée dans l'historiographie mecquoise, ‘Abd Allah b. ‘Abbas, s’adressant &
un proche d’'Ibn al-Zubayr (‘Abd Allah b. Safwan), fustige les prétentions du calife mecquois 2 se présenter
comme 'héritier de la sunna du calife ‘Umar. Ibn al-Zubayr est accusé d’avoir pris de la distance avec
une décision de ‘Umar en entreprenant la construction de maisons et de qustr-s a4 Qu‘ayqi‘an. Al-Azraqi,
Abbar Makka, p. 753.

147. Voir Madelung, 2013. Cette accusation d’avoir souillé I'espace sacré mecquois est beaucoup moins présente
dans les Abbar Makka d’al-Azraqgi (m. 251/865) qui contiennent un chapitre exaltant la sacralité du haram
et la gravité des péchés commis en son sein. Aucune tradition ne vient néanmoins explicitement faire le lien
entre I'insulte de mulbid et Ibn al-Zubayr en dehors d'une seule qui est d'ailleurs nuancée puisqu’elle fait dire &
‘Abd Allah b, ‘Amrb. al-‘A§, en discussion avec Ibn al-Zubayr, qu'un homme du nom de ‘Abd Allah aurait sur
ses épaules la moitié des péchés de la umma. Le récit se clot par une réponse d'Ibn al-Zubayr qui identifie cet
homme a ‘Abd Allah b. ‘Amr b. al-‘As. D’une certaine fagon, ce récit est un contre-discours aux versions qui
font d’Ibn al-Zubayr le mulbid qui souille le haram mecquois. Al-Azraqi, Abbar Makka, p. 697. Ce prisme dela
défense dela mémoire d'Ibn al-Zubayr s’observe d'ailleurs dés 'ouverture du chapitre en question car le premier
babar associe le calife mecquois a la vénération du bayt et de I'espace sacré. Al-Azraqi, Abbar Makka, p. 687.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

Qurays va y transgresser. Si ses péchés devaient étre pesés avec ceux des taqalayn (les hommes et

les gin], [la balance] pencherait de son c6té. Prends garde de ne pas étre celui-la 1™

La présence de ‘Abd Allah b, “‘Umar dans cette narration démontre qu'il remplit encore une
fois un réle symbolique qui vise 4 établir une forme d'altérité religieuse entre lui et Ibn al-Zubayr.
En mobilisant une parole prophétique dans le but d'avertir Ibn al-Zubayr de ne pas étre celui
qui va profaner I'espace sacré et son sanctuaire, Ibn ‘Umar fait office d’avertisseur et apparait
sous les traits du fin disciple et héritier de Muhammad, une qualité dont Ibn al-Zubayr est
en revanche dépossédé.

3.3.  La fitna zubayride : la manifestation excessive et irrationnelle de la violence

Sur le plan narratif, la violence est un des motifs essentiels de la fitna zubayride. Nos
sources sont en effet pleines d’anecdotes 4 ce propos. Nombreux sont les textes qui accusent
par exemple Ibn al-Zubayr d’avoir versé le sang dans I'espace sacré mecquois::

Tu dis & qui tu rencontres que tu es le Réfugié, et tu multiplies [pourtant] les exécutions entre le

puits de Zamzam et le rukn'#°.

Dans ce vers de poésie que nous trouvons dans plusieurs sources historiographiques,
Ibn al-Zubayr est accusé d'avoir multiplié les combats et les exécutions dans la zone proche du
sanctuaire sacré mecquois. Dans le présent extrait, al-Mas‘adil'attribue au mawla d'al-Zubayr.
Dans la version d'al-Baladuri, ce dernier I'attribue en revanche au poéte ‘Abd Allah b. al-Zabir
al-Asadi, qui aurait critiqué I'exécution du frére d'Ibn al-Zubayr (“Amr b. al-Zubayr) par

celui-ci's®

Vous avez bétement tué votre frére avec le fouet. [...] Tu dis & qui tu rencontres que tu es un

Réfugié, et tu multiplies [pourtant] les exécutions entre Zamzam et le rukn'".

So w For i - Foer s o rre 0r o soss 2 S Swt sms

148. ;&\C}dgw\,_sucﬂ_)\um dmﬁ)\u&\mﬁu&\,\.&é dl;dﬂ'\fwu‘,\g\fm{u,»su

oK e ERF i O3l 555 S B D e e WA B D 00 S G
Ibn Abi Sayba, MusarmanVI p.127.
149. Al-Mas‘adi, Les prairies d’or V, p. 174. Ibn Abi Sayba, Musannaf XVI, p. 127.
150. ‘Amr b. al-Zubayr défendit la cause des Umayyades auxquels il était apparenté. Ibn Sa‘d,
Kitab al-Tabagqat al-kubra VII, p. 184.
151. Al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 329.
aaliv LLL & s A

S (/deﬁf-ﬁ; e &l 3Y ot s [

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

Dans le cas de ‘Amr b. al-Zubayr, cette critique visant Ibn al-Zubayr, outre sa dimension
fratricide, s'explique par le fait que selon de nombreuses sources, son frére ‘Ubayda b. al-Zubayr
le mit sous sa protection (§ar)'* aprés I'échec de I'expédition envoyée par le gouverneur de
Médine afin de soumettre Ibn al-Zubayr au pouvoir sufyanide™, Ibn al-Zubayr refusa toutefois
d’entériner cette protection. ‘Amr fut emprisonné tandis qu'Ibn al-Zubayr procéda i la mise en
application de la loi du talion au bénéfice de ceux qui subirent la foudre de son frére 3 Médine.
‘Amr mourut par la suite des blessures infligées par les nombreux coups de fouet qu'il aurait
recus'>*, Pis, sa dépouille subit un sort infamant, Ibn al-Zubayr la fit en effet exposer sur un
gibet's%, Dans le cas de nos deux extraits poétiques, méme si on peut envisager qu'ils peuvent
potentiellement garder des traces de critiques émises par des contemporains des événements,
la condamnation de la violence présumée d'Ibn al-Zubayr est en fait une réfutation explicite de
ses prétentions A se présenter comme le « Réfugié » (“A’id bi-l-bayt) de l'espace sacré mecquois.
En prenant ce titre, Ibn al-Zubayr véhicula en effet une propagande visant A affirmer qu'il
était un protégé de Dieu avec lequel il avait noué une alliance™®. Si ces vers peuvent, comme
nous l'avons suggéré dans les lignes précédentes, garder une trace de la fagon dont certains
contemporains de la seconde guerre civile ont pu percevoir ces événements, leur présence
dans les corpus respectifs d'al-Mas‘adi et al-Baladuri contribue a véhiculer I'image d'une fitna
zubayride synonyme de désordre sanglant et de désacralisation de I'espace mecquois. Comme
en témoignent d'autres exemples, cette violence présumée d’Ibn al-Zubayr dans ce contexte
topographique mecquois a véritablement constitué un des lieux communs narratifs de sa fitna
dans I'historiographie islamique.

Certains textes, pour assimiler le moment zubayride 4 une période caractérisée par la
violence, accusent de plus Ibn al-Zubayr d'avoir maltraité les Bana Hasim, le clan du Propheéte.
Dans I'Histoire anonyme des Abbassides, Abbar al-Dawla al-‘Abbassiya™’, Ibn ‘Abbas et
Muhammad b. “Ali sont menacés d'étre brilés vifs par Ibn al-Zubayr 4 cause de leur refus de
lui faire allégeance pour le califat™®, Dans cette version, leur salut est dii au révolutionnaire
proto-chiite al-Muhtar, qui aurait envoyé des hommes depuis sa base irakienne de Kafa'°.
Ce motif est omniprésent dans de nombreuses sources historiographiques. A titre d’exemple,
I'historiographe al-Ya‘qubi (m. 284/897) souligne qu'Ibn al-Zubayr fit enfermer Ibn ‘Abbas,
Muhammad b. ‘Ali et vingt-quatre membres des Bana Hasim dans une prison qui se trouvait

152. Al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 330.

153. ‘Amr b. al-Zubayr dirigeait donc ce corps expéditionnaire envoyé par le gouverneur sufyanide.

154. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra VI, p. 481.

155. Al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 329 et 333; Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqgat al-kubra VI, p. 480.

156. Mus‘ab al-Zubayri, Kitab Nasab Qurays, p. 239; al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 320. Bouali, 2021,
p- 133-135.

157. Cette source est difficile 4 dater, mais comme le suggére Antoine Borrut, elle est probablement antérieure
au x1° siécle. Borrut, 2011, p. 95. L'ouvrage est sans doute contemporain d’al-Baladuri. Borrut, 2011, p. 96.
Pour une discussion sur cette source, voir également Comerro, 2011.

158. Abbar al-Dawla al-“Abbassiya, p. 37.

159. Abbar al-Dawla al-“Abbdssiya, p. 37.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI

prés de Zamzam en jurant sur Dieu qu'il les brilerait vifs sils refusaient de reconnaitre son
autorité califale. En réaction, Muhammad b. al-Hanafiya écrivit 2 al-Muhtar pour lui apprendre la
situation tragique des Al Rasal™®®, a famille sacrée du Prophéte. Sile conflit entre Ibn al-Zubayr et
certains Hachémites tels quIbn ‘Abbas et Muhammad b. al-Hanafiya est avéré d'un point de vue
historique, ces récits les présentent toutefois par le biais d'un prisme déformant. En effet, le récit
d’al-Ya“‘qubi comme le précédent des Abbar al-Dawla al-“Abbassiya, en insistant sur ces détails et
en usant du registre pathétique dans le but de dévoiler au grand jour les souffrances subies par les
Hachémites, contribuent fortement 4 faire d'Ibn al-Zubayr un homme cruel et sans merci qui a

bafoué la sacralité des parents du Prophete™

afin de satisfaire sa soif personnelle de pouvoir.

Le lien établi entre la fitna zubayride et la violence dont elle serait synonyme ne concerne
néanmoins pas exclusivement Ibn al-Zubayr. Dans certains cas, la fitna zubayride met aussi en
accusation Musabb. al-Zubayr (m.71/691), le frére du souverain mecquois. Désigné gouverneur de
I'Trak et missionné pour reprendrela cité-garnison de Kafa prise aux Zubayrides par al-Muhtar'®,
Mus‘ab selanca dans une vaste opération de reconquéte de la cité-garnison iraquienne. Celle-ci se
concrétisa par une élimination brutale du révolté proto-chiite et de son mouvement. Un épisode
fameux a particulierement fait I'objet d'une vive critique contre le gouverneur zubayride dans
I'historiographie islamique. Aprés la mort d’al-Muhtar qui s'était retranché dans le palais du

) 163

gouverneur de Kafa aprés sa défaite 4 la bataille de Harara>'®, un nombre important de ses

plus fidéles partisans recurent la garantie d'un aman de la part de Mus‘ab™®4. Sous la pression
des asraf-s de Kufa qui I'avaient accompagné dans sa guerre pour reprendre le contrdle de la
cité-garnison, Mus‘ab se serait toutefois rétracté. Il fallait nécessairement venger le sang des
morts tués sous les coups d'al-Muhtar et de sa faction'®. Les sources, dont certaines donnent le
chiffre de six mille exécutés'®, ont contribué a faconner une image dépréciative de Musab en
I'affublant d'étre un bourreau'®”. C'est le cas dans le présent extrait d Tbn Abi Sayba:

Muhammad b. Kunasa m'a rapporté, Ishaq b. Si‘id m'a rapporté, d'aprés son pére qui a dit:
Mus‘ab b. al-Zubayr partit a la rencontre de “Abd Allah b. ‘Umar alors qu'il circumambulait

entre al-Safa et al-Marwa. Il dit: Qui es-tu? Il répondit: Ton neveu, Mus‘ab b. al-Zubayr.

168]

Il répondit: le [gouverneur'®®] de I'Traq? Il répondit: Oui. Je suis venu te voir A propos de gens

160. Al-Ya‘qubi, Tarip II, p. 311-312.

161. Voir également al-Fakihi, Abbar Makka II, p. 380-382.

162. Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabaqat al-kubra VI, p. 493-494.

163. Al-Baladuri, Ansab al asraf VI, p. 436-438.

164. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-futab V, p. 292; al-Tabari, Tarib al-Rusul wa al-Muliak VI, p. 104.

165. Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-futab V, p. 293; al-Ya‘qubi, Tarib IL, p. 315.

166. Al-Baladuri, Ansab al asraf VI, p. 442.

167. La tradition garde la trace de cette figure du bourreau. De nombreux textes affirment que Mus‘ab,
lors de son arrivée a Basra, se donna le lagab d’al-Jazzar (le bourreau). Cette tradition est 4 I'évidence une
construction historiographique sans aucun fondement historique. On peut ici suggérer que c’est une relecture
de la trajectoire du gouverneur zubayride 4 I'aune du massacre des partisans d’al-Muhtar. Al-Baladuri,
Ansab al asraf VII, p. 18.

168. Nous faisons le choix de traduire par gouverneur, compte tenu du statut qui était celui de Mus‘ab.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

qui ont désobéi, versé le sang et collecté (illégalement) les ressources. Ils furent combattus et furent
vaincus. Ils entrérent dans un qasr et s’y retranchérent, puis ils demandérent 'aman. On le leur
accorda, puis ils furent tués. Il lui dit: Combien étaient-ils ? Il répondit: cinq mille. Ibn ‘Umar se
mit a glorifier Dieu [aI'écoute] de cela. Il dit: Par Allah fils d’al-Zubayr, si un homme atteignait
le bétail d'al-Zubayr et qu'il en égorgeait cinq mille dans la matinée, le verrais-tu comme quelqu'un
dexcessif? Il répondit: Oui. Il rétorqua: Tu verrais cela comme un excés pour des animaux qui

ne savent pas qui est Allih et tu le rends licite pour ceux qui l'ont exalté®® [au moins] un jour ! 2'7°
pasq P q J

Cette accusation proférée al'encontre du Zubayride a trouvé un prolongement particuliérement
puissant sur le plan symbolique ainsi que l'atteste cette tradition.

Ce texte met en scéne un vif échange entre Mus‘ab et Ibn ‘Umar. Le Zubayride semble
chercher la caution du fils du second calife & propos du massacre des partisans d’'al-Muhtar.
Tous les détails narrés par Mus‘ab, faussement implicites, sont en effet liés aux événements
qui ont conduit 3 cette violence politique orchestrée 3 Kafa dont nous avons briévement
esquissé les grandes lignes dans la page précédente. En apprenant que le massacre a engendré
la mort de cing mille personnes, Ibn ‘Umar réagit avec véhémence. La comparaison avec le
massacre du bétail d'al-Zubayr dévoile au grand jour 'hypocrisie de Mus‘ab en particulier et
des Zubayrides en général. En effet, tout en considérant inacceptable qu'on puisse sans raison
massacrer cinq mille bétes, Mus‘ab n'a pas pour autant appliqué ce principe 2 des hommes et
des femmes. Cette narration accuse en somme les Zubayrides d’avoir déshumanisé les pauvres
victimes A qui une garantie de la vie sauve avait pourtant été promise. Dans le contexte de ce
texte, cette accusation apparait d’autant plus grave qu'lbn ‘Umar les considére comme des
croyants. Ce texte est bien évidemment apocryphe et participe avant tout d'une construction
historiographique. Pourtant nous ne devons pas minimiser son importance ; il doit étre envisagé
al'aune dela fonction symbolique qu'Tbn ‘Umar occupe dans de nombreux hadit-s qui accusent
Ibn al-Zubayr de s'étre engagé dans la fitna et d'avoir été coupable de la mort de nombreux
musulmans. En outre, la présence de ce texte dans une source proto-sunnite telle que le
Musannaf d'Tbn Abi Sayba démontre i bien des égards que le massacre des partisans « chiites »
d’al-Muhtar, qui ne bénéficie par ailleurs pas d'une image favorable dans I'historiographie
islamique, a été mobilisé pour illustrer la violence jugée irrationnelle et excessive mise en ceuvre
par les Zubayrides'”" 2 a fin du vi1° siécle.

169. En pronongant la formule g ilaha illa llah.

A A I P e S 0 2 b o Sutd sas

170. du“,,n}w\wu}aﬁ,;u¢\Mﬁ)\uwdi Jt;uf.wud\;z\uié dbu\{u.\éu
‘}"'} &LAJM \)gﬂ..w_} &u‘ \)xl, )9 uP VULNV :/\:i>~ ‘V.&: db L((Qd‘J’J‘ ngo)) db CJN)\ u‘ M Q_Ju>" u‘\ JL@ C((Qu‘ ‘.«"))

P R

o ) b APENE FNC db (&.\,J\ g,» :J6 c\}brro‘,hob Y \;u ¥ \W \ﬁ, \,1,» \,.1,3 \,\,,,, J\ﬂ\

-7
“Z 6 5 0 ? g I 2 ] Zs

S bl o oy : 6 pey :J6 «%ﬂ e A u\ﬁw ,\x Gl gB u S5 u\) cﬂ)\ 5 L Aty db, A3
m,\, Ly e e w, A g,y ftr

Ibn Abi Sayba, Musannaf XVI, p. 125-126.

171. Méme s’il était marié avec la sceur d’al-Muhtar, la présence d’Ibn ‘Umar, figure sunnite par excellence,

est tout aussi surprenante dans le contexte de ce récit qui condamne la violence politique zubayride contre les

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

HASSAN BOUALI 57

4. Conclusion

A la lumiére de cette enquéte, on ne peut que constater I'importance de la «fitna
d’Ibn al-Zubayr » dans les sources écrites. Sa présence est particuliérement a 'ceuvre dans
le hadit, mais également dans les sources historiographiques musulmanes et non musulmanes.
Cette fitna zubayride, qui se donne d’abord 4 lire comme une catégorie discursive, est
largement une construction historiographique. Ce prisme correspond en effet 3 une
personnification de la seconde guerre civile qui rend Ibn al-Zubayr responsable de tous ses maux.
La «fitna d'Ibn al-Zubayr » est une négation de l'expérience politique zubayride qui jette
I'opprobre sur les prétentions qu'Ibn al-Zubayr avait de diriger la communauté des croyants
ala fin du vir® siecle. Ibn al-Zubayr n’était rien d’autre qu'un rebelle, en aucun cas un digne
successeur du Propheéte et des premiers califes. La fitna zubayride était en somme une pure
utopie politique, une tromperie et une usurpation de l'institution califale. Une analyse plus
serrée des textes historiographiques permet en outre de mieux cerner les motifs a partir desquels
cette fitna zubayride est construite dans les sources narratives. Ces textes établissent le proceés
mémoriel d'Ibn al-Zubayr en esquissant un portrait moral trés dépréciatif, loin de la figure du
souverain idéal. Le moment zubayride, selon ces traditions, fut synonyme d'avarice, de cupidité
et d'arbitraire. Il incarne la manifestation du désordre sanglant de la fitna contre laquelle le
Prophéte de l'islam aurait mis en garde. Ces motifs, tout en puisant potentiellement dans des
critiques qui auraient pu étre émises 4 'encontre d'Ibn al-Zubayr ou dans des faits historiques
établis, sont avant tout des prismes déformants qui jettent la brume sur ce qu'a réellement été
l'expérience zubayride 4 la fin du vi1° siécle, dans le contexte de la seconde guerre civile. Des
sources orientales antérieures aux sources historiographiques musulmanes bousculent d'ailleurs
le prisme de la fitna zubayride. Ainsi, Jean bar Penkayé, auteur syriaque contemporain des
événements de la seconde guerre civile, met I'accent sur la rhétorique piétiste d'Tbn al-Zubayr

172

accusant les Umayyades et leurs partisans d’étre des « transgresseurs de laloi»'7%, Dans ce texte

syriaque de la fin du vi1° siécle, il n'y a donc aucune allusion 2 la « fitna d'Ibn al-Zubayr » 73,

La polyphonie des sources historiographiques musulmanes permet aussi de bousculer cette
représentation des faits. D'autres récits confirment en effet que le prisme de la décadence religieuse
n'a rien a voir avec la réalité. Ibn al-Zubayr fit au contraire la promotion d'une rhétorique
piétiste et construisit sa légitimité en se présentant comme I'héritier des premiers califes

partisans d'un mouvement, qui d'une part défendait la prééminence des Ahl al-Bayt, d’autre part considérait
Muhammad b. al-Hanafiya comme le Mahdi.

172. Jean Bar Penkayé, Le Livre des principes : histoire du monde temporel in Mingana, 1908, p. 182-183; Brock,
1987, p. 64; Shoemaker, 2021, p. 189.

173. Quelques décennies plus tard, 'auteur de la Chronique arabo-byzantine de 741 qualifie Ibn al-Zubayr
de «roi des Arabes », méme une fois décapité et vaincu. Autre point important, dans cette source, ‘Ali est
exclu de la liste des souverains qui ont régné apreés le Prophéte. Pour une traduction du texte, voir Hoyland,
1997, p. 621-622. Pour une analyse récente, voir Bouali, 2021, p. 263-265.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58

LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

et du Prophéte'7#, Par ailleurs, Ibn al-Zubayr bénéficia aussi du fait que des clercs éminents

de sa famille véhiculérent des traditions louant leur parent'”%, dans le but de contrecarrer les

récits qui lui étaient défavorables'?®.

Bibliographie
Instruments de travail

Enclr = Encyclopaedia Iranica, Encyclopaedia Iranica
Foundation, New York, en ligne, 1996-
Griffith, Sydney H., « Eutychius
of Alexandria», Enclr, 2012, en ligne:
https://www.iranicaonline.org/articles/
eutychius

Sources anciennes

‘Abd al-Razziq al-San‘ani, al-Musannaf, Habib
b. ‘Abd al-Rahmin al-‘Azmi (éd.), Beyrouth,
1970.
Abbar al-Dawla al-“Abbasiyya, Abd al-‘Aziz al-Duri,
‘Abd al-Gabbir al-Muttalibi (éd.), Dar
al-Talia, Beyrouth, 1997.
al-Azraqi, Abbar Makka, ‘Abd al-Malik b. ‘Abd Allah
b. Duhay$ (éd.), Maktabat al-Asadj,
La Mecque, 2003.
al-Baladuri, Ansab al asraf, Suhayl Zakkar,

Ryad Zirikli (éd.), Dar al-Fikr, Beyrouth, 1996.

Bar Hebraeus, Tarih mubtasar al-duwal,
Antiin Salihani (éd.), al-Matba‘ah
al-Kathalikiyah lil-Aba> al-Yasa Tyin fi Birat,
Beyrouth, 1890.

al-Buhari, Sabih, Dar Ibn Katir, Damas, Beyrouth,
1987.

al-Buhari, al-Tarib al-Sagir,
Mahmiid Ibrahim Zayid (éd.), Dar al-Maarif,
Beyrouth, 1986.

al-Fakihi, Apbar Makka, ‘Abd al-Malik b. ‘Abd Allih
b. Duhay$ (éd.), Dar Hidr, Beyrouth, 1994.

Kazimirski, Albert, Dictionnaire arabe-francais
[rééd. al-Bouraq], Beyrouth, 1860.

Eutychius d’Alexandrie, Annales, Berity:

E Typographeo Catholico, Paris, 1906.

Halifa b. Hayyat, Tarih, Akram Diya’ al-‘Umari (éd.),
Matba‘at al-Adab, al-Nagaf, 1967.

Halifa b. Hayyat, Kitab al-tabaqat, Matabi® Wizarat
al-Taqafah wa-al-Siyahah wa-al-Irsad
al-Qawmi, Damas, 1966.

Ibn Abi Haytama, al-Tarih al-kabir,

Salah ibn Fathi Halal (éd.), al-Faraq
al-Haditah, Le Caire, 2004.

Ibn Abi Sayba, Musannaf, Muhammad ‘Awama (éd.),
Dair Qurtuba, Beyrouth, 2006.

Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-futab, ‘Ali Siri (éd.),
Dar al-Adwa’, Beyrouth, 1991.

Ibn Habib, Kitab al-Mubabbar, Da‘irat al-Ma‘arif
al-‘Utmaniyya, Hayder Abad Dakan, 1942.

Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabagat al-kubra,

‘A. M. Umar (éd.), Maketaba al-Hangj,
Le Caire, 2001.

al-Mas‘adi, Les prairies d’or, 5 vol., Charles Barbier
de Meynard, Pavet de Courteille (trad.),
Charles Pellat (éd.), Société asiatique, t. 5,
Paris, 1869.

174. Al-Baladuri, Ansab al asraf V, p. 373; Ibn A‘tam al-Kafi, Kitab al-futab V, p. 294; Hoyland, 1997,

p- 332-333; Shaddel, 2017; Bouali, 2021.

175. Voir Al-Zubayr b. Bakkar, al-Abbar al-Muwaffaqiyat, p. 401.
176. Voir Campbell, 2003; Gérke, Schoeler, 2008; Scheiner, 2012, p. 441, Bouali, 2021, p. 73.

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Michel le Syrien, Chronique,
Jean-Baptiste Chabot (trad.),
Ernest Leroux éditeur, Paris, 1899-1910.

Mus‘ab b. ‘Abd Allah al-Zubayri, Kitab Nasab Qurays,
Evariste Lévi-Provengal (éd.), Dar al-Ma‘arif,
Le Caire, 1953.

Muslim, Sabih, Bayt al-Afkar al-Duwaliyya li-1-Nasr
wa-l-Tawzi‘, Ryad, 1998.

Nu‘aym b. Hammad, Kitab al-fitan, Samir b. Amin
al-Zahiri (éd.), Maktabat al-Tawhid, Le Caire,
1991.

Etudes

Abbott, Nabia, Aisa, the Beloved of Mohammed,

Arno Press, New York, 1973 (1 éd. 1942).

Afsaruddin, Asma, Excellence and Precedence: Medieval
Islamic Discourse on Legitimate Leadership, Brill,
Leyde, 2002.

Andersson, Tobias, Early Sunni Historiography:

A Study of the Tarib of Halifa b. Hayyat, Brill,
Leyde, Boston, 2018.

Andersson, Tobias, « Early Sunni Historiography:

A Study of the Tarih of Halifa b. Hayyat»,
Ph. D Dissertation, University of Edinburgh,
Edimbourg, 2016. (éd. Brill, Leyde, 2018).

Anthony, Sean W., Crucifixion and Death as Spectacle:
Umayyad Crucifixion in its Late Antique
Context, AOS 96, American Oriental Society,
New Haven (Conn.), 2014.

Anthony, Sean W., Mubammad and the Empire
of Faith. The Making of the Prophet of Islam,
University of California Press, Oakland, 2020.

Borrut, Antoine, « La circulation de l'information
historique entre les sources arabo-musulmanes
et syriaques : I'exemple d'Elie de Nisibe
et ses sources », in Muriel Debié (éd.),
L’historiographie syriaque, Geuthner, Paris,
2009, p. 137-159.

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir: l’espace
syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers
Abbassides, v. 72-193/692-809, Brill, Leyde, 2011.

Borrut, Antoine, « Vanishing Syria: Periodization and
Power in Early Islam », Der Islam o1, 1, 2014,

p- 37-68.

Bouali, Hassan, « De la révolte au califat zubayride.
Histoire d'une expérience politique dans
les débuts de l'islam », thése de doctorat,
Université Paris-Nanterre, Nanterre, 2021,

HASSAN BOUALI

al-Tabari, Tarib al-Rusul wa al-Mulik,
Muhammad Abi al-Fadl Ibrahim (éd.),
Dar al-Ma“rif, Le Caire, 1960-1969.

Théophile d’Edesse, Theophilus of Edessa’s
Chronicle and the Circulation of Historical
Knowledge in Late Antiquity and Early Islam,
Robert Hoyland (trad.), Liverpool University
Press, Liverpool, 2011

al-Ya‘qabi, Tarip, I, M. Th. Houtsma (éd.), Leyde,
Brill, 1883.

al-Zubayr b. Bakkar, al-Abbar al-Muwaffaqiyat,
Sami Makki al-‘Ani (éd.), Dar ‘Alam al-Kutub,
Beyrouth, 1996.

Brock, Sebastian P., « North Mesopotamia
in the Late Seventh Century: Book XV
of John Bar Penkaye’s Ri§ Melle », JSAI 9, 1987,
p. 51-75.

Brown, Jonathan, The Canonization of al-Bubari and
Mouslim: the Formation and Function of the
Sunni hadith Canon, Brill, Leyde, Boston, 2007.

Campbell, Sandra S., « Telling Memories.

The Zubayrids in Islamic History », Ph. D,
University of California, Los Angeles, 2003.

Casanova, Paul, Mubammad et la fin du monde:
étude critique sur U'islam primitif, Librairie
Paul Geuthner, Paris, 1911.

Charbonnier, Julien, « L'agriculture en Arabie du
Sud avant I'Tslam. Une reconstitution des
paysages et des systémes de culture antiques »,
Arabian Humanities 15, 2008, p. 1-28.

Comerro, Viviane, « La figure historique
d'Ibn “‘Abbias», REMMM 129, 2011, p. 125-137.

Conrad, Lawrence I., «Ibn A‘tam and his History »,
al-‘Usar al-Wusta 23, 2015, p. 87-125.

Cook, David, Studies in Muslim Apocalyptic, SLAEI 21,
Darwin Press, Princeton (N.].), 2002.

Djait, Hichem, La Grande Discorde. Religion et politique
dans Uislam des origines, Folio Histoire,
Gallimard, Paris, 1989.

Donner, Fred M., Narratives of Islamic Origins.

The Beginnings of Historical Writing,
The Darwin Press, Princeton (N.].), 1998.

El-Hibri, Tayeb, Parable and Politics in
Early Islamic History: The Rasidan Calipbs,
Columbia University Press, New York, 2010.

El Yamani, Mohamed Saad Eddine, «al-Haggag
b. Yisuf al-Taqafi: entre histoire et
littérature », thése de doctorat, Inalco, Paris,
2014.

59

Anlsl 56 (2022), p. 33-60 Hassan Bouali
La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60

Anlsl 56 (2022), p. 33-60

LA « FITNA D'IBN AL-ZUBAYR »

Gérke, Andreas, Schoeler, Gregor, Die dltesten
Berichte iiber das Leben Mubammads.

Das Korpus ‘Urwa ibn az-Zubair, Darwin Press,
Princeton (N.J.), 2008.

Hawting, Gerald, The First Dynasty of Islam:
The Umayyad Caliphate. A.D. 661—750,
Southern Illinois University Press, Carbondale,
1986.

Hawting, Gerald, « “A Plaything for Kings”
‘A’isa’s Hadit, Ibn al-Zubayr, and
Rebuilding the Ka‘ba», in Majid Daneshgar,
Walid Saleh (éd.), Islamic Studies Today:
Essay in Honor of Andrew Rippin, Brill, Leyde,
Boston, 2016, p. 1-21.

Hoyland, Robert G., Seeing Islam as Others Saw It:
Survey and Evaluation of Christian, Jewish and
Zoroastrian Writings on Early Islam, SLAEI 13,
Darwin Press, Princeton (N.J.), 1997.

Juynboll, Gautier H.A., « The Date of the
Great Fitna», Arabica 20, 1973, p. 142-159.

Juynboll, Gautier H.A., Muslim Tradition: Studies
in Chronology, Provenance, and Authorship
of Early hadith, Cambridge University Press,
Cambridge, 1983.

Kennedy, Hugh (dir.), al-Tabari: A Medieval
Muslim Historian and his Work, SLAEI 15,
Darwin Press, Princeton (N.J.), 2008.

Madelung, Wilferd, « ‘Abd Allah b. al-Zubayr and
the Mahdi», JNES 40, 4 (Arabic and Islamic
Studies in Honor of Nabia Abbott: Part Two),
1981, p. 291-305.

Madelung, Wilferd, The Succession to Mubammad.

A Study of the Early Caliphate, Cambridge
University Press, Cambridge, 2001
(1 éd. 1997).

Madelung, Wilferd, « ‘Abd Allah ibn al-Zubayr
the mulbid », in Wilferd Madelung,

Studies in Medieval Muslim Thought and
History, Ashgate, Farnham, 2013, p. 301-308.

Micheau, Frangoise, Les débuts de I'Islam. Jalons pour
une nouvelle histoire, Téraédre, Paris, 2012.

Mingana, Alphonse, Sources Syriaques, Harrassowitz,
Leipzig, 1908.

Palmer, Andrew, The Seventh Century
in The West-Syrian Chronicles,

Liverpool University Press, Liverpool, 1993.

Hassan Bouali

Penn, Michaél P., Envisioning Islam. Syriac
Christians and the Early Muslim, University
of Pennsylvania Press, Philadelphie, 2015.

Robinson, Chase F., ‘Abd al-Malik, Oneworld
Publications, Oxford, 2012 (1 éd. 2005).

Rotter, Gernot, Die Umayyaden und der
zweite Biirgerkrieg: 680—692, Deutsche
Morgenlindische Gesellschaft, Wiesbaden,
1982.

Ryan J. Lynch, « Sons of the Muhagiran:

Some Comments on Ibn al-Zubayr and
Legitimizing Power in Seventh-Century
Islamic History », in Alessandro Gnasso et al,,
The Long Seventh Century: Continuity

and Discontinuity in an Age of Transition,
Peter Lang, New York, 2015, p. 251-267.

Scheiner, Jan, Recension de Gérke, Andreas, Schoeler,
Gregor, Die dltesten Berichte uber das Leben
Mubammads. Das Korpus ‘Urwa ibn az-Zubair,
JSAI 39, 2012, p. 437-442.

Shaddel, Mehdy, « ‘Abd Allah b. al-Zubayr and
the Mahdi: between Propaganda Historical
Memory in the Second Civil War », BSOS 8o, 1,
2017, p. I-19.

Shoemaker, Stephen J., The Apocalypse of Empire.
Imperial Eschatology in Late Antiquity and
Early Islam, University of Pennsylvania Press,
Philadelphie, 2018.

Shoemaker, Stephen J., A Prophet Has Appeared.

The Rise of Islam through Christian and
Jewish eyes. A Sourcebook, University
of California Press, Oakland, 2021.

Spellberg, Denise A., Politics, Gender and the Islamic
Past: The Legacy of “Aisa bint Abi Bakr,
Columbia University Press, New York, 1994.

Tayob, Abdulkader, « Tabari on the Companions
of the Prophet: Moral and Political Contours
in Islamic Historical Writing », JAOS 119, 1999,
p. 203-210.

Walker, John, A Catalogue of the Arab-Sassanian Coins
(Umaiyad Governors in the East, Arab-ephtalites,
“Abbassid Governors in Tabaristan and Bukhara),
British Museum, Londres, 1967 (1™ éd. 1941).

Wensinck Arent J., Concordances et indices
de la tradition musulmane, t. 5, Brill, Leyde, 1965,

Woartzel, Carl, Hoyland, Robert G., Halifa b. Hayyat’s
History on the Umayyad Dynasty (660—750),
Liverpool University Press, Liverpool, 2015.

La « fitna d’lbn al-Zubayr ». Les modalités d’une construction historiographique dans les sources narratives

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

