MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 56 (2022), p. 13-32
Ahmad Ouldali

Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese
de Coran Il, 154 et lll, 169

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

*
AHMED OULDDALI

Que deviennent les martyrs?

Débats eschatologiques soulevés par I'exégése de Coran II, 154 et I1I, 169

+ RESUME

Dans le Coran, les martyrs de la guerre sainte apparaissent comme «vivants auprés de
leur Seigneur » (abya’ “inda rabbibim). Les versets qui les décrivent ainsi, A savoir 1I, 154
et I11, 169, font I'objet de diverses interprétations. Si certaines de ces interprétations reposent
sur la tradition du Prophéte, d'autres se fondent sur des théses élaborées par les théologiens
spéculatifs (mutakallimin) ou par les philosophes (falasifa). Certains exégetes classiques, comme
Fahr al-Din al-Razi, recourent a ces théses pour expliquer la possibilité et la nature de la
seconde vie promise aux combattants tués dans le Chemin de Dieu. Leur démarche donne
lieu 4 diverses discussions sur la conception de 'homme et sur les questions eschatologiques.
La présente étude vise 2 offrir un apercu de ces débats.

Mots-clés: martyrs, eschatologie, exégése coranique (tafsir), théologie (kalam), philosophie
(falsafa), Fahr al-Din al-Razi, mu‘tazilites

+ ABSTRACT
What Becomes of the Martyrs? Eschatological Debates Raised by the Exegesis
of Quran 2:154 and 3:169
The martyrs of the Holy War appear in the Qur’an as “living with their Lord”
(abya ‘inda rabbibim). The verses that describe them in this way, namely 2:154 and 3:169, are

* Ahmed Oulddali, Université Lumiére Lyon 2, CIHAM, ahmed.oulddali@univ-lyon2.fr

) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 56 — 2022
Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali

Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

subject to various interpretations. While some of these interpretations are based on the tradition
of the Prophet, others are based on theories developed by speculative theologians (mutakallimin)
or philosophers (falasifa). Some classical exegetes, such as Fahr al-Din al-Razj, use these theses to
explain the possibility and the nature of the second life promised to combatants who are killed in
the Way of God. Their approach gives rise to a variety of discussions concerning the conception
of man and eschatological issues. This study aims to provide an overview of these debates.

Keywords: martyrs, eschatology, Quranic exegesis (tafsir), theology (kalam), philosophy
(falsafa), Fahr al-Din al-Razi, Mutazilites

‘JaéJw +

5 5y op 108 AN Gae 3 Oy il OBl Sl oy 1) s Lo

O\f" d‘ 3))» 1 174 3\{"9‘}

50l 5y o 108 B (3 5y (sl o) 135 5, O P PO AP AR [y
ST e A Gl 3 Bl sl e Liam (3 BT 30mme G 018 T 555w 00 118 23
L GOSN &l e el U Gl B e el Gand 2addly (3601 e e sl
ozl gbly lincld oo 2 3 Lialy bl e G Jo o OLAN s g ) oY1 Bl 5y OSGY
sds g iYL kel Bl dpm NS, OLIY) pghe Jm a2 sl 5y (gl el Lin
s e Al QLR a4y (2 e d) bl

A ins c(:;}\)\ ol B daads c(‘)’{ s €3 lal d\fi el ikl WS

ELON le Coran, les combattants qui succombent dans la guerre sainte seront amplement
récompensés de leur sacrifice par une faveur spéciale de Dieu. Un texte est particuliérement
explicite A ce sujet. Il s"agit des versets 169 et 170 de la sourate III (Al ‘Imran) : « Ne crois
point que sont morts ceux qui ont été tués dans le Chemin de Dieu! Au contraire, ils sont vivants.
Ils sont pourvus de biens aupres de leur Seigneur, ils sont heureux de la grace que Dieu leur a accordée.
Ils se réjouissent parce qu'ils savent que ceux qui viendront aprés eux et qui ne les ont pas encore
rejoints n’éprouveront plus aucune crainte et qu’ils ne seront pas affligés. »* Ici, les martyrs du gibad

1. Les versets coraniques sont cités d’aprés la traduction de Denise Masson.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI

apparaissent comme vivants (abya’) auprés de Dieu. On retrouve une description similaire,
mais plus bréve, dans cet autre verset (Coran II, 154) : « Ne dites pas de ceux qui sont tués dans
le Chemin de Dieu: “Ils sont morts!” Non! Ils sont vivants, mais vous n’en avez pas conscience. »>

Ces deux passages coraniques, souvent mis en avant dans les discours incitant les croyants a
combattre pour la foi sans craindre la mort?, soulévent plusieurs questions que les commentateurs
du Coran s'efforcent de résoudre, chacun selon sa propre méthode. L'une d'elles porte sur la
signification du mot abya’. Comment comprendre ce qualificatif appliqué aux martyrs ? Faut-il
le prendre A la lettre ou dans un sens métaphorique ? Les avis des exégétes classiques divergent
sur cette question et cela n'a rien d'étonnant, étant donné la diversité des courants de pensée
et des approches herméneutiques au sein de 'islam. En effet, pour expliquer les termes du
Coran, ces auteurs font appel 4 la tradition ainsi qu'aux idées philosophiques et théologiques
de leur temps. Or, dans le domaine eschatologique qui nous intéresse ici, la doctrine élaborée
par les théologiens differe de celle des philosophes (falasifa). L'un des points de divergence
qui les séparent trouve son origine dans les controverses concernant la nature de I'étre humain
(insan)*. Certains théologiens spéculatifs (mutakalliman) avaient tendance 2 inclure celui-ci
dans leur explication atomiste du monde, en le réduisant au corps sensible et périssable®. Selon
eux, en effet, ’homme consiste avant tout en un assemblage d’atomes®. Cette conception ne fait
pas 'unanimité au sein du kalam. Elle est aussi rejetée par les philosophes musulmans, comme
al-Farabi (m. 339/950) et Ibn Sina (Avicenne, m. 428/1037), pour qui l'essence véritable de
I'homme est une substance purement spirituelle, le corps matériel n'étant qu'un instrument”.
Les théologiens ayant subi l'influence de la falsafa s'inspirent de cette théorie anthropologique

2. Beaucoup d’exégétes considérent les versets II, 154 et III, 169 comme semblables et utilisent généralement
les mémes matériaux pour les commenter. Aussi certains d’entre eux consacrent moins d’explications au
premier qu'au second, afin de ne pas se répéter inutilement; voir par exemple, Ibn Katir, Tafsir al-qur’an
al-‘azim, p. 222, 419-420 [désormais: Tafsir]. Dans la présente étude, nous nous référons aux commentaires
des deux passages.

3. Voir, par exemple, Morabia, 1993, p. 253-255.

4. Sur ce point, voir entre autres, Gianotti, 2001, p. 70-72.

5. Parmi les adeptes de cette conception se trouvent des théologiens mu‘tazilites, a§‘arites, maturidites et
chiites.

6. Voir, par exemple, Gimaret, 1990, p. 77-78.

7. Surla conception de ’homme chez les philosophes musulmans, on consultera, entre autres, I'étude de Sebti,
2000. Voir également Kaukua, 2015; Jaffer, 2003. La discussion sur la conception de 'homme comporte de
multiples enjeux; I'un d’eux concerne la question de la résurrection des corps. Les théologiens musulmans, on
le sait, reprochent aux philosophes de soutenir que seules les 4mes survivent 4 la mort et seront ressuscitées.
Abi Himid al-Gazali (m. 505/1111), dans son Incohérence des philosophes (Tahafut al-falasifa), compte la
négation de la résurrection corporelle parmi les théses majeures sur lesquelles il existe une contradiction
flagrante entre la religion et la philosophie. Selon lui, cette thése est inacceptable du point de vue théologique,
car elle revient a nier des pans entiers de ce qu'enseigne le Coran sur la vie future et sur ses récompenses et
ses chitiments. Cf. Griffel, 2009, p. 101; 2021, p. 115; Gianotti, 2001, p. 95-116.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

et en tirent avantage a la fois dans les discussions dogmatiques et dans l'interprétation des
nombreux passages coraniques ol il est question de 'homme et de sa destinée®.

Clest particuliérement le cas de Fahr al-Din al-Razi (m. 606/1210) dont I'ceuvre est
profondément imprégnée d'idées et de concepts empruntés a la pensée philosophique.
Bien qu'appartenant a I'école as“arite, cet auteur prolifique critique bien souvent les théses
adoptées par d'autres mutakalliman en s'appuyant notamment sur les théories psychologiques
et épistémologiques d’Avicenne®.

Dans ce contexte, l'interprétation des versets II, 154 et III, 169 génére des débats tres
riches ol interviennent, outre les données tirées de la tradition, des éléments issus du kalam
et d'autres provenant de la falsafa ou de la pensée soufie. Le tout est mis ensemble grice 2
I'esprit de synthése qui caractérise al-Razi et qui lui permet de présenter les différentes théses,
parfois comme opposées, mais bien souvent comme complémentaires, puisque résultant de
divers niveaux de lecture du texte sacré et de réflexions sur les questions relatives 3 Dieu,
aI'’homme et i 'univers.

Dans le présent article, nous nous intéresserons a ces discussions que mentionne al-Razi
al'occasion du commentaire des versets précités. Il s'agira de montrer comment un mot, une
expression coranique peut susciter plusieurs questions et recevoir des explications parfois trés
différentes selon que I'on se place du point de vue des savants traditionnistes, de celui des
théologiens spéculatifs ou de celui des penseurs influencés par les doctrines philosophiques.
Pour y parvenir, nous prendrons appui sur diverses sources exégétiques connues, dont les
commentaires coraniques d'al-Tabari (m. 310/923), d'Ibn Katir (m. 774/1373), d'al-Qurtubi
(m. 671/1273) et d'al-Hakim al-Gi§umi (m. 494/1101)™. Mais notre principale référence sera
le K. Mafatib al-gayb d'al-Razi. Cet ouvrage occupe une place a part au sein de la littérature
du tafsir puisqu'il a la particularité d’aborder les questions théologiques et philosophiques que
suscite 'analyse des versets coraniques. Il al'avantage de permettre une meilleure compréhension
des enjeux intellectuels et doctrinaux liés aux choix interprétatifs adoptés par tel ou tel courant
de la pensée musulmane.

Il est bien connu que les exégétes musulmans classiques proviennent de toutes les tendances
del'islam et que leurs ceuvres puisent a différentes sources d'inspiration. Si certains d’entre eux
étaient avant tout des traditionnistes, d'autres appartenaient aux diverses écoles de théologie
spéculative (kalam) et sont donc rompus aux méthodes spéculatives pratiquées par celles-ci.

8. Parmiles théologiens de cette tendance, on peut mentionner al-Gazali. Sa doctrine psychologique emprunte
beaucoup aux philosophes; voir Griffel, 2009, p. 71, 197; Gianotti, 2001, p. 178; Laoust, 1970, p. 219-225.
9. Al-Razi s'inspire d’autres philosophes, parmi lesquels figure Abu 1-Barakat al-Bagdadi (m. c. 560/1164).
Mais sa principale source en philosophie demeure Ibn Sini, dont il a commenté le Kitab al-I3arat et d’autres
textes. Notons que, dans ses ouvrages, al-Razi peut se montrer trés critique a I'égard de la philosophie
d’Avicenne, attitude qui lui a été reprochée notamment par Nasir al-Din al-Ttsi (m. 672/1274) ; voir Daiber,
«al-Tasl, Nasir al-Din », EI?, 2000, p. 748. Une partie des arguments qu’il oppose a4 Avicenne proviennent
justement de Abu l-Barakat. Sur la pensée d’al-Razi, voir Griffel, 2021, p. 505-543; Oulddali, 2019; Jaffer,
2015; Lagarde, 2008; Arnaldez, 2002 ; Shihadeh, 2006.

10. Lenom de cet exégéte est parfois orthographié al-Gusami, mais il est plus exact de l'écrire ainsi : al-Gigumi.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI

Dans leur examen des textes coraniques, les auteurs de la premiére catégorie, comme al-Tabari
et Ibn Katir, mettent l'accent sur les explications données par la tradition, dont ils tiennent 2
rendre compte, méme s'il s'agit parfois de récits redondants ou contradictoires. De ce fait, leurs
commentaires offrent au lecteur un premier apercu des différentes opinions traditionnelles
relatives a l'interprétation d'un verset ou d'un bloc de versets. Mais il serait vain d'y chercher
des exposés détaillés sur les discussions théologiques que suscite le passage considéré. Ce type
de développements se trouve plutdt dans les ouvrages composés par des auteurs issus des écoles
du kalam, comme al-Razi. Cela dit, les deux sortes de commentaires coraniques se complétent,
et il convient de les utiliser ensemble, si 'on veut saisir tous les enjeux du débat; sachant que
les théologiens mentionnent trés souvent les interprétations traditionnelles, soit pour s'en
servir comme arguments, soit pour les réfuter.

Aussi, avant de voir comment les deux versets relatifs aux martyrs sont interprétés par les
théologiens spéculatifs, intéressons-nous d'abord aux diverses explications dont ils font I'objet
dans I'exégese fondée sur la tradition. Pour donner un apercu de celles-ci, nous nous tournons
naturellement vers al-Tabari.

1. L'interprétation de Coran I, 154 et I1I, 169 dans le Tafsir d’al-Tabari

Comme nous 'avons souligné précédemment, al-Tabari et Ibn Katir adoptent une méthode
exégétique similaire, consistant a réunir pour chaque verset coranique examiné plusieurs
traditions supposées en préciser le sens. Dans le cas qui nous occupe ici, ils citent différents récits
dont certains apparaissent comme indiquant les circonstances de la révélation (asbab al-nuzil)
des versets I1, 154 et III, 169. L'un d’eux est transmis par ‘Abd Allah b. ‘Abbas (m. c. 68/687).
On y attribue au Prophéte la parole suivante:

Lorsque vos fréres furent tués pendant la bataille dUhud, Dieu mit leurs 4mes dans les ventres
(agwaf, pl. de gawf) d'oiseaux verts qui atteignent les fleuves du paradis, mangent de ses fruits et
demeurent dans des lampadaires (qanadil, pl. de gindil) d'or, 3 'ombre du Tréne. Quand ils ont
vu combien leur boisson et leur nourriture étaient exquises et leur demeure agréable, ils dirent:
« Si seulement nos fréres savaient la récompense dont Dieu nous a gratifiés ! Il faut qu'ils le sachent]
afin qu'ils ne renoncent pas au gihad et ne fuient pas le combat.» Dieu leur répondit: «Je vais les

en informer en votre nom. » ™

Clest alors, disent les rapporteurs de ce récit, que fut révélé le verset III, 169™. Il existe
une autre version un peu plus longue de cette tradition selon laquelle Dieu se montre aux

11. Ibn Hanbal, Musnad IV, p. 218, n° 2388. D’autres versions de cette méme tradition indiquent que les
esprits des martyrs sont placés dans les « gésiers » (hawdsil, pl. de hawsala) d’oiseaux, voir al-Darimi, Sunan,
p- 1560, n° 2454.

12. Selon d'autres traditions, ce verset aurait été révélé en réponse a des compagnons du Prophéte qui
s’étaient enquis du sort des combattants musulmans tués 4 Uhud; voir al-Tabari, Gami' al-bayan VI, p. 228-231
[désormais: Tafsir].

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

martyrs, dans leur demeure paradisiaque, et s'adresse 4 eux en ces termes: « O mes serviteurs,
avez-vous d'autres souhaits? Je suis disposé a les exaucer. » Ils répondent: « Seigneur, rien
de ce que nous pourrions désirer n'est plus parfait que le paradis que Tu nous as accordé.
Nous mangeons de sa nourriture autant que nous voulons. » Ils répétent cela trois fois. Dieu
apparait A eux encore en leur posant la méme question. Ils répondent de la méme maniére,
avant d'ajouter : « Mais nous préférerions que nos dmes soient renvoyées dans nos corps et que
Tu nous rameénes 2 la vie afin que nous puissions de nouveau combattre dans Ton Sentier et
mourir [en martyrs].»"

D’aprés al-Tabari, qui cite différentes versions de ces traditions, la phrase : « al-ladina qutila
fi sabili llabi» renvoie A ceux parmi les Compagnons de Muhammad qui ont été tués lors de
la bataille d'Uhud ™. C'est comme si Dieu disait au Prophéte:

Ne crois pas qu'ils soient morts, qu'ils ne ressentent plus rien ou qu'ils n'éprouvent aucun plaisir ni
aucune jouissance; bien au contraire, ils sont vivants auprés de moi. Ils se délectent de mes dons
et sont extrémement satisfaits des gracieuses faveurs que je leur ai accordées et des récompenses

abondantes dont je les ai gratifiés'®.

Dans une autre tradition, également citée par al-Tabari, on fait dire au Prophéte ceci:
«Les martyrs sont sur Bariq, un fleuve passant devant la porte du paradis. [Ils demeurent]
dans un déme vert'® et recoivent leur nourriture, matin et soir, du paradis. »'7 Ce hadith laisse
entendre qu'apreés leur mort, les Subada® (pl. de Sahid) n'entrent pas directement au paradis,
mais séjournent dans une demeure qui leur est réservée, jusqu’au jour du jugement final®®, Or,
selon la plupart des traditions, les martyrs sont accueillis au paradis dés qu'ils succombent. Une
telle divergence entre les différentes paroles prophétiques portant sur la destinée des martyrs
souléve une difficulté qu'Ibn Katir a essayé de dissiper:

13. Al-Tabari, Tafsir VI, p. 228-229; Ibn Katir, Tafsir, p. 222. Cette tradition figure dans le recueil de Muslim,
voir Sabib, 33, Imara, p. 912, n° 1887.

14. Les circonstances de la révélation de ce verset font 'objet de traditions divergentes. A coté des récits
mentionnant la bataille d’'Uhud, on en trouve d’autres ol il est question des martyrs de Badr ou de ceux de
Bi’r ma‘ana, voir al-Qurtubi, al-Gami® li-abkam al-qur’an V, p. 407 [désormais: Tafsir]. Mais selon al-Razi,
les martyrs dont il s’agit sont uniquement ceux tombés a Badr et 4 Uhud car, au moment ol ce verset a été
révélé, il n'y en avait pas encore d’autres; al-Razi, al-Tafsir al-kabir IX, p. 89 [désormais: Tafsir].

15. Al-Tabari, Tafsir VI, p. 227-228.

16. «Dans un jardin verdoyant» (fi rawda badra’), selon une autre version.

17. Al-Tabari, Tafsir VI, p. 230; Ibn Katir, Tafsir, p. 420; Ibn Hanbal, Musnad IV, p. 220, n°® 2390;
Ibn Abi Sayba, al-Musannaf VI, p. 601-602, n° 19654.

18. Cette opinion est admise par certains exégétes dont Mugahid b. Gabr (m. 104/722), pour qui les
martyrs de la guerre sainte n'entrent pas aussitdt au paradis, mais ils percoivent sa fragrance (yagidana
ribaba wa-laysit fiha); voir Qurtubi, Tafsir V, p. 408. Selon d’autres auteurs, la demeure des martyrs est
«le Lotus (ou le jujubier) de la Limite» (sidrat al-muntaha); voir al-Suyati, al-Durr al-mantiar 11, p. 374
[désormais: Tafsir].

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI

On peut supposer que les martyrs forment diverses catégories. Parmi eux, il y a ceux dont les
Ames se proménent au paradis, et ceux qui séjournent sur ce fleuve coulant devant la porte du
paradis. Il est possible aussi que ce fleuve soit leur destination finale; 14 ot ils se rassemblent [tous]

et recoivent leur subsistance™.

Les hadiths que nous venons de voir sont supposés faire connaitre la destination des martyrs
etle sort quileur est réservé immédiatement apreés leur mort. Les exégétes classiques s'y réferent
pour préciser les circonstances de la révélation du verset qui nous occupe et parce qu'ils y trouvent
aussi un élément de réponse A la question : pourquoi le Coran présente ceux qui tombent sur la
voie de Dieu comme étant vivants ? A coté de ces traditions, il y a évidemment beaucoup d'autres
matériaux relatifs au martyre dans lesquels puisent les commentateurs du Coran®°. Notre
objectif ici n’est pas d’en faire I'inventaire, mais de donner un apercu des procédés employés par
I'exégése traditionnelle pour résoudre la difficulté liée 4 I'interprétation de Q II, 154 et III, 169.
Aussi, limitons-nous aux seuls récits et explications pouvant nous éclairer sur ce sujet.

Sial-Tabari et Ibn Katir se contentent de mentionner un certain nombre de traditions qu'ils
jugent susceptibles d'apporter des précisions sur la signification des versets considérés ou sur les
circonstances de leur révélation, d’autres exégetes vont plus loin dans leur analyse en orientant
leur réflexion vers les problémes théologiques soulevés par ces textes coraniques. Clest le cas
d’al-Qurtubi qui, aprés avoir mentionné plusieurs récits concernant les asbab al-nuzal, déclare:

En somme, méme s'il est possible que ce verset ait été révélé pour une cause englobant toutes celles
évoquées, Dieu y dit des martyrs qu'ils sont vivants et qu'ils séjournent au paradis ot ils regoivent
leur subsistance. Or, on sait indubitablement qu'ils sont morts, que leurs corps se trouvent sous
terre et que leurs esprits sont vivants, comme ceux de tous les croyants, et qu'ils regoivent leur
nourriture au paradis dés leur mort, en vertu d’'une faveur spéciale. C'est comme si la vie de ce
bas-monde continuait pour eux. Les savants ont des avis divergents a ce sujet. La majorité d’entre
eux approuve ce que nous venons de dire, A savoir que les martyrs sont réellement en vie. Parmi
ces savants, certains affirment que les 4mes des martyrs sont rendues a leurs corps dans les tombes
de sorte qu'ils puissent jouir des récompenses, de méme que les infidéles sont ramenés  la vie dans

leurs tombes pour qu'ils subissent le chatiment®".

La question eschatologique qu‘al-Qurtubi aborde briévement ici, celle de savoir comment
des personnes mortes peuvent étre considérées comme vivantes, est plus longuement débattue
dans les ouvrages auxquels nous allons nous intéresser a présent.

19. Ibn Katir, Tafsir, p. 420.

20. Pour ces traditions voir, par exemple, al-Suyati, Tafsir II, p. 377-382; Raven, « Martyrs », EQ, 2000,
p. 283; Morabia, 1993, p. 254-255.

21. Qurtubi, Tafsir V, p. 408.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

2, Linterprétation de Coran I, 154 et III, 169
chez les théologiens spéculatifs

Dans leurs commentaires du Coran, ces théologiens s'intéressent en premier lieu aux
implications doctrinales des versets, reléguant ainsi au second plan d'autres discussions, comme
celles concernant les circonstances de la révélation. Soucieux de défendre la doctrine de leurs
écoles respectives et de contrer celles de leurs adversaires, ils s’efforcent d'interpréter les textes
coraniques en fonction des théses auxquelles ils adhérent, au risque parfois de contredire
les explications traditionnellement transmises. Cest la démarche qu'adoptent beaucoup
d’exégetes mu‘tazilites, a§‘arites et maturidites et que critiquent les penseurs hanbalites, comme
Ibn Taymiyya (m. 728/1328)%2.

Du point de vue théologique, le verset I11, 169 pose plusieurs questions qu'al-Razi résume
a l'occasion du commentaire de la phrase : « Mais ils sont vivants » (bal abya’):

Sache que le sens obvie de ce verset indique que ces hommes tués sont vivants. Ici, le mot
«vivants» (abya’) est employé soit au sens propre soit au sens figuré. S'il est employé au sens propre,
de deux choses I'une: ou bien il veut dire qu'ils redeviendront vivants dans l'au-dela (abira), ou
bien il veut dire qu'ils sont vivants 4 cet instant précis. Sil'on considére cette seconde signification,

l'affirmation que contient le verset porterait soit sur la vie spirituelle soit sur la vie corporelle®3,

La premiére opinion, celle consistant 2 interpréter le verset comme signifiant que les
martyrs seront vivants au jour de la rétribution finale, est adoptée par certains théologiens et
exégétes mu‘tazilites, notamment Aba al-Qasim al-Balhi al-Ka‘bi (m. 319/931)*#, Aba Muslim
al-Isfahani (m. 322/934) et Aba Bakr al-Asamm (m. 201/817)%. Leur raisonnement, tel que
le résume al-Razi, est le suivant: les associationnistes (musrikin), voyant les Compagnons du
Prophéte tomber sur le champ de bataille, disaient d’eux qu'ils étaient morts en vain et qu'ils
avaient sacrifié leurs vies pour une cause perdue. Dieu a répondu A ces moqueries en indiquant
que les martyrs étaient vivants, c'est-a-dire qu'ils seront ressuscités au jour de la résurrection
et qu'ils jouiront des délices du paradis. L'emploi de I'adjectif abya’ signifie que cette vie qui
leur est promise se réalisera assurément et que sa venue est trés proche®®. Le Coran utilise
souvent des formulations similaires, notamment quand il est question de I'au-deld, comme

22. Sur les critiques formulées par Ibn Taymiyya a1'égard de ce type d’exégese, voir Saleh, 2010, p. 141-143;
Oulddali, 2019, p. 10, 239.

23. Al-Razi, Tafsir IX, p. 89 (ad Q II1, 169, mas’ala 2).

24. Sur la pensée de ce théologien et exégéte mu‘tazilite, voir El Omari, 2016.

25, Les commentaires coraniques composés par ces auteurs mu‘tazilites sont entiérement ou partiellement
perdus. Notons aussi qu'al-Razi s'inspire beaucoup de ces commentaires, Parmi les exégétes mu‘tazilites
qu'il cite souvent figurent Aba Muslim al-Isfahani et Aba ‘Al al-Gubba’i (m. 303/915) ; voir Gimaret, 1994,
p. 26; Oulddali, 2019, p. 11.

26. Al-Razi, Tafsir IV, p. 164.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI

dans le verset LXXXII, 13 : « Oui, les hommes bons sont plongés dans les délices et les libertins
dans une fournaise. » >’

La position que prennent ces auteurs mu‘tazilites au sujet des martyrs s'inscrit dans une
stratégie argumentative plus large, consistant 3 montrer la faiblesse des preuves scripturaires
avancées par ceux qui croient au « chitiment de la tombe » (‘adab al-qabr) 8. Il s'agit d’établir
que, contrairement A ce que prétendent ses défenseurs, cette croyance ne repose sur aucun
texte coranique explicite. Les quelques versets que l'on cite habituellement ne permettent pas
d’établir de maniére certaine l'existence d'une rétribution durant l'intervalle (al-barzab) entre
la mort de 'homme et 'avénement de 'anéantissement universel. C'est du moins ce qui ressort
de l'exposé qu’al—Giéumi consacre au verset II, 154. Selon cet exégéte mu‘tazilite* en effet, si
al-Ka‘bi situait la seconde vie des martyrs au jour de la grande rétribution et non pendant
le séjour tombal, cest parce qu'il niait le « chitiment de la tombe» (li-annabu yunkir ‘adab
al-qabr)3°, Cette remarque semble valoir également pour Abt Muslim al-Isfahani, méme si
al-Gi$umi ne le dit pas clairement?,

Quoi qu'il en soit, I'opinion d'al-Ka‘bi est rejetée par la plupart des théologiens, y compris
au sein de I'école mu‘tazilite*. Al-Razi aussi la réfute. L'argumentation qu'il lui oppose est
fondée a la fois sur les sources scripturaires (le Coran et la tradition prophétique) et sur la
raison. Il serait trop long de la détailler ici. Aussi limiterons-nous a résumer deux arguments:
1. S'il s'agissait d'une vie se produisant au jour de la résurrection, comme l'affirme al-Ka‘bj,

Dieu n’aurait pas dit dans la suite du méme verset: «Ils se réjouissent parce qu'ils savent
que ceux qui viendront aprés eux et qui ne les ont pas encore rejoints n'éprouveront plus
aucune crainte et qu'ils ne seront pas affligés. » Car les gens qui ne les ont pas encore rejoints
vivent nécessairement dans le monde d'ici-bas. Or, le fait que les martyrs se réjouissent
en pensant 4 des personnes encore en vie signifie indubitablement que cela se produit
maintenant et non pas lors de la résurrection.

27. Pour traduire ce verset et d’autres comme lui, on emploie généralement le futur. Mais ici le présent parait
plus approprié, dans la mesure ot1 il permet de mieux exprimer I'idée soulignée par les exégeétes, a savoir que
les récompenses et les chitiments annoncés dans le Coran sont i la fois réels et imminents.

28. On sait que le « chitiment de la tombe » fait partie des questions ayant opposé les théologiens sunnites
(hanbalites, a$‘arites et maturidites) aux mu‘tazilites; les premiers accusant les seconds de nier ce chitiment,
accusation contre laquelle certains auteurs mu‘tazilites, comme al-Qadi ‘Abd al-Gabbar (m. 415/1025), se
défendent; voir, par exemple, Gardet, 1967, p. 248-249; Gimaret, 1990, p. 503-504.

29. De tendance zaydite. Sur son commentaire coranique et son influence, voir Mourad, 2010; Gimaret,
1994, p. 25.

30. Al-Gi$umi, al-Tahdib fi I-tafsir I, p. 658 [désormais: Tafsir].

31. Dansl'un des passages du commentaire d’al-Gi$umi auxquels nous nous référons, al-Ka‘bi et Aba Muslim
apparaissent comme appartenant tous les deux aux négateurs du chitiment tombal ; voir al-Gi$umi, Tafsir II,
p- 1384. On sait aussi que les idées d’al-Ka‘bi eurent une grande influence sur Aba Muslim; voir van Ess,
2018, IV, p. 281.

32. Al-Gi$umi, Tafsir I, p. 657-658; 11, p. 1385.

33. Al-Razi, Tafsir IV, p. 165; IX, p. 92.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

2. Selonla tradition rapportée par Ibn “Abbas, le Prophéte dit que les 4mes des martyrs sont
placées dans le ventre d'oiseaux verts qui séjournent au paradis et se nourrissent de ses
fruits. Dans une autre tradition, le Prophéte annonce 2 Gabir Ibn ‘Abd Allih que Dieu
a redonné la vie A son pére (abyahu) mort 3 Uhud34. Ces hadiths et beaucoup d'autres
encore sont tellement connus qu'ils atteignent presque le degré de la transmission d'un
grand nombre (tawatur) 3, Comment peut-on les rejeter ? Il en va de méme des traditions
prophétiques mentionnant le chitiment de la tombe, comme celle dans laquelle il est dit:
«La tombe est 'un des jardins du paradis ou 'un des gouffres de I'enfer. » 3

On retrouve ici les traditions prophétiques indiquant que le martyr entre au paradis
immédiatement aprés sa mort. Al-Razi en tire argument, tout en admettant une faiblesse dans
leur transmission. Pour lui, comme pour la plupart des théologiens a§‘arites, l'existence de
traditions (abbar, pl. de habar) multiples et concordantes peut constituer une preuve, méme
si, prises séparément, ces traditions ne remplissent pas toutes les conditions de validité?’.

Tel n'est pas l'avis des auteurs mu‘tazilites qui appliquent aux ahbar des critéres de validation
différents de ceux en usage chez les traditionnistes. Selon eux, I'attention doit étre portée 2 la
fois sur la chaine des garants (isnad) et sur le contenu du texte (matn) 3. Al-Ka‘bi recourt a la
méme méthode pour invalider les traditions relatives aux martyrs*. Ces hadiths, déclare-t-il,
sont faibles, car les imes n'éprouvent pas du plaisir ; c'est le corps qui éprouve du plaisir lorsqu'il
est habité par '4me et non pas I'dme en tant que telle. En effet, '4me est comme une puissance
pour le corps, elle ne peut agir d’elle-méme et sans lui. Al-Razi rejette cet argument qu'il juge
faible parce que fondé sur la these des théologiens selon laquelle '4me serait un simple accident
résidant dans le corps. Nous y reviendrons*°.

Al-Ka‘bi avance un second argument selon lequel les traditions prophétiques précitées
comportent une contradiction évidente, puisque les imes des martyrs y sont décrites 2 la fois
comme étant dans le ventre d'oiseaux verts et comme se promenant au paradis et mangeant de
sanourriture*, Al-Razi réfute également cette objection en disant que les hadiths en question

34. Sur cette tradition, al-Tabari, Tafsir VI, p. 231; al-Tirmidji, al-Gami® al-kabir V, p- 108,n° 3010; Ibn Maga,
Sunan I, p. 936, n° 2800.

35. Les traditions transmises par des voies multiples et ininterrompues (mutawdtir) sont considérées
comme étant les plus fiables. Sur cette notion, voir Juynboll, « Tawatur », EI?, 2000, p. 381-382; Oulddali,
2019, p. 305-306.

36. Al-Razi, Tafsir IV, p. 165; IX, p. 92. Sur ce hadith, voir al-Tirmidi, al-Gami® al-kabir IV, p. 248,n°2460;
al-Tirmidi le qualifie de garib, en précisant qu'on ne lui connait qu'une seule voie de transmission.

37. Sur les preuves fondées sur la tradition, voir Gimaret, 1990, p. 531.

38. Cf. van Ess, 1982.

39. Al-Ka‘bi est connu pour sa critique rigoureuse des traditions prophétiques, voir van Ess, 1982, p. 223.
40. Ainsi congue, I'dme ne percoit pas d’elle-méme le plaisir et la douleur, seule son association avec le corps
lui procure une telle faculté. Les philosophes musulmans défendent une autre théorie selon laquelle I'Ame
gouverne le corps qui lui est entiérement soumis.

41. Pour al-Ka‘bi, I'idée que ces 4mes se proménent au paradis ne s’accorde pas avec le fait qu’elles soient
dans le ventre d’oiseaux, comme le disent les traditions prophétiques.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI

emploient un langage métaphorique pour décrire les bonheurs réservés aux martyrs. Ils ne
doivent donc pas étre pris A la lettre 2.

Un des arguments qu'oppose al-Razi 4 ses adversaires mu‘tazilites et que mentionne
également al-Giumi est de dire que si la vie dont il s'agit dans le verset IT, 169 était celle attendue
au moment du jugement dernier, le Coran n'en aurait pas parlé comme un privilege réservé
exclusivement aux martyrs, puisquau jour de la résurrection tous les humains seront ressuscités
et non pas seulement les martyrs de la guerre sainte 3. A cette objection, Aba Muslim al-Isfahini
répond que si Dieu a mentionné spécifiquement les martyrs, c'est parce qu'ils jouissent d'un
statut plus élevé au paradis, comme l'indique le verset IV, 69: « Ceux qui obéissent 4 Dieu et
a son Prophéte sont au nombre de ceux que Dieu a comblés de bienfaits; avec les prophetes,
les justes, les martyrs#* et les saints. » Autrement dit, Dieu a voulu glorifier les martyrs en les
désignant de maniére expresse. Al-Razi tient cette réponse pour infondée, car les prophétes
et les véridiques (siddigan) ont un statut supérieur 2 celui des martyrs et pourtant le Coran
n'a évoqué que ces derniers#,

Pour appuyer sa position, Aba Muslim fait appel 4 un autre argument. Le verset III, 169,
avance-t-il, décrit les martyrs comme étant vivants auprés de Dieu (“inda rabbihim). Le mot
‘inda, tel qu'il est employé ici, ne peut indiquer un espace (makan), car Dieu n’est pas localisé.
Cette phrase signifie donc qu'ils vont au paradis. Or, on sait que les hommes concernés par la
récompense divine (ahl al-tawab) n’entrent au paradis qu'au jour de la grande résurrection. Mais
pour al-Razi, cet argument n'est pas non plus convaincant, car étre aupreés de Dieu (“indiyya)
est une position spirituelle que les élus peuvent atteindre avant méme d'entrer au paradis.
En effet, Dieu est capable de leur accorder le privilege d'étre aupres de Lui de différentes fagons :
par exemple, en les élevant & un statut supérieur et en leur annongant les bonnes nouvelles
(bisarat). Cette grace divine est susceptible de leur parvenir dans la tombe ou dans tout autre
endroit ol ils pourraient se trouver4°,

Ayant démontré la fausseté de 'opinion d'al-Ka‘bi et d’Aba Muslim al-Isfahini, al-Razi
aborde la seconde hypothése, selon laquelle les martyrs connaissent une seconde vie dés leur
mort. Adoptée par un grand nombre de théologiens, dont les mu‘tazilites Aba ‘Ali al-Gubba’i,
son fils Abi Hasim (m. 321/933) et al-Gi§umi?’, cette interprétation pose le probléme de savoir
comment des hommes que de nombreux témoins ont vus mourir peuvent-ils étre qualifiés de
vivants. Pour établir le bien-fondé de cette interprétation, il recourt A la notion de la survie de

42. Al-Razi opte ici pour une interprétation métaphorique. Les oiseaux verts et les riviéres du paradis sont
des figures rhétoriques employées pour exprimer I'idée que les imes des martyrs éprouvent des joies et des
plaisirs indescriptibles et sont préservées de tout mal et de toute inquiétude.

43. On trouve cet argument chez Aba ‘Ali al-Gubba’i; voir Gimaret, 1994, p. 202-203.

44. Ici, nous traduisons le mot $uhada’ par martyrs, mais il est a noter que, dans le Coran, ce mot signiﬁe
aussi témoins; voir Kohlberg, « Shahid », EI?, 1999, p. 203-204 ; Raven, « Martyrs », EQ, 2000, p. 282.

45. Al-Razi, Tafsir IV, p. 165 (ad Q I, 154).

46. Al-Razi, Tafsir IV, p. 165. Des arguments similaires sont avancés par al-Gubba’i et al-Gidumi; voir Gimaret,
1994, p. 202-203; al-Gisumi, Tafsir I1, p. 1385.

47. Al-Gidumi, Tafsir I, p. 656; cf. Gimaret, 1994, p. 202-203.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

I'dme. Mais il doit d'abord prouver que, contrairement a ce que pensent beaucoup de théologiens,
I'homme n'est pas le corps. Nous allons voir que 'argumentation dont il use a cet effet s'inspire
de la pensée philosophique et plus particuliérement de la théorie psychologique d'Ibn Sina.

Pour mieux comprendre pourquoi al-Razi s'oppose & dautres théologiens sur ce point, il
convient de s'arréter brievement sur la conception de 'homme telle qu'elle apparait dans les
traités de kalam. Selon la théorie atomiste adoptée par beaucoup d'auteurs mu‘tazilites et
a$arites, toutes les créatures, y compris les humains, se composent de conglomérats d'atomes
dans lesquels résident des accidents et ce sont ces accidents qui conférent a chaque étre ses
qualités*, Ainsi, les hommes, les animaux, les végétaux et tous les étres créés ont en commun
cette composition. Ce qui les distingue les uns des autres ce sont les accidents. Chez les
mu‘tazilites, certains accidents ne peuvent résider que dans une structure (binya ou bunya)
pouvant les accueillir#. C'est notamment le cas de la vie. Pour qu'une chose soit vivante, il
faut qu'elle posséde la structure lui permettant de I'étre*°. Il en va de méme pour la science, la
puissance, la volonté, etc. Lhomme, lui, a la structure nécessaire pour ces qualités®’. Et c'est
par cette structure qu'il se distingue des autres étres. Partant, certains théologiens mu‘tazilites
et a§‘arites définissent I'étre humain (insan) comme étant: « cet ensemble construit selon ce
type de structure, composé selon cette sorte de composition » (hadihi I-gumla al-mabniyya
bi-hada al-darb mina l-binya al-murakkaba bi-hada l-naw® mina l-tarkib)*2.

L'idée consistant a considérer 'homme comme une structure corporelle et la vie comme
un accident inhérent A cette structure est souvent mise en avant par les exégetes mu ‘tazilites.
Al-Gisumi s'y référe A maintes reprises dans son commentaire des versets II, 154 et III, 169.
« Lhomme vivant, dit-il, est le corps et cest celui-ci qui est concerné par la récompense et le
chatiment. L'esprit (rab), lui, est 'air qui va et vient dans les cavités du corps humain. » %3 Dans
un autre passage, on peut lire ceci:

Il n'y a pas de doute que 'individu juridiquement capable (al-mukallaf), celui qui recoit la récompense
et subit le chitiment, est cette personne construite selon une structure particuliére et que l'esprit

ne réside pas en soi et ne vit pas; mais il est nécessaire  la vie de la personne®*.

48. Cf. Schock, 2016, p. 95 (69).

49. Voir al-Qadi ‘Abd al-Gabbair, al-Mugni XI, p. 362-363. D. Gimaret souligne une divergence entre les
mu‘tazilites et Abt al-Hasan al-A§‘ari (m. 324/935) sur ce point. Al-A§‘ari pense que tout atome peut
recevoir ces accidents et que, par conséquent, il n'y a pas besoin de structure particuliére pour qu’existe la vie.
Il évoque pour cela 'omnipuissance divine; voir Gimaret, 1990, p. 95-96.

50. Voir, par exemple, Aba Ya‘la, al-Mu‘tamad fi usal al-din, p. 93-94.

51. Cf.van Ess, 2018, IV, p. 536.

52, Al-Qadi ‘Abd al-Gabbir, al-Mugni X1, p. 358-363 ; al-Razi, al-Matalib al-aliya VII, p. 35-36; cf. Gimaret,
1990, p. 95.

53. Al-Gi$umi, Tafsir I, p. 657.

54. Al-Gigumi, Tafsir I1, p. 1383.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI 25

Comme le montrent ces deux exemples, al-Gigumi identifie Thomme au corps, l'esprit n'est,
a ses yeux, rien d'autre que le souffle vital.

Telle n'est pas la position d’al-Razi qui, A l'instar d'al-Gazali (m. 505/1111) et d'autres auteurs
influencés par la falsafa, accorde une place centrale 3 'Ame dans sa doctrine anthropologique**.
Pour lui, en effet, ’homme est fait de deux principes: 'dme et le corps. Mais dans ce composé,
I'élément dominant est 'ime. Car c'est elle qui gouverne le corps et lui donne la vie, la perception
et le mouvement. Sans elle, ces facultés ne sauraient exister. Il ne fait donc pas de doute qu'elle
est I'essence véritable de 'homme?*°,

Clest sur cette théorie que notre exégéte se fonde pour répondre aux théologiens.
Deux arguments sont avancés par lui: le premier fait appel 2 'unité et 2 la constance de l'ipséité
de 'homme. On sait, dit-il, que le corps humain, en tant que structure composée de membres et
de parties, subit de nombreux changements au cours de la vie; il est petit lorsqu'il vient au monde,
ensuite il devient grand. Les éléments qui le forment se transforment constamment et certains
se désagrégent. On sait par ailleurs que chaque homme a conscience qu'il est une seule et méme
chose depuis sa naissance jusqu'a sa mort. Or, ce qui demeure immuable différe nécessairement
de ce qui change. Il en ressort que 'homme est différent de cette structure périssable”.

Le second argument est fondé sur la conscience de soi. L'homme connait l'existence de son
propre « moi » et cette connaissance est permanente chez lui; il la posséde méme lorsqu'il ignore
'existence des membres qui composent son corps. Or, ce qui est connu différe nécessairement
de ce qui est ignoré. Par conséquent, 'homme en tant que « moi» n'est pas le corps*®. Mais si
cette chose que chaque étre humain désigne en disant « moi » est différente du corps organique,
en quoi consiste-t-elle ? Selon al-Razj, il sagit soit d'un corps dissimulé dans ce corps visible,
comme le feu est dissimulé dans le charbon, I'huile de sésame dans le grain de sésame et I'eau
de rose dans la rose®, soit d'une substance (§awhar) immatérielle qui ne réside pas dans un

corps 60,

55. Il convient de préciser que chez al-Gazili et al-Razi, les termes 4me (nafs) et esprit (rah) s’appliquent A
des réalités différentes (c’est le cas aussi chez d’autres théologiens spéculatifs). Mais ils sont parfois employés
pour désigner une seule et méme chose, 4 savoir 'essence de 'homme, sa quiddité et le principe de ses
perceptions et mouvements; voir, par exemple, Gianotti, 2001, p. 177-180; Laoust, 1970, p. 221; Jabre, 1985,
p- 265. Une telle synonymie permet 4 al-Razi d’établir une correspondance entre l'esprit mentionné dans le
Coran (par exemple XVII, 85) et 'dme humaine décrite par les philosophes. Les théories psychologiques
provenant dela falsafa servent alors de source pour interpréter les versets coraniques ot il est question de rih.
Cf. Oulddali, 2019, p. 34; Jaffer, 2015, p. 170.

56. Sur la conception de 'homme chez al-Razi, voir Oulddali, 2019, p. 29-34.

57. Al-Razi, Tafsir IV, p. 165-166; IX, p. o1; al-Razi, al-Arba‘in fi usal al-din 11, p. 18.

58. Al-Razi, Tafsir IV, p. 165-166; IX, p. o1. Voir aussi, al-Razi, al-Arba‘in fi usal al-din I1, p. 24 ; al-Matalib
al-“aliya VII, p. 101. Al-Razi s'appuie ici sur 'expérience de «’homme volant » par laquelle Avicenne pense
pouvoir prouver que l'essence de 'homme, le moi, est différent du corps matériel. Cf. Oulddali, 2019, p. 44.
Sur cette théorie, voir Kaukua, 2015, p. 30-37; Sebti, 2000, p. 117.

59. Cette thése est souvent attribuée au théologien mu‘tazilite Ibrahim b. Sayyar al-Nazzam (m. vers 231/846),
mais d’autres théologiens la reprennent a leur compte, avec quelques modifications; cf. van Ess, 2018, III,
p- 44, 367; Gimaret, 1990, p. 70-72; Oulddali, 2019, p. 39.

60. Al-Razi, Tafsir IV, p.166; IX, p. o1.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

Nous avons ici deux conceptions différentes de la nature de 'dime; dans la premiére I'dme
apparait comme une entité matérielle et dans la seconde comme une substance spirituelle.
Al-Razi opte clairement pour la conception spirituelle, suivant en cela Avicenne et d'autres
philosophes musulmans. Mais dans ce passage de son commentaire coranique, il retient les
deux explications afin de démontrer que l'interprétation qu'il va proposer du verset III, 169
demeure valable, que I'dime soit considérée comme un corps subtil mélangé au corps organique
ou comme une substance séparée, une entité spirituelle.

Aprés avoir démontré qu'en réalité 'homme n'est pas le corps mais 'dme, al-Razi explique
que, de ce point de vue, le qualificatif abya’ appliqué aux martyrs a un sens tout a fait acceptable.
Car il n'est pas impossible que lorsque le martyr meurt, son 4me se sépare de son corps en
étant vivante. Ainsi, méme si Dieu le fait mourir, il lui rend la vie a travers 'Ame®".

L'idée que 'Ame existe et qu'elle survit au corps permet donc d’établir la possibilité d'une vie
intervenant immédiatement aprés la mort. Al-Razi voit Ia une solution absolument pertinente
pour résoudre le probléeme théologique et exégétique suscité par la croyance sunnite relative
au « chitiment de la tombe » que certains auteurs mu‘tazilites déclarent sans fondement®.
Pour lui, si I'on admet que I'essence de 'homme réside dans 'dme et que celle-ci ne meurt
pas avec le corps, on peut dissiper tous les doutes (Sububat) au sujet des récompenses et des
chatiments décrits par la Tradition comme ayant lieu dans la tombe .

Les preuves en faveur de la survie de '4me sont nombreuses selon notre exégéte. Le Coran
lui-méme en fournit plusieurs. L'une de ces preuves peut étre tirée des versets 27 2 30 de la
sourate-LXXXIX (al-Fagr): « O toi! Ame apaisée ! Retourne vers ton Seigneur, satisfaite et
agréée; entre donc avec mes serviteurs ; entre dans mon Paradis ! » Ici, explique al-Razj, la phrase
«Retourne vers ton Seigneur » (irdi‘7 ila rabbiki) renvoie A la mort et la phrase « Entre donc
avec mes serviteurs » (fa-udbuli fi ‘ibadi) indique que 'Ame rejoint aussitdt le paradis; la preuve
en est 'emploi du f&> qui montre qu'une action succéde A une autre sans intervalle de temps ®+.
Il existe aussi diverses traditions prophétiques allant dans ce sens. Parmi elles, il y a tous les
hadiths évoquant les tourments de la tombe, mais aussi des paroles dans lesquelles le Prophéte
aurait comparé la mort 4 un simple changement de demeure, comme ici: « Les amis de Dieu
ne meurent pas, ils sont seulement transférés d'une demeure a l'autre. »

La survie de Iime peut également étre établie rationnellement. Al-Razi s'efforce de le prouver
a travers un ensemble d'arguments qu'il qualifie lui-méme de persuasifs (igna‘iyyat). Selon lui,
certaines choses qui affaiblissent le corps fortifient 'dme. Par exemple, endormissement rend
le corps inerte, mais cette inertie n'affecte pas I'dme, bien au contraire, puisque celle-ci double
d’activité durant le sommeil ; comme le prouvent les songes pendant lesquels on voit des

61. Al-Razi, Tafsir IV, p.166; IX, p. o1.

62. Voir supra. Sur cette solution fondée sur la survie de I'dme, voir Oulddali, 2019, p. 32, 42, 75.

63. Al-Razi, Tafsir IV, p.166; IX, p. o1.

64. Al-Razi, Tafsir IX, p. o1. Sur ces preuves scripturaires, voir aussi, al-Razi, al-Matalib al-‘aliya VII,
p. 129-137.

65. Al-Rizi, Tafsir IX, p. 91. Notons que cette parole est généralement attribuée au maitre soufi al-Gunayd
(m. 298/910), voir al-Alisi, Gayat al-amani 11, p. 364.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI

choses appartenant au monde de l'invisible (mugayyabat). Il en est de méme de la méditation
intense qui, pour le corps, peut étre périlleuse dans la mesure ot elle asséche le cerveau et le
détruit, alors que, pour I'dme, elle constitue un moyen de perfectionnement, permettant a
celle-ci d'accéder a la connaissance du monde divin (al-ma‘arif al-ilahiyya). Par conséquent, si
ce qui affaiblit le corps n'affaiblit pas 'dme, cela renforce la présomption que la mort du corps
n'implique pas la mort de 'dme.

Par ailleurs, les états de 'dme sont différents de ceux du corps. La preuve en est que I'dme
éprouve de la joie et du bonheur lorsqu’elle est irradiée par les lumieres de la connaissance du
monde invisible, 4 tel point que la personne A qui cela arrive en vient 3 oublier de manger et
de boire et peut méme éprouver de l'aversion 4 I'égard de la nourriture et de la boisson. Les
sages ayant une connaissance approfondie de Dieu (“arifan), lorsqu’ils sont touchés par de
telles lumiéres ou que se dévoilent A eux certains secrets, perdent toute envie de boire ou de
manger. C'est comme si le bonheur spirituel était [opposé du bonheur corporel. Tout cela
tend A prouver que 'dme est une substance séparée et que rien ne la relie au corps. Or, s'il en
est ainsi, la mort du corps ne doit pas causer celle de '4me°°.

Dans cette perspective, ajoute al-Razi, certains exégétes affirment que les Ames des martyrs
sont vivantes et qu'elles s'agenouillent et se prosternent chaque nuit sous le Trone et ce jusqu'au
jour de la résurrection. Cette opinion s'accorde avec le hadith: « Quand un serviteur s'endort
pendant la Priére, Dieu s'en vante auprés des anges en disant: “Regardez mon serviteur ! Son
esprit est auprés de Moi (“indi) et son corps m'obéit” » %7, Le verset I11, 169 dit la méme chose. Les
martyrs y sont décrits comme étant vivants aupres de Dieu (abyd’ “inda rabbihim)°®, En outre,
le mot “inda est également employé pour qualifier les anges, comme dans le verset XXI, 19
«Et ceux qui sont auprés de Lui ne se considérent pas trop grands pour I'adorer.» Al-Razi
établit un paralléle subtil entre ces deux passages coraniques. Selon lui, si 'on comprend
combien est parfait le bonheur que procure aux anges le fait d'étre auprés de Dieu, on peut
aussi comprendre combien est parfait le bonheur qu'éprouvent les martyrs en étant aupres de
leur Seigneur. Il conclut sa réflexion en disant: « Ces mots ouvrent a la raison les portes de la
connaissance relative a I'au-del. » %

Méme s'il considére I'afirmation de la survie spirituelle comme étant la meilleure solution
au probléme eschatologique que suscite le verset III, 169, al-Razi tient 4 exposer et a discuter
d’autres interprétations proposées par ses prédécesseurs. Certains exégetes, dit-il, soutiennent
qu'apreés leur mort les corps des martyrs sont ressuscités afin qu'ils puissent recevoir les
récompenses promises & ceux qui succombent sur le chemin de Dieu. Mais cette opinion est
inacceptable, car elle contredit les données des sens. Chacun sait en effet que ces corps restent
parfois longtemps a I'endroit ot ils sont tombés et qu'ils finissent par se décomposer ou étre
dévorés par les animaux. Affirmer qu'ils sont vivants revient par conséquent A admettre une

66. Al-Razi, Tafsir IX, p. 92.
67. Hadith considéré comme faible par la critique, voir al-Bayhagqi, al-Hilafiyat I, p. 260.
68. Al-Razi, Tafsir IX, p. 93.
69. Al-Razi, Tafsir IX, p. 93.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

absurdité?°. Cet argument est également utilisé par les exégétes mu‘tazilites qui s'opposent
a I'idée que les martyrs retrouvent une vie dés leur mort, comme l'atteste un passage du
commentaire d'al-Gi$umi?",

Une autre maniére d'interpréter ce verset est de considérer le qualificatif abya> comme une
allégorie. Cette interprétation qu'al-Razi attribue 3 Aba Bakr al-Asamm ou 4 al-Balhi” se
référe A 'usage métaphorique de I'adjectif «vivant» dans la langue arabe. Lorsqu'un homme
connu pour sa grande piété meurt, on peut dire de lui qu'il est vivant, en pensant 2 la joie et
au bonheur qui 'attendent dans I'au-dela. A linverse, 'lhomme ignorant qui n’est utile ni 4
lui-méme ni A autrui peut étre qualifié de mort alors qu'il est en vie”3.

Al-Razi mentionne encore deux autres explications. Dans la premiére, le qualificatif abya’
est compris comme une métaphore exprimant I'idée que les corps des martyrs demeurent
intacts dans leurs tombes et qu'ils ne subissent aucune détérioration une fois sous terre’+;
et dans la seconde, il est interprété comme signifiant que la toilette mortuaire ne se pratique
pas sur le dahid7s.

3. Interprétation philosophique et mystique

Nous avons vu que pour al-Razila clé susceptible de résoudre les questions eschatologiques
soulevées par le verset I1I, 169 et d'autres passages coraniques similaires réside dans la théorie
psychologique consistant 4 identifier 'Thomme 4 son 4me, considérée comme une substance
purement spirituelle, et non a son corps périssable. Cette solution offre un autre avantage:
celui de mieux comprendre la description coranique de la joie des martyrs. Al-Razi développe
cette idée dans le commentaire de la suite du verset: « Ils sont pourvus de biens auprés de leur
Seigneur, ils sont heureux de la grice que Dieu leur a accordée » (“inda rabbihim yurzaqin,
faribina bi-ma atabumu llahu min fadlibi). Les théologiens, dit-il, définissent la récompense
(tawab) comme «un bien pur et perpétuel, associé A la glorification » (manfa‘a balisa da’ima
magqrana bi-l-ta‘zim). Par conséquent, Sa parole (qawlubu): «Ils sont pourvus de biens»

70. Al-Razi, Tafsir IX, p. 93.

71, Al-Gi$umi, Tafsir I, p. 658. Notons que pour al-Gigumi qui, comme nous l'avons déja souligné, soutient
la thése inverse, Dieu est capable de redonner la vie aux martyrs en faisant revivre certaines parties de leurs
corps, celles dont dépend l'existence de la vie.

72. Dans I'édition que nous utilisons, le texte se lit ainsi « Qala al-Asamm al-Balhi». Il peut donc s’agir de
I'un de ces deux auteurs mu‘tazilites ou des deux 4 la fois.

73. Al-Razi, Tafsir IX, p. 93.

74. Al-Razi, TafsirIX, p. 93. Les partisans de cette opinion, souligne al-Razj, tirent argument d’un récit selon
lequel lorsque le calife Mu‘awiya b. Abi Sufyan voulut construire un canal 4 I'endroit o1 étaient enterrés des
martyrs, il ordonna aux gens d’aller déplacer les tombes de leurs proches. Quand celles-ci furent ouvertes,
on y trouva les corps inchangés, dans I'état ot ils avaient été enterrés.

75. Selonla tradition, le Prophéte aurait ordonné a ses compagnons d’enterrer les corps des martyrs d'Uhud
sans toilette. Certains juristes musulmans voient 13 une régle applicable a tous les martyrs du gihad. D’autres
pensent qu'il s’agit d'une exception; voir al-Qurtubi, Tafsir V, p. 410.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMED OULDDALI 29

(yurzaqan), fait allusion au bienfait et Sa parole: «Ils sont heureux» (farihin) se réfere a la
joie résultant de la glorification recue de Dieu”®.

Quant aux sages (hukama’), ils ont dit: « Lorsque les substances des esprits saints s'illuminent des
lumiéres divines, elles se réjouissent pour deux raisons : la premiére est que leurs essences deviennent
radieuses et resplendissantes, sous I'effet de ces dévoilements du sacré et de ces connaissances divines;
et la seconde est qu'elles contemplent la source de la lumiére et le principe de la miséricorde et de
la majesté. » Ils ont dit que la joie qu'ils éprouvent du fait du second facteur est plus intense que
celle qu'ils ressentent du fait du premier. Sa parole: «Ils sont pourvus de biens » est une allusion
au premier degré de joie et Sa parole: « Ils sont heureux » est une allusion au second degré. Cest la
raison pour laquelle Dieu a dit: «IIs sont heureux de la grice que Dieu leur a accordée. » Cela signifie
que leur joie et leur bonheur sont dus, non 4 la nourriture recue comme telle, mais au fait qu'elle leur
soit accordée. Car celui qui se soucie de la nourriture se soucie de lui-méme. Celui [en revanche] qui
médite sur 'octroi de la nourriture médite sur le Pourvoyeur (al-raziq). Et celui qui cherche le Vrai

(al-baqq) pour autre chose que Lui-méme est empéché de Le connaitre (mahgiab) 7.

Al-Razi défend ici une doctrine proche de celle que 'on trouve chez les philosophes
musulmans et de nombreux soufis. Il s'agit de considérer les délices du paradis maintes fois
décrits dans le Coran comme ne constituant qu'un aspect infime, voire dérisoire, de la félicité a
laquelle aspirent les élus. En effet, en tant que substance absolument spirituelle, ' ime humaine
ne saurait rechercher des plaisirs proprement matériels. Il doit donc y avoir une autre sorte de
bonheurs qui lui convienne et corresponde mieux a sa nature supérieure. Pour les philosophes,
ces bonheurs suprémes surviennent lorsque I'dme atteint la perfection qu'elle recherche en
accédant a la connaissance du divin7®. Al-Razi adopte une position similaire?”.

Au jour du jugement dernier, la source de tous les bonheurs est l'irradiation de I'dme par les
lumiéres de la connaissance divine. Et plus ces lumiéres sont intenses, nettes et débarrassées des
impuretés résultant de 'attachement [de I'individu] au monde matériel, plus la personne est proche

du bonheur et capable d'accéder au salut®°,

Ainsi, contrairement aux théologiens trop dépendants du kalam qui ont une conception
plutdt traditionnelle des récompenses et des chitiments mentionnés dans le Coran, al-Razi se fait
le défenseur d'une doctrine plus complexe, inspirée des théories psychologique, épistémologique,
cosmologique et éthique adoptées par les falasifa®. C'est en fonction de cette conception qu'il
interpréte les textes coraniques relatifs a la résurrection et a la vie future.

76. Al-Razi, Tafsir IX, p. 94.

77. Al-Razi, Tafsir IX, p. 94.

78. Al-Razi, TafsirIX, p. 92; sur ce sujet, on consultera, par exemple, Sebti, 2021, p. 20, 48; Gardet, 1951, p. 131.
79. Cf. Lagarde, 2008, p. 223.

80. Al-Razi, Tafsir X, p. 171 (ad Q IV, Nis@, 69). Voir aussi Oulddali, 2019, p. 75; Lagarde, 2008, p. 124.
81. Sur cette doctrine, voir Oulddali, 2019, p. 78-82.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

4. Conclusion

Les versets II, 154 et I1I, 169, tels qu'ils sont interprétés par les exégetes classiques, donnent
lieu 4 diverses discussions dans lesquelles interviennent des notions tirées de la tradition, mais
aussi des idées et des concepts empruntés a dautres champs de réflexion, comme la théologie
spéculative, la philosophie et la mystique. La présente étude n'a pas la prétention d’étre
exhaustive, ni d'avoir examiné en profondeur chacune des opinions présentées. Son objectif
était seulement d’offrir un apercu des questions suscitées par un texte coranique souvent cité
dans les écrits et les préches incitant au gihad ou évoquant la rétribution accordée aux martyrs.

Au terme de ce travail, plusieurs points méritent d'étre soulignés. D’abord, certaines
discussions que nous avons relevées débordent le domaine du tafsir tel que le comprennent
les savants traditionalistes et, de ce fait, n'intéressent pas tous les commentateurs du Coran.
Parmi ceux-ci, certains se contentent d’expliquer les termes coraniques en sappuyant sur la
philologie et la tradition, sans insister sur les considérations doctrinales, alors que d'autres,
comme les exégétes mu‘tazilites, font de la réflexion théologique leur priorité. Certes, les
auteurs appartenant a cette seconde catégorie recourent aussi aux matériaux traditionnels,
mais dans leur analyse des textes sacrés, ils accordent une grande importance aux implications
dogmatiques, telles qu'elles sont étudiées par la science du kalam, ce qui confere a leur exégese
une dimension supplémentaire. Al-Rizi, lui, va plus loin dans cette voie, puisqu’en plus
d’'aborder les questions théologiques, il trouve souvent 'occasion d'insérer des développements
philosophiques ou mystiques. Aussi peut-on dire que son commentaire du Coran comporte
une troisi¢éme dimension ou un troisiéme niveau d’analyse.

Appliquée aux versets II, 154 et III, 169, cette démarche exégétique singuliére permet a
al-Razide dépasser les explications de ses prédécesseurs, notamment en recourant aux diverses
notions de la falsafa, telles que l'immatérialité et 'immortalité de I'dme, I'irradiation de l'intellect
par les lumiéres de la connaissance divine et le bonheur purement spirituel. L'introduction de
ces éléments dans le débat relatif au sort eschatologique des martyrs génére des possibilités
interprétatives que I'exégése narrative et celle des théologiens spéculatifs n'offrent pas.

Cela dit, méme sil fait appel aux idées philosophiques, al-Razi tient 2 donner A ses
interprétations une assise scripturaire. Aussi, dans les passages examinés, cite-t-il de nombreux
versets coraniques et hadiths A 'appui des théses qu'il soutient, comme celle de la survie de
I'dme. Les exégétes mu‘tazilites pratiquent le méme mode d'argumentation. Eux aussi font
appel au Coran pour justifier leurs positions, mélant ainsi arguments rationnels et preuves
scripturaires, Mais contrairement a al-Razi qui puise beaucoup de ses idées dans le systéme
avicennien, ces auteurs ne disposent pas de modeéle philosophique similaire, pouvant leur
permettre d'expliquer les différents états que traverse I'étre humain dans ce monde et dans
l'au-dela. Leur conception de 'homme repose généralement sur la théorie atomiste. Or, aux
yeux de Razi, celle-ci ne fournit pas de solutions satisfaisantes aux questions eschatologiques
pressantes, soulevées par certains passages coraniques, comme les versets relatifs aux martyrs.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bibliographie
Instruments de travail

EI* = Encyclopédie de I'Islam, 2° éd., Brill, Leyde,
1960-2007.
Daiber, Hans, «al-T1si, Nasir al-Din », X,
2000, p. 748.
Juynboll, Gautier H.A. « Tawatur », X, 2000,
p- 381-382.
Kohlberg, Etan « Shahid », IX, 1999,
p- 203-204.

Sources

‘Abd al-Gabbir, al-Qadi, al-Mugni fi abwab al-tawbid
wa-1-‘adl, Muhammad ‘A. al-Naggar et al. (éd.),
al-Dar al-Misriyya li-l-ta’lif wa-I-tar§ama,

Le Caire, 1959-1965.

Aba Yala, M. b. al-Husayn al-Hanbali, al-Mu‘tamad
fi usiil al-din, Wadi® Z. Hadad (éd.),
Dir al-Masriq, Beyrouth, 1974.

al-Alasi, Mahmad Sukri, Gayat al-amani fi l-radd “ala
al-Nabahani [s. d.].

al-Bayhaqi Abu Bakr, al-Hilafiyat bayna l-imamayn
al-Safi’t wa-Abi Hanifa wa-ashabib,

M. al-Nahhal et al. (éd.), al-Rawda li-I-nasr,
Le Caire, 2015.

al-Darimi, ‘Abd Allih, Sunan,

H.S. Asad al-Darani (éd.), Dar al-Mugni,
Riyad, 2000.

al-Gisumi, al-Hakim, al-Tahdib fi I-tafsir,

‘Abd al-Rahmin b. Sulayman al-Salimi (éd.),
Dir al-Kitab al-lubnani, Beyrouth, 2018.

Ibn Abi Sayba, ‘Abd Allih b. Muhammad
b. Ibrahim, al-Musannaf, Usima b. Ibrahim
b. Muhammad (éd.), al-Faraq al-hadita
li-1-tiba‘a wa-l-nasr, Le Caire, 2008.

Ibn Hanbal, Ahmad, Musnad, S. al-Arna’it (éd.),
Mu’assasat al-Risila, Beyrouth [s. d.].

Ibn Katir, Isma‘il b. “Umar, Tafsir al-qur’an al-‘azim,
Dir Ibn Hazm, Beyrouth, 2000.

Etudes

Arnaldez, Roger, Fakbr al-Din al-Razi. Commentateur
du Coran et philosophe, Vrin, Paris, 2002.

AHMED OULDDALI

EQ = Encyclopaedia of the Qur’an, Brill, Leyde,
2001-2006.
Raven, Wim, « Martyrs », III, 2003, p. 281-287.

Ibn Maga, M. b. Yazid, Sunan,
M. F. ‘Abd al-Bagi (éd.), Dar Ihya’ al-Kutub
al-‘arabiyya, Le Caire [s. d.].

Muslim b. al-Haggag, Sahih, Nazar M. al-Faryabi (éd.),
Dar Tayba, Riyad, 2006.

al-Qurtubi, Muhammad b. Ahmad, al-Gami¢
li-abkam al-qur’an, ‘Abd Allah al-Turki (éd.),
Mu’assasat al-Risila, Beyrouth, 2006.

al-Razi, Fabr al-Din, al-Tafsir al-kabir,
M. Muhyi I-Din ‘Abd al-Hamid, ‘Ali Isma‘il
al-Sawi et al. (éd.), Matba‘at wa-Maktabat
‘Abd al-Rahmin Muhammad, Le Caire,
1933-1962.

al-Razi, Fabr al-Din, al-Arba‘in fi usal al-din,
Ahmad Higazi al-Saqqa (éd.), Maktabat
al-Kulliyat al-azhariyya, Le Caire, 1986.

al-Razi, Fabr al-Din, al-Matalib al-“aliya fi I-“ilm
al-ilabi, Ahmad Higazi al-Saqqa (éd.),
Dair al-Kitab al-‘arabi, Beyrouth, 1987.

al-Suyud, Galal al-Din, al-Durr al-mantir fi l-tafsir
al-ma’tar, ‘Abd Allih al-Turki (éd.),
Markaz Hagr li-1-buhat, Le Caire, 2003.

al-Tabari, Muhammad b. Garir, Gami® al-bayan “an
ta’wil gy al-qur’an, ‘Abd Allah al-Turki (éd.),
Markaz al-buhut wa-l-dirasat al-islimiyya,
Le Caire, 2001.

al-Tirmidi, Muhammad b. Tsa, al-Gami® al-kabir,
Basiar ‘Awwad Ma‘raf (éd.), Dar al-Garb
al-islami, Beyrouth, 1996.

El Omari, Racha Mouyjir, The Theology of Abi I-Qasim
al-Balkhi/al-Ka‘bi (d. 319/931), Brill, Leyde,
2016.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32

QUE DEVIENNENT LES MARTYRS ?

Ess, Josef van, « L'autorité de la tradition
prophétique dans la théologie mu‘tazilite »,
in George Makdisi et al. (éd.), La notion
de lautorité au Moyen Age. Islam, Byzance,
Occident, PUF, Paris, 1982, p. 211-225.

Ess, Josef van, Theology and Society in the Second
and Third Centuries of the Hijra. A History
of Religious Thought in Early Islam,
Gwendolin Goldbloom (trad.), Brill, Leyde,
2018.

Gardet, Louis, La pensée religieuse d’ Avicenne, Vrin,
Paris, 1951.

Gardet, Louis, Dieu et la destinée de 'homme, Vrin,
Paris, 1967.

Gianotti, Timothy J., Al-Ghazali’s Unspeakable
Doctrine of the Soul: Unveiling the Esoteric
Psychology and Eschatology of the Ihya’, Brill,
Leyde, 2001

Gimaret, Daniel, La doctrine d’al-Ash‘ari, Cerf, Paris,
1990.

Gimaret, Daniel, Une lecture mu‘tazilite du Coran.
Le Tafsir d’Aba ‘Ali al-Djubba’i (m. 303/915)
partiellement reconstitué & partir de ses citateurs,
Peeters, Louvain, Paris, 1994.

Griffel, Frank, Al-Ghazali’s Philosophical Theology,
Oxford University Press, Oxford, 2009.

Griffel, Frank, The Formation of Post-Classical
Philosophy in Islam, Oxford University Press,
Oxford, 2021.

Jabre, Farid, Essai sur le lexique de Ghazali,
Publications de I'Université libanaise, Beyrouth,
1985.

Jaffer, Tariq, « Bodies, Souls and Resurrection
in Avicenna's ar-Risala al-Adbawiya fi
amr al-ma‘ad », in David C. Reisman,
Ahmed H. al-Rahim (éd.), Before and after
Avicenna. Proceedings of the First Conference
of the Avicenna Study Group, Brill, Leyde, 2003,
p. 163-174.

Jaffer, Tariq, Razi: Master of Qur’anic Interpretation
and Theological Reasoning, University Press,
New York, 2015.

Anlsl 56 (2022), p. 13-32 Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par I'exégese de Coran Il, 154 et Ill, 169

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Kaukua, Jari, Self-Awareness in Islamic Philosophy.
Avicenna and Beyond, Cambridge University
Press, Cambridge, 2015.

Lagarde, Michel, Les secrets de l'invisible. Essai sur le
Grand Commentaire de Fabr al-Din al-Razi
(1149-1209), Albouraq, Beyrouth, 2008.

Laoust, Henri, La politique de Gazali, Librairie
orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1970.

Masson, Denise (trad.), Le Coran, Gallimard, Paris,
1967.

Morabia, Alfred, Le Gihad dans lislam médiéval.

Le «combat sacré» des origines au x11° siécle,
Albin Michel, Paris, 1993.

Mourad, Suleiman A., « The Survival of the Mu‘tazila
Tradition of Qur'anic Exegesis in ShiT and
Sunni tafasir », Journal of Qur’anic Studies 12,
2010, p. 83-108.

Oulddali, Ahmed, Raison et révélation en Islam.

Les voies de la connaissance dans le commentaire
coranique de Fabr al-Din al-Razi (m. 606/1210),
Brill, Leyde, 2019.

Saleh, Walid, «Ibn Taymiyya and the Rise of Radical
Hermeneutics: An Analysis of An Introduction
to the Foundations of Qur’anic Exegesis »,
in Yossef Rapoport, Shahab Ahmed (éd.),

Ibn Taymiyya and bis Times, Oxford University
Press, Karashi, 2010, p. 123-162.

Schéck, Cornelia, « Jahm b. Safwan (d. 128/745-746)
and the “Jahmiyya” and Dirar b. ‘Amr
(d. 200/815) », in Sabine Schmidtke (éd.),

The Oxford Handbook of Islamic Theology,
Oxford University Press, Oxford, 2016,
p. 79-110.

Sebti, Meryem, Avicenne. L'éme humaine, PUF, Paris,
2000.

Sebti, Meryem, Avicenne. Prophétie et gouvernement du
monde, Les Editions du Cerf, Paris, 2021.

Shihadeh, Ayman, The Teleological Ethics
of Fakbr al-Din al-Razi, Brill, Leyde, 2006.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

