
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 13-32

Ahmad Ouldali

Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse
de Coran II, 154 et III, 169

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  56   −   2022

Ahmed Oulddali*

•   résumé

Dans le Coran, les martyrs de la guerre sainte apparaissent comme « vivants auprès de 
leur Seigneur » (aḥyāʾ ʿinda rabbihim). Les versets qui les décrivent ainsi, à savoir II, 154 
et III, 169, font l’objet de diverses interprétations. Si certaines de ces interprétations reposent 
sur la tradition du Prophète, d’autres se fondent sur des thèses élaborées par les théologiens 
spéculatifs (mutakallimūn) ou par les philosophes (falāsifa). Certains exégètes classiques, comme 
Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī, recourent à ces thèses pour expliquer la possibilité et la nature de la 
seconde vie promise aux combattants tués dans le Chemin de Dieu. Leur démarche donne 
lieu à diverses discussions sur la conception de l’homme et sur les questions eschatologiques. 
La présente étude vise à offrir un aperçu de ces débats.

Mots-clés : martyrs, eschatologie, exégèse coranique (tafsīr), théologie (kalām), philosophie 
(falsafa), Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī, muʿtazilites

•   abstract
	 What Becomes of the Martyrs? Eschatological Debates Raised by the Exegesis 

of Quran 2:154 and 3:169
The martyrs of the Holy War appear in the Qurʾān as “living with their Lord” 

(aḥyāʾ ʿinda rabbihim). The verses that describe them in this way, namely 2:154 and 3:169, are 

Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169

Que deviennent les martyrs ?

 *  Ahmed Oulddali, Université Lumière Lyon 2, CIHAM, ahmed.oulddali@univ-lyon2.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


subject to various interpretations. While some of these interpretations are based on the tradition 
of the Prophet, others are based on theories developed by speculative theologians (mutakallimūn) 
or philosophers (falāsifa). Some classical exegetes, such as Faḫr al-Dīn al-Rāzī, use these theses to 
explain the possibility and the nature of the second life promised to combatants who are killed in 
the Way of God. Their approach gives rise to a variety of discussions concerning the conception 
of man and eschatological issues. This study aims to provide an overview of these debates.  

Keywords: martyrs, eschatology, Quranic exegesis (tafsīr), theology (kalām), philosophy 
(falsafa), Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī, Mutazilites

ملخص. 

 ما مصير الشهداء بعد الموت؟ اختلاف المفسرين في معنى الآية 154 من سورة البقرة
والآية 169 من سورة آل عمران  	

وصف القرآن شهداء الجهاد بأنهم أحياء عند ربهم. وقد فسُرِّ هذا الوصف الذي ورد في الآية 154 من سورة البقرة 

والآية 169 من سورة آل عمران بطرق متعددة اعُْتمُدِ في بعضها على الأحاديث النبوية وفي البعض الآخر على أفكار 

إثباتهم  في  الأفكار  تلك  على  اعتمدوا  الرازي،  الدين  فخر  مثل  المفسرين،  فبعض  والفلسفة.  الكلام  علم  مستقاة من 

ه وأيضا في شرحهم لطبيعتها. وأظهر استعمال  لإمكان وجود الحياة الأخرى التي وعَد بها القرآن من يقُتل في سبيل ال���ل

هذه  تهدف  بالآخرة.  المتعلقة  المسائل  الإنسان وكذلك حول  مفهوم  مختلفة حول  آراء  التفسيري وجود  المنهج  هذا 

الدراسة إلى عرض وتحليل بعض النقاشات المترتبة عن ذلك.

الكلمات المفتاحية: شهداء، أحوال المعاد، تفسير، كلام، فلسفة، فخر الدين الرازي، معتزلة

*  *  *

Selon le Coran, les combattants qui succombent dans la guerre sainte seront amplement 
récompensés de leur sacrifice par une faveur spéciale de Dieu. Un texte est particulièrement 
explicite à ce sujet. Il s’agit des versets 169 et 170 de la sourate III (Āl ʿImrān) : « Ne crois 

point que sont morts ceux qui ont été tués dans le Chemin de Dieu ! Au contraire, ils sont vivants. 
Ils sont pourvus de biens auprès de leur Seigneur, ils sont heureux de la grâce que Dieu leur a accordée. 
Ils se réjouissent parce qu’ils savent que ceux qui viendront après eux et qui ne les ont pas encore 
rejoints n’éprouveront plus aucune crainte et qu’ils ne seront pas affligés. » 1 Ici, les martyrs du ǧihād 

1.  Les versets coraniques sont cités d’après la traduction de Denise Masson. 

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?14

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


apparaissent comme vivants (aḥyāʾ) auprès de Dieu. On retrouve une description similaire, 
mais plus brève, dans cet autre verset (Coran II, 154) : « Ne dites pas de ceux qui sont tués dans 
le Chemin de Dieu : “Ils sont morts !” Non ! Ils sont vivants, mais vous n’en avez pas conscience. » 2

Ces deux passages coraniques, souvent mis en avant dans les discours incitant les croyants à 
combattre pour la foi sans craindre la mort 3, soulèvent plusieurs questions que les commentateurs 
du Coran s’efforcent de résoudre, chacun selon sa propre méthode. L’une d’elles porte sur la 
signification du mot aḥyāʾ. Comment comprendre ce qualificatif appliqué aux martyrs ? Faut‑il 
le prendre à la lettre ou dans un sens métaphorique ? Les avis des exégètes classiques divergent 
sur cette question et cela n’a rien d’étonnant, étant donné la diversité des courants de pensée 
et des approches herméneutiques au sein de l’islam. En effet, pour expliquer les termes du 
Coran, ces auteurs font appel à la tradition ainsi qu’aux idées philosophiques et théologiques 
de leur temps. Or, dans le domaine eschatologique qui nous intéresse ici, la doctrine élaborée 
par les théologiens diffère de celle des philosophes (falāsifa). L’un des points de divergence 
qui les séparent trouve son origine dans les controverses concernant la nature de l’être humain 
(insān) 4. Certains théologiens spéculatifs (mutakallimūn) avaient tendance à inclure celui‑ci 
dans leur explication atomiste du monde, en le réduisant au corps sensible et périssable 5. Selon 
eux, en effet, l’homme consiste avant tout en un assemblage d’atomes 6. Cette conception ne fait 
pas l’unanimité au sein du kalām. Elle est aussi rejetée par les philosophes musulmans, comme 
al‑Fārābī (m. 339/950) et Ibn Sīnā (Avicenne, m. 428/1037), pour qui l’essence véritable de 
l’homme est une substance purement spirituelle, le corps matériel n’étant qu’un instrument 7. 
Les théologiens ayant subi l’influence de la falsafa s’inspirent de cette théorie anthropologique 

2.  Beaucoup d’exégètes considèrent les versets II, 154 et III, 169 comme semblables et utilisent généralement 
les mêmes matériaux pour les commenter. Aussi certains d’entre eux consacrent moins d’explications au 
premier qu’au second, afin de ne pas se répéter inutilement ; voir par exemple, Ibn Kaṯīr, Tafsīr al‑qurʾān 
al‑ʿaẓīm, p. 222, 419‑420 [désormais : Tafsīr]. Dans la présente étude, nous nous référons aux commentaires 
des deux passages. 
3.  Voir, par exemple, Morabia, 1993, p. 253‑255. 
4.  Sur ce point, voir entre autres, Gianotti, 2001, p. 70‑72. 
5.  Parmi les adeptes de cette conception se trouvent des théologiens muʿtazilites, ašʿarites, māturīdites et 
chiites.
6.  Voir, par exemple, Gimaret, 1990, p. 77‑78.
7.  Sur la conception de l’homme chez les philosophes musulmans, on consultera, entre autres, l’étude de Sebti, 
2000. Voir également Kaukua, 2015 ; Jaffer, 2003. La discussion sur la conception de l’homme comporte de 
multiples enjeux ; l’un d’eux concerne la question de la résurrection des corps. Les théologiens musulmans, on 
le sait, reprochent aux philosophes de soutenir que seules les âmes survivent à la mort et seront ressuscitées. 
Abū Ḥāmid al‑Ġazālī (m. 505/1111), dans son Incohérence des philosophes (Tahāfut al‑falāsifa), compte la 
négation de la résurrection corporelle parmi les thèses majeures sur lesquelles il existe une contradiction 
flagrante entre la religion et la philosophie. Selon lui, cette thèse est inacceptable du point de vue théologique, 
car elle revient à nier des pans entiers de ce qu’enseigne le Coran sur la vie future et sur ses récompenses et 
ses châtiments. Cf. Griffel, 2009, p. 101 ; 2021, p. 115 ; Gianotti, 2001, p. 95‑116. 

ahmed oulddali 15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et en tirent avantage à la fois dans les discussions dogmatiques et dans l’interprétation des 
nombreux passages coraniques où il est question de l’homme et de sa destinée 8.

C’est particulièrement le cas de Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī (m. 606/1210) dont l’œuvre est 
profondément imprégnée d’idées et de concepts empruntés à la pensée philosophique. 
Bien qu’appartenant à l’école ašʿarite, cet auteur prolifique critique bien souvent les thèses 
adoptées par d’autres mutakallimūn en s’appuyant notamment sur les théories psychologiques 
et épistémologiques d’Avicenne 9.

Dans ce contexte, l’interprétation des versets II, 154 et III, 169 génère des débats très 
riches où interviennent, outre les données tirées de la tradition, des éléments issus du kalām 
et d’autres provenant de la falsafa ou de la pensée soufie. Le tout est mis ensemble grâce à 
l’esprit de synthèse qui caractérise al‑Rāzī et qui lui permet de présenter les différentes thèses, 
parfois comme opposées, mais bien souvent comme complémentaires, puisque résultant de 
divers niveaux de lecture du texte sacré et de réflexions sur les questions relatives à Dieu, 
à l’homme et à l’univers.

Dans le présent article, nous nous intéresserons à ces discussions que mentionne al‑Rāzī 
à l’occasion du commentaire des versets précités. Il s’agira de montrer comment un mot, une 
expression coranique peut susciter plusieurs questions et recevoir des explications parfois très 
différentes selon que l’on se place du point de vue des savants traditionnistes, de celui des 
théologiens spéculatifs ou de celui des penseurs influencés par les doctrines philosophiques. 
Pour y parvenir, nous prendrons appui sur diverses sources exégétiques connues, dont les 
commentaires coraniques d’al‑Ṭabarī (m. 310/923), d’Ibn Kaṯīr (m. 774/1373), d’al‑Qurṭubī 
(m. 671/1273) et d’al‑Ḥākim al‑Ǧišumī (m. 494/1101) 10. Mais notre principale référence sera 
le K. Mafātīḥ al‑ġayb d’al‑Rāzī. Cet ouvrage occupe une place à part au sein de la littérature 
du tafsīr puisqu’il a la particularité d’aborder les questions théologiques et philosophiques que 
suscite l’analyse des versets coraniques. Il a l’avantage de permettre une meilleure compréhension 
des enjeux intellectuels et doctrinaux liés aux choix interprétatifs adoptés par tel ou tel courant 
de la pensée musulmane.

Il est bien connu que les exégètes musulmans classiques proviennent de toutes les tendances 
de l’islam et que leurs œuvres puisent à différentes sources d’inspiration. Si certains d’entre eux 
étaient avant tout des traditionnistes, d’autres appartenaient aux diverses écoles de théologie 
spéculative (kalām) et sont donc rompus aux méthodes spéculatives pratiquées par celles-ci. 

8.  Parmi les théologiens de cette tendance, on peut mentionner al‑Ġazālī. Sa doctrine psychologique emprunte 
beaucoup aux philosophes ; voir Griffel, 2009, p. 71, 197 ; Gianotti, 2001, p. 178 ; Laoust, 1970, p. 219‑225.
9.  Al-Rāzī s’inspire d’autres philosophes, parmi lesquels figure Abū l‑Barakāt al‑Baġdādī (m. c. 560/1164). 
Mais sa principale source en philosophie demeure Ibn Sīnā, dont il a commenté le Kitāb al‑Išārāt et d’autres 
textes. Notons que, dans ses ouvrages, al‑Rāzī peut se montrer très critique à l’égard de la philosophie 
d’Avicenne, attitude qui lui a été reprochée notamment par Naṣīr al‑Dīn al‑Ṭūsī (m. 672/1274) ; voir Daiber, 
« al‑Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn », EI2, 2000, p. 748. Une partie des arguments qu’il oppose à Avicenne proviennent 
justement de Abū l‑Barakāt. Sur la pensée d’al‑Rāzī, voir Griffel, 2021, p. 505‑543 ; Oulddali, 2019 ; Jaffer, 
2015 ; Lagarde, 2008 ; Arnaldez, 2002 ; Shihadeh, 2006. 
10.  Le nom de cet exégète est parfois orthographié al‑Ǧušamī, mais il est plus exact de l’écrire ainsi : al‑Ǧišumī.

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?16

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Dans leur examen des textes coraniques, les auteurs de la première catégorie, comme al‑Ṭabarī 
et Ibn Kaṯīr, mettent l’accent sur les explications données par la tradition, dont ils tiennent à 
rendre compte, même s’il s’agit parfois de récits redondants ou contradictoires. De ce fait, leurs 
commentaires offrent au lecteur un premier aperçu des différentes opinions traditionnelles 
relatives à l’interprétation d’un verset ou d’un bloc de versets. Mais il serait vain d’y chercher 
des exposés détaillés sur les discussions théologiques que suscite le passage considéré. Ce type 
de développements se trouve plutôt dans les ouvrages composés par des auteurs issus des écoles 
du kalām, comme al‑Rāzī. Cela dit, les deux sortes de commentaires coraniques se complètent, 
et il convient de les utiliser ensemble, si l’on veut saisir tous les enjeux du débat ; sachant que 
les théologiens mentionnent très souvent les interprétations traditionnelles, soit pour s’en 
servir comme arguments, soit pour les réfuter.

Aussi, avant de voir comment les deux versets relatifs aux martyrs sont interprétés par les 
théologiens spéculatifs, intéressons‑nous d’abord aux diverses explications dont ils font l’objet 
dans l’exégèse fondée sur la tradition. Pour donner un aperçu de celles-ci, nous nous tournons 
naturellement vers al‑Ṭabarī.

1.	 L’interprétation de Coran II, 154 et III, 169 dans le Tafsīr d’al‑Ṭabarī

Comme nous l’avons souligné précédemment, al‑Ṭabarī et Ibn Kaṯīr adoptent une méthode 
exégétique similaire, consistant à réunir pour chaque verset coranique examiné plusieurs 
traditions supposées en préciser le sens. Dans le cas qui nous occupe ici, ils citent différents récits 
dont certains apparaissent comme indiquant les circonstances de la révélation (asbāb al‑nuzūl) 
des versets II, 154 et III, 169. L’un d’eux est transmis par ʿAbd Allāh b. ʿAbbās (m. c. 68/687). 
On y attribue au Prophète la parole suivante :

Lorsque vos frères furent tués pendant la bataille d’Uḥud, Dieu mit leurs âmes dans les ventres 
(aǧwāf, pl. de ǧawf) d’oiseaux verts qui atteignent les fleuves du paradis, mangent de ses fruits et 
demeurent dans des lampadaires (qanādīl, pl. de qindīl) d’or, à l’ombre du Trône. Quand ils ont 
vu combien leur boisson et leur nourriture étaient exquises et leur demeure agréable, ils dirent : 
« Si seulement nos frères savaient la récompense dont Dieu nous a gratifiés ! [Il faut qu’ils le sachent] 
afin qu’ils ne renoncent pas au ǧihād et ne fuient pas le combat. » Dieu leur répondit : « Je vais les 
en informer en votre nom. » 11

C’est alors, disent les rapporteurs de ce récit, que fut révélé le verset III, 169 12. Il existe 
une autre version un peu plus longue de cette tradition selon laquelle Dieu se montre aux 

11.  Ibn Ḥanbal, Musnad IV, p. 218, no 2388. D’autres versions de cette même tradition indiquent que les 
esprits des martyrs sont placés dans les « gésiers » (ḥawāṣil, pl. de ḥawṣala) d’oiseaux, voir al‑Dārimī, Sunan, 
p. 1560, no 2454.
12.  Selon d’autres traditions, ce verset aurait été révélé en réponse à des compagnons du Prophète qui 
s’étaient enquis du sort des combattants musulmans tués à Uḥud ; voir al‑Ṭabarī, Ǧāmiʿ al‑bayān VI, p. 228‑231 
[désormais : Tafsīr].

ahmed oulddali 17

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


martyrs, dans leur demeure paradisiaque, et s’adresse à eux en ces termes : « Ô mes serviteurs, 
avez-vous d’autres souhaits ? Je suis disposé à les exaucer. » Ils répondent : « Seigneur, rien 
de ce que nous pourrions désirer n’est plus parfait que le paradis que Tu nous as accordé. 
Nous mangeons de sa nourriture autant que nous voulons. » Ils répètent cela trois fois. Dieu 
apparaît à eux encore en leur posant la même question. Ils répondent de la même manière, 
avant d’ajouter : « Mais nous préférerions que nos âmes soient renvoyées dans nos corps et que 
Tu nous ramènes à la vie afin que nous puissions de nouveau combattre dans Ton Sentier et 
mourir [en martyrs]. » 13

D’après al-Ṭabarī, qui cite différentes versions de ces traditions, la phrase : « al‑laḏīna qutilū 
fī sabīli llāhi » renvoie à ceux parmi les Compagnons de Muḥammad qui ont été tués lors de 
la bataille d’Uḥud 14. C’est comme si Dieu disait au Prophète :

Ne crois pas qu’ils soient morts, qu’ils ne ressentent plus rien ou qu’ils n’éprouvent aucun plaisir ni 
aucune jouissance ; bien au contraire, ils sont vivants auprès de moi. Ils se délectent de mes dons 
et sont extrêmement satisfaits des gracieuses faveurs que je leur ai accordées et des récompenses 
abondantes dont je les ai gratifiés 15.

Dans une autre tradition, également citée par al‑Ṭabarī, on fait dire au Prophète ceci : 
« Les martyrs sont sur Bāriq, un fleuve passant devant la porte du paradis. [Ils demeurent] 
dans un dôme vert 16 et reçoivent leur nourriture, matin et soir, du paradis. » 17 Ce hadith laisse 
entendre qu’après leur mort, les šuhadāʾ (pl. de šahīd) n’entrent pas directement au paradis, 
mais séjournent dans une demeure qui leur est réservée, jusqu’au jour du jugement final 18. Or, 
selon la plupart des traditions, les martyrs sont accueillis au paradis dès qu’ils succombent. Une 
telle divergence entre les différentes paroles prophétiques portant sur la destinée des martyrs 
soulève une difficulté qu’Ibn Kaṯīr a essayé de dissiper :

13.  Al-Ṭabarī, Tafsīr VI, p. 228‑229 ; Ibn Kaṯīr, Tafsīr, p. 222. Cette tradition figure dans le recueil de Muslim, 
voir Ṣaḥīḥ, 33, Imāra, p. 912, no 1887. 
14.  Les circonstances de la révélation de ce verset font l’objet de traditions divergentes. À côté des récits 
mentionnant la bataille d’Uḥud, on en trouve d’autres où il est question des martyrs de Badr ou de ceux de 
Biʾr maʿūna, voir al‑Qurṭubī, al‑Ǧāmiʿ li‑aḥkām al‑qurʾān V, p. 407 [désormais : Tafsīr]. Mais selon al-Rāzī, 
les martyrs dont il s’agit sont uniquement ceux tombés à Badr et à Uḥud car, au moment où ce verset a été 
révélé, il n’y en avait pas encore d’autres ; al‑Rāzī, al‑Tafsīr al‑kabīr IX, p. 89 [désormais : Tafsīr].
15.  Al-Ṭabarī, Tafsīr VI, p. 227‑228.
16.  « Dans un jardin verdoyant » (fī rawḍa ḫaḍrāʾ), selon une autre version. 
17.  Al-Ṭabarī, Tafsīr VI, p. 230 ; Ibn Kaṯīr, Tafsīr, p. 420 ; Ibn Ḥanbal, Musnad IV, p. 220, no 2390 ; 
Ibn Abī Šayba, al‑Muṣannaf VI, p. 601‑602, no 19654. 
18.  Cette opinion est admise par certains exégètes dont Muǧāhid b. Ǧabr (m. 104/722), pour qui les 
martyrs de la guerre sainte n’entrent pas aussitôt au paradis, mais ils perçoivent sa fragrance (yaǧidūna 
rīḥahā wa-laysū fīhā) ; voir Qurṭubī, Tafsīr V, p. 408. Selon d’autres auteurs, la demeure des martyrs est 
« le Lotus (ou le jujubier) de la Limite » (sidrat al‑muntahā) ; voir al‑Suyūṭī, al‑Durr al‑manṯūr II, p. 374 
[désormais : Tafsīr].

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?18

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


On peut supposer que les martyrs forment diverses catégories. Parmi eux, il y a ceux dont les 
âmes se promènent au paradis, et ceux qui séjournent sur ce fleuve coulant devant la porte du 
paradis. Il est possible aussi que ce fleuve soit leur destination finale ; là où ils se rassemblent [tous] 
et reçoivent leur subsistance 19.

Les hadiths que nous venons de voir sont supposés faire connaître la destination des martyrs 
et le sort qui leur est réservé immédiatement après leur mort. Les exégètes classiques s’y réfèrent 
pour préciser les circonstances de la révélation du verset qui nous occupe et parce qu’ils y trouvent 
aussi un élément de réponse à la question : pourquoi le Coran présente ceux qui tombent sur la 
voie de Dieu comme étant vivants ? À côté de ces traditions, il y a évidemment beaucoup d’autres 
matériaux relatifs au martyre dans lesquels puisent les commentateurs du Coran 20. Notre 
objectif ici n’est pas d’en faire l’inventaire, mais de donner un aperçu des procédés employés par 
l’exégèse traditionnelle pour résoudre la difficulté liée à l’interprétation de Q II, 154 et III, 169. 
Aussi, limitons-nous aux seuls récits et explications pouvant nous éclairer sur ce sujet.

Si al-Ṭabarī et Ibn Kaṯīr se contentent de mentionner un certain nombre de traditions qu’ils 
jugent susceptibles d’apporter des précisions sur la signification des versets considérés ou sur les 
circonstances de leur révélation, d’autres exégètes vont plus loin dans leur analyse en orientant 
leur réflexion vers les problèmes théologiques soulevés par ces textes coraniques. C’est le cas 
d’al‑Qurṭubī qui, après avoir mentionné plusieurs récits concernant les asbāb al‑nuzūl, déclare :

En somme, même s’il est possible que ce verset ait été révélé pour une cause englobant toutes celles 
évoquées, Dieu y dit des martyrs qu’ils sont vivants et qu’ils séjournent au paradis où ils reçoivent 
leur subsistance. Or, on sait indubitablement qu’ils sont morts, que leurs corps se trouvent sous 
terre et que leurs esprits sont vivants, comme ceux de tous les croyants, et qu’ils reçoivent leur 
nourriture au paradis dès leur mort, en vertu d’une faveur spéciale. C’est comme si la vie de ce 
bas‑monde continuait pour eux. Les savants ont des avis divergents à ce sujet. La majorité d’entre 
eux approuve ce que nous venons de dire, à savoir que les martyrs sont réellement en vie. Parmi 
ces savants, certains affirment que les âmes des martyrs sont rendues à leurs corps dans les tombes 
de sorte qu’ils puissent jouir des récompenses, de même que les infidèles sont ramenés à la vie dans 
leurs tombes pour qu’ils subissent le châtiment 21.

La question eschatologique qu’al‑Qurṭubī aborde brièvement ici, celle de savoir comment 
des personnes mortes peuvent être considérées comme vivantes, est plus longuement débattue 
dans les ouvrages auxquels nous allons nous intéresser à présent.

19.  Ibn Kaṯīr, Tafsīr, p. 420.
20.  Pour ces traditions voir, par exemple, al‑Suyūṭī, Tafsīr II, p. 377‑382 ; Raven, « Martyrs », EQ, 2000, 
p. 283 ; Morabia, 1993, p. 254‑255.
21.  Qurṭubī, Tafsīr V, p. 408. 

ahmed oulddali 19

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.	 L’interprétation de Coran II, 154 et III, 169  
chez les théologiens spéculatifs

Dans leurs commentaires du Coran, ces théologiens s’intéressent en premier lieu aux 
implications doctrinales des versets, reléguant ainsi au second plan d’autres discussions, comme 
celles concernant les circonstances de la révélation. Soucieux de défendre la doctrine de leurs 
écoles respectives et de contrer celles de leurs adversaires, ils s’efforcent d’interpréter les textes 
coraniques en fonction des thèses auxquelles ils adhèrent, au risque parfois de contredire 
les explications traditionnellement transmises. C’est la démarche qu’adoptent beaucoup 
d’exégètes muʿtazilites, ašʿarites et māturīdites et que critiquent les penseurs ḥanbalites, comme 
Ibn Taymiyya (m. 728/1328) 22.

Du point de vue théologique, le verset III, 169 pose plusieurs questions qu’al‑Rāzī résume 
à l’occasion du commentaire de la phrase : « Mais ils sont vivants » (bal aḥyāʾ) :

Sache que le sens obvie de ce verset indique que ces hommes tués sont vivants. Ici, le mot 
« vivants » (aḥyāʾ) est employé soit au sens propre soit au sens figuré. S’il est employé au sens propre, 
de deux choses l’une : ou bien il veut dire qu’ils redeviendront vivants dans l’au‑delà (āḫira), ou 
bien il veut dire qu’ils sont vivants à cet instant précis. Si l’on considère cette seconde signification, 
l’affirmation que contient le verset porterait soit sur la vie spirituelle soit sur la vie corporelle 23.

La première opinion, celle consistant à interpréter le verset comme signifiant que les 
martyrs seront vivants au jour de la rétribution finale, est adoptée par certains théologiens et 
exégètes muʿtazilites, notamment Abū al‑Qāsim al‑Balḫī al‑Kaʿbī (m. 319/931) 24, Abū Muslim 
al‑Iṣfahānī (m. 322/934) et Abū Bakr al‑Aṣamm (m. 201/817) 25. Leur raisonnement, tel que 
le résume al‑Rāzī, est le suivant : les associationnistes (mušrikūn), voyant les Compagnons du 
Prophète tomber sur le champ de bataille, disaient d’eux qu’ils étaient morts en vain et qu’ils 
avaient sacrifié leurs vies pour une cause perdue. Dieu a répondu à ces moqueries en indiquant 
que les martyrs étaient vivants, c’est‑à‑dire qu’ils seront ressuscités au jour de la résurrection 
et qu’ils jouiront des délices du paradis. L’emploi de l’adjectif aḥyāʾ signifie que cette vie qui 
leur est promise se réalisera assurément et que sa venue est très proche 26. Le Coran utilise 
souvent des formulations similaires, notamment quand il est question de l’au‑delà, comme 

22.  Sur les critiques formulées par Ibn Taymiyya à l’égard de ce type d’exégèse, voir Saleh, 2010, p. 141‑143 ; 
Oulddali, 2019, p. 10, 239.
23.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 89 (ad Q III, 169, masʾala 2).
24.  Sur la pensée de ce théologien et exégète muʿtazilite, voir El Omari, 2016.
25.  Les commentaires coraniques composés par ces auteurs muʿtazilites sont entièrement ou partiellement 
perdus. Notons aussi qu’al‑Rāzī s’inspire beaucoup de ces commentaires. Parmi les exégètes muʿtazilites 
qu’il cite souvent figurent Abū Muslim al-Iṣfahānī et Abū ʿAlī al‑Ǧubbāʾī (m. 303/915) ; voir Gimaret, 1994, 
p. 26 ; Oulddali, 2019, p. 11.
26.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 164.

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?20

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dans le verset LXXXII, 13 : « Oui, les hommes bons sont plongés dans les délices et les libertins 
dans une fournaise. » 27

La position que prennent ces auteurs muʿtazilites au sujet des martyrs s’inscrit dans une 
stratégie argumentative plus large, consistant à montrer la faiblesse des preuves scripturaires 
avancées par ceux qui croient au « châtiment de la tombe » (ʿaḏāb al‑qabr) 28. Il s’agit d’établir 
que, contrairement à ce que prétendent ses défenseurs, cette croyance ne repose sur aucun 
texte coranique explicite. Les quelques versets que l’on cite habituellement ne permettent pas 
d’établir de manière certaine l’existence d’une rétribution durant l’intervalle (al‑barzaḫ) entre 
la mort de l’homme et l’avènement de l’anéantissement universel. C’est du moins ce qui ressort 
de l’exposé qu’al‑Ǧišumī consacre au verset II, 154. Selon cet exégète muʿtazilite 29 en effet, si 
al‑Kaʿbī situait la seconde vie des martyrs au jour de la grande rétribution et non pendant 
le séjour tombal, c’est parce qu’il niait le « châtiment de la tombe » (li‑annahu yunkir ʿaḏāb 
al‑qabr) 30. Cette remarque semble valoir également pour Abū Muslim al‑Iṣfahānī, même si 
al‑Ǧišumī ne le dit pas clairement 31.

Quoi qu’il en soit, l’opinion d’al‑Kaʿbī est rejetée par la plupart des théologiens, y compris 
au sein de l’école muʿtazilite 32. Al‑Rāzī aussi la réfute. L’argumentation qu’il lui oppose est 
fondée à la fois sur les sources scripturaires (le Coran et la tradition prophétique) et sur la 
raison. Il serait trop long de la détailler ici. Aussi limiterons-nous à résumer deux arguments :
1.	 S’il s’agissait d’une vie se produisant au jour de la résurrection, comme l’affirme al‑Kaʿbī, 

Dieu n’aurait pas dit dans la suite du même verset : « Ils se réjouissent parce qu’ils savent 
que ceux qui viendront après eux et qui ne les ont pas encore rejoints n’éprouveront plus 
aucune crainte et qu’ils ne seront pas affligés. » Car les gens qui ne les ont pas encore rejoints 
vivent nécessairement dans le monde d’ici‑bas. Or, le fait que les martyrs se réjouissent 
en pensant à des personnes encore en vie signifie indubitablement que cela se produit 
maintenant et non pas lors de la résurrection 33.

27.  Pour traduire ce verset et d’autres comme lui, on emploie généralement le futur. Mais ici le présent paraît 
plus approprié, dans la mesure où il permet de mieux exprimer l’idée soulignée par les exégètes, à savoir que 
les récompenses et les châtiments annoncés dans le Coran sont à la fois réels et imminents. 
28.  On sait que le « châtiment de la tombe » fait partie des questions ayant opposé les théologiens sunnites 
(ḥanbalites, ašʿarites et māturīdites) aux muʿtazilites ; les premiers accusant les seconds de nier ce châtiment, 
accusation contre laquelle certains auteurs muʿtazilites, comme al‑Qāḍī ʿAbd al‑Ǧabbār (m. 415/1025), se 
défendent ; voir, par exemple, Gardet, 1967, p. 248‑249 ; Gimaret, 1990, p. 503‑504.
29.  De tendance zaydite. Sur son commentaire coranique et son influence, voir Mourad, 2010 ; Gimaret, 
1994, p. 25.
30.  Al-Ǧišumī, al-Tahḏīb fī l‑tafsīr I, p. 658 [désormais : Tafsīr].
31.  Dans l’un des passages du commentaire d’al-Ǧišumī auxquels nous nous référons, al-Kaʿbī et Abū Muslim 
apparaissent comme appartenant tous les deux aux négateurs du châtiment tombal ; voir al-Ǧišumī, Tafsīr II, 
p. 1384. On sait aussi que les idées d’al‑Kaʿbī eurent une grande influence sur Abū Muslim ; voir van Ess, 
2018, IV, p. 281.
32.  Al-Ǧišumī, Tafsīr I, p. 657‑658 ; II, p. 1385. 
33.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 165 ; IX, p. 92.

ahmed oulddali 21

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.	 Selon la tradition rapportée par Ibn ʿAbbās, le Prophète dit que les âmes des martyrs sont 
placées dans le ventre d’oiseaux verts qui séjournent au paradis et se nourrissent de ses 
fruits. Dans une autre tradition, le Prophète annonce à Ǧābir Ibn ʿAbd Allāh que Dieu 
a redonné la vie à son père (aḥyāhu) mort à Uḥud 34. Ces hadiths et beaucoup d’autres 
encore sont tellement connus qu’ils atteignent presque le degré de la transmission d’un 
grand nombre (tawātur) 35. Comment peut‑on les rejeter ? Il en va de même des traditions 
prophétiques mentionnant le châtiment de la tombe, comme celle dans laquelle il est dit : 
« La tombe est l’un des jardins du paradis ou l’un des gouffres de l’enfer. » 36

On retrouve ici les traditions prophétiques indiquant que le martyr entre au paradis 
immédiatement après sa mort. Al‑Rāzī en tire argument, tout en admettant une faiblesse dans 
leur transmission. Pour lui, comme pour la plupart des théologiens ašʿarites, l’existence de 
traditions (aḫbār, pl. de ḫabar) multiples et concordantes peut constituer une preuve, même 
si, prises séparément, ces traditions ne remplissent pas toutes les conditions de validité 37.

Tel n’est pas l’avis des auteurs muʿtazilites qui appliquent aux aḫbār des critères de validation 
différents de ceux en usage chez les traditionnistes. Selon eux, l’attention doit être portée à la 
fois sur la chaîne des garants (isnād) et sur le contenu du texte (matn) 38. Al‑Kaʿbī recourt à la 
même méthode pour invalider les traditions relatives aux martyrs 39. Ces hadiths, déclare‑t‑il, 
sont faibles, car les âmes n’éprouvent pas du plaisir ; c’est le corps qui éprouve du plaisir lorsqu’il 
est habité par l’âme et non pas l’âme en tant que telle. En effet, l’âme est comme une puissance 
pour le corps, elle ne peut agir d’elle‑même et sans lui. Al‑Rāzī rejette cet argument qu’il juge 
faible parce que fondé sur la thèse des théologiens selon laquelle l’âme serait un simple accident 
résidant dans le corps. Nous y reviendrons 40.

Al-Kaʿbī avance un second argument selon lequel les traditions prophétiques précitées 
comportent une contradiction évidente, puisque les âmes des martyrs y sont décrites à la fois 
comme étant dans le ventre d’oiseaux verts et comme se promenant au paradis et mangeant de 
sa nourriture 41. Al‑Rāzī réfute également cette objection en disant que les hadiths en question 

34.  Sur cette tradition, al‑Ṭabarī, Tafsīr VI, p. 231; al‑Tirmiḏī, al‑Ǧāmiʿ al‑kabīr V, p. 108, no 3010 ; Ibn Māǧa, 
Sunan I, p. 936, no 2800.
35.  Les traditions transmises par des voies multiples et ininterrompues (mutawātir) sont considérées 
comme étant les plus fiables. Sur cette notion, voir Juynboll, « Tawātur », EI2, 2000, p. 381‑382 ; Oulddali, 
2019, p. 305‑306. 
36.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 165 ; IX, p. 92. Sur ce hadith, voir al-Tirmiḏī, al-Ǧāmiʿ al-kabīr IV, p. 248, no 2460 ; 
al‑Tirmiḏī le qualifie de ġarīb, en précisant qu’on ne lui connaît qu’une seule voie de transmission. 
37.  Sur les preuves fondées sur la tradition, voir Gimaret, 1990, p. 531. 
38.  Cf. van Ess, 1982.
39.  Al-Kaʿbī est connu pour sa critique rigoureuse des traditions prophétiques, voir van Ess, 1982, p. 223. 
40.  Ainsi conçue, l’âme ne perçoit pas d’elle‑même le plaisir et la douleur, seule son association avec le corps 
lui procure une telle faculté. Les philosophes musulmans défendent une autre théorie selon laquelle l’âme 
gouverne le corps qui lui est entièrement soumis. 
41.  Pour al‑Kaʿbī, l’idée que ces âmes se promènent au paradis ne s’accorde pas avec le fait qu’elles soient 
dans le ventre d’oiseaux, comme le disent les traditions prophétiques. 

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?22

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


emploient un langage métaphorique pour décrire les bonheurs réservés aux martyrs. Ils ne 
doivent donc pas être pris à la lettre 42.

Un des arguments qu’oppose al‑Rāzī à ses adversaires muʿtazilites et que mentionne 
également al‑Ǧišumī est de dire que si la vie dont il s’agit dans le verset III, 169 était celle attendue 
au moment du jugement dernier, le Coran n’en aurait pas parlé comme un privilège réservé 
exclusivement aux martyrs, puisqu’au jour de la résurrection tous les humains seront ressuscités 
et non pas seulement les martyrs de la guerre sainte 43. À cette objection, Abū Muslim al‑Iṣfahānī 
répond que si Dieu a mentionné spécifiquement les martyrs, c’est parce qu’ils jouissent d’un 
statut plus élevé au paradis, comme l’indique le verset IV, 69 : « Ceux qui obéissent à Dieu et 
à son Prophète sont au nombre de ceux que Dieu a comblés de bienfaits ; avec les prophètes, 
les justes, les martyrs 44 et les saints. » Autrement dit, Dieu a voulu glorifier les martyrs en les 
désignant de manière expresse. Al‑Rāzī tient cette réponse pour infondée, car les prophètes 
et les véridiques (ṣiddīqūn) ont un statut supérieur à celui des martyrs et pourtant le Coran 
n’a évoqué que ces derniers 45.

Pour appuyer sa position, Abū Muslim fait appel à un autre argument. Le verset III, 169, 
avance-t-il, décrit les martyrs comme étant vivants auprès de Dieu (ʿinda rabbihim). Le mot 
ʿinda, tel qu’il est employé ici, ne peut indiquer un espace (makān), car Dieu n’est pas localisé. 
Cette phrase signifie donc qu’ils vont au paradis. Or, on sait que les hommes concernés par la 
récompense divine (ahl al‑ṯawāb) n’entrent au paradis qu’au jour de la grande résurrection. Mais 
pour al‑Rāzī, cet argument n’est pas non plus convaincant, car être auprès de Dieu (ʿindiyya) 
est une position spirituelle que les élus peuvent atteindre avant même d’entrer au paradis. 
En effet, Dieu est capable de leur accorder le privilège d’être auprès de Lui de différentes façons : 
par exemple, en les élevant à un statut supérieur et en leur annonçant les bonnes nouvelles 
(bišārāt). Cette grâce divine est susceptible de leur parvenir dans la tombe ou dans tout autre 
endroit où ils pourraient se trouver 46.

Ayant démontré la fausseté de l’opinion d’al‑Kaʿbī et d’Abū Muslim al-Iṣfahānī, al‑Rāzī 
aborde la seconde hypothèse, selon laquelle les martyrs connaissent une seconde vie dès leur 
mort. Adoptée par un grand nombre de théologiens, dont les muʿtazilites Abū ʿAlī al‑Ǧubbāʾī, 
son fils Abū Hāšim (m. 321/933) et al‑Ǧišumī 47, cette interprétation pose le problème de savoir 
comment des hommes que de nombreux témoins ont vus mourir peuvent-ils être qualifiés de 
vivants. Pour établir le bien‑fondé de cette interprétation, il recourt à la notion de la survie de 

42.  Al-Rāzī opte ici pour une interprétation métaphorique. Les oiseaux verts et les rivières du paradis sont 
des figures rhétoriques employées pour exprimer l’idée que les âmes des martyrs éprouvent des joies et des 
plaisirs indescriptibles et sont préservées de tout mal et de toute inquiétude. 
43.  On trouve cet argument chez Abū ʿAlī al‑Ǧubbāʾī ; voir Gimaret, 1994, p. 202‑203.
44.  Ici, nous traduisons le mot šuhadāʾ par martyrs, mais il est à noter que, dans le Coran, ce mot signifie 
aussi témoins ; voir Kohlberg, « Shahīd », EI2, 1999, p. 203‑204 ; Raven, « Martyrs », EQ, 2000, p. 282. 
45.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 165 (ad Q II, 154).
46.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 165. Des arguments similaires sont avancés par al‑Ǧubbāʾī et al‑Ǧišumī ; voir Gimaret, 
1994, p. 202‑203 ; al‑Ǧišumī, Tafsīr II, p. 1385. 
47.  Al-Ǧišumī, Tafsīr I, p. 656 ; cf. Gimaret, 1994, p. 202‑203.

ahmed oulddali 23

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’âme. Mais il doit d’abord prouver que, contrairement à ce que pensent beaucoup de théologiens, 
l’homme n’est pas le corps. Nous allons voir que l’argumentation dont il use à cet effet s’inspire 
de la pensée philosophique et plus particulièrement de la théorie psychologique d’Ibn Sīnā.

Pour mieux comprendre pourquoi al‑Rāzī s’oppose à d’autres théologiens sur ce point, il 
convient de s’arrêter brièvement sur la conception de l’homme telle qu’elle apparaît dans les 
traités de kalām. Selon la théorie atomiste adoptée par beaucoup d’auteurs muʿtazilites et 
ašʿarites, toutes les créatures, y compris les humains, se composent de conglomérats d’atomes 
dans lesquels résident des accidents et ce sont ces accidents qui confèrent à chaque être ses 
qualités 48. Ainsi, les hommes, les animaux, les végétaux et tous les êtres créés ont en commun 
cette composition. Ce qui les distingue les uns des autres ce sont les accidents. Chez les 
muʿtazilites, certains accidents ne peuvent résider que dans une structure (binya ou bunya) 
pouvant les accueillir 49. C’est notamment le cas de la vie. Pour qu’une chose soit vivante, il 
faut qu’elle possède la structure lui permettant de l’être 50. Il en va de même pour la science, la 
puissance, la volonté, etc. L’homme, lui, a la structure nécessaire pour ces qualités 51. Et c’est 
par cette structure qu’il se distingue des autres êtres. Partant, certains théologiens muʿtazilites 
et ašʿarites définissent l’être humain (insān) comme étant : « cet ensemble construit selon ce 
type de structure, composé selon cette sorte de composition » (hāḏihi l‑ǧumla al‑mabniyya 
bi‑hāḏā al‑ḍarb mina l‑binya al‑murakkaba bi‑hāḏā l‑nawʿ mina l‑tarkīb) 52.

L’idée consistant à considérer l’homme comme une structure corporelle et la vie comme 
un accident inhérent à cette structure est souvent mise en avant par les exégètes muʿtazilites. 
Al‑Ǧišumī s’y réfère à maintes reprises dans son commentaire des versets II, 154 et III, 169. 
« L’homme vivant, dit‑il, est le corps et c’est celui‑ci qui est concerné par la récompense et le 
châtiment. L’esprit (rūḥ), lui, est l’air qui va et vient dans les cavités du corps humain. » 53 Dans 
un autre passage, on peut lire ceci :

Il n’y a pas de doute que l’individu juridiquement capable (al‑mukallaf), celui qui reçoit la récompense 
et subit le châtiment, est cette personne construite selon une structure particulière et que l’esprit 
ne réside pas en soi et ne vit pas ; mais il est nécessaire à la vie de la personne 54.

48.  Cf. Schöck, 2016, p. 95 (69). 
49.  Voir al-Qāḍī ʿAbd al‑Ǧabbār, al‑Muġnī XI, p. 362‑363. D. Gimaret souligne une divergence entre les 
muʿtazilites et Abū al‑Ḥasan al‑Ašʿarī (m. 324/935) sur ce point. Al‑Ašʿarī pense que tout atome peut 
recevoir ces accidents et que, par conséquent, il n’y a pas besoin de structure particulière pour qu’existe la vie. 
Il évoque pour cela l’omnipuissance divine ; voir Gimaret, 1990, p. 95‑96. 
50.  Voir, par exemple, Abū Yaʿlā, al‑Muʿtamad fī uṣūl al‑dīn, p. 93‑94. 
51.  Cf. van Ess, 2018, IV, p. 536. 
52.  Al-Qāḍī ʿ Abd al‑Ǧabbār, al‑Muġnī XI, p. 358‑363 ; al‑Rāzī, al‑Maṭālib al‑ʿāliya VII, p. 35‑36 ; cf. Gimaret, 
1990, p. 95. 
53.  Al-Ǧišumī, Tafsīr I, p. 657.
54.  Al-Ǧišumī, Tafsīr II, p. 1383.

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?24

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Comme le montrent ces deux exemples, al‑Ǧišumī identifie l’homme au corps, l’esprit n’est, 
à ses yeux, rien d’autre que le souffle vital.

Telle n’est pas la position d’al‑Rāzī qui, à l’instar d’al‑Ġazālī (m. 505/1111) et d’autres auteurs 
influencés par la falsafa, accorde une place centrale à l’âme dans sa doctrine anthropologique 55. 
Pour lui, en effet, l’homme est fait de deux principes : l’âme et le corps. Mais dans ce composé, 
l’élément dominant est l’âme. Car c’est elle qui gouverne le corps et lui donne la vie, la perception 
et le mouvement. Sans elle, ces facultés ne sauraient exister. Il ne fait donc pas de doute qu’elle 
est l’essence véritable de l’homme 56.

C’est sur cette théorie que notre exégète se fonde pour répondre aux théologiens. 
Deux arguments sont avancés par lui : le premier fait appel à l’unité et à la constance de l’ipséité 
de l’homme. On sait, dit‑il, que le corps humain, en tant que structure composée de membres et 
de parties, subit de nombreux changements au cours de la vie ; il est petit lorsqu’il vient au monde, 
ensuite il devient grand. Les éléments qui le forment se transforment constamment et certains 
se désagrègent. On sait par ailleurs que chaque homme a conscience qu’il est une seule et même 
chose depuis sa naissance jusqu’à sa mort. Or, ce qui demeure immuable diffère nécessairement 
de ce qui change. Il en ressort que l’homme est différent de cette structure périssable 57.

Le second argument est fondé sur la conscience de soi. L’homme connaît l’existence de son 
propre « moi » et cette connaissance est permanente chez lui ; il la possède même lorsqu’il ignore 
l’existence des membres qui composent son corps. Or, ce qui est connu diffère nécessairement 
de ce qui est ignoré. Par conséquent, l’homme en tant que « moi » n’est pas le corps 58. Mais si 
cette chose que chaque être humain désigne en disant « moi » est différente du corps organique, 
en quoi consiste-t-elle ? Selon al‑Rāzī, il s’agit soit d’un corps dissimulé dans ce corps visible, 
comme le feu est dissimulé dans le charbon, l’huile de sésame dans le grain de sésame et l’eau 
de rose dans la rose 59, soit d’une substance (ǧawhar) immatérielle qui ne réside pas dans un 
corps 60.

55.  Il convient de préciser que chez al‑Ġazālī et al‑Rāzī, les termes âme (nafs) et esprit (rūḥ) s’appliquent à 
des réalités différentes (c’est le cas aussi chez d’autres théologiens spéculatifs). Mais ils sont parfois employés 
pour désigner une seule et même chose, à savoir l’essence de l’homme, sa quiddité et le principe de ses 
perceptions et mouvements ; voir, par exemple, Gianotti, 2001, p. 177‑180 ; Laoust, 1970, p. 221 ; Jabre, 1985, 
p. 265. Une telle synonymie permet à al‑Rāzī d’établir une correspondance entre l’esprit mentionné dans le 
Coran (par exemple XVII, 85) et l’âme humaine décrite par les philosophes. Les théories psychologiques 
provenant de la falsafa servent alors de source pour interpréter les versets coraniques où il est question de rūḥ. 
Cf. Oulddali, 2019, p. 34 ; Jaffer, 2015, p. 170. 
56.  Sur la conception de l’homme chez al-Rāzī, voir Oulddali, 2019, p. 29-34. 
57.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 165-166 ; IX, p. 91 ; al-Rāzī, al-Arbaʿīn fī uṣūl al-dīn II, p. 18.
58.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 165-166 ; IX, p. 91. Voir aussi, al-Rāzī, al-Arbaʿīn fī uṣūl al-dīn II, p. 24 ; al-Maṭālib 
al-ʿāliya VII, p. 101. Al-Rāzī s’appuie ici sur l’expérience de « l’homme volant » par laquelle Avicenne pense 
pouvoir prouver que l’essence de l’homme, le moi, est différent du corps matériel. Cf. Oulddali, 2019, p. 44. 
Sur cette théorie, voir Kaukua, 2015, p. 30-37 ; Sebti, 2000, p. 117. 
59.  Cette thèse est souvent attribuée au théologien muʿtazilite Ibrāhīm b. Sayyār al-Naẓẓām (m. vers 231/846), 
mais d’autres théologiens la reprennent à leur compte, avec quelques modifications ; cf. van Ess, 2018, III, 
p. 44, 367 ; Gimaret, 1990, p. 70‑72 ; Oulddali, 2019, p. 39.
60.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 166 ; IX, p. 91.

ahmed oulddali 25

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nous avons ici deux conceptions différentes de la nature de l’âme ; dans la première l’âme 
apparaît comme une entité matérielle et dans la seconde comme une substance spirituelle. 
Al‑Rāzī opte clairement pour la conception spirituelle, suivant en cela Avicenne et d’autres 
philosophes musulmans. Mais dans ce passage de son commentaire coranique, il retient les 
deux explications afin de démontrer que l’interprétation qu’il va proposer du verset III, 169 
demeure valable, que l’âme soit considérée comme un corps subtil mélangé au corps organique 
ou comme une substance séparée, une entité spirituelle.

Après avoir démontré qu’en réalité l’homme n’est pas le corps mais l’âme, al‑Rāzī explique 
que, de ce point de vue, le qualificatif aḥyāʾ appliqué aux martyrs a un sens tout à fait acceptable. 
Car il n’est pas impossible que lorsque le martyr meurt, son âme se sépare de son corps en 
étant vivante. Ainsi, même si Dieu le fait mourir, il lui rend la vie à travers l’âme 61.

L’idée que l’âme existe et qu’elle survit au corps permet donc d’établir la possibilité d’une vie 
intervenant immédiatement après la mort. Al‑Rāzī voit là une solution absolument pertinente 
pour résoudre le problème théologique et exégétique suscité par la croyance sunnite relative 
au « châtiment de la tombe » que certains auteurs muʿtazilites déclarent sans fondement 62. 
Pour lui, si l’on admet que l’essence de l’homme réside dans l’âme et que celle-ci ne meurt 
pas avec le corps, on peut dissiper tous les doutes (šubuhāt) au sujet des récompenses et des 
châtiments décrits par la Tradition comme ayant lieu dans la tombe 63.

Les preuves en faveur de la survie de l’âme sont nombreuses selon notre exégète. Le Coran 
lui‑même en fournit plusieurs. L’une de ces preuves peut être tirée des versets 27 à 30 de la 
sourate‑LXXXIX (al‑Faǧr) : « Ô toi ! Âme apaisée ! Retourne vers ton Seigneur, satisfaite et 
agréée ; entre donc avec mes serviteurs ; entre dans mon Paradis ! » Ici, explique al‑Rāzī, la phrase 
« Retourne vers ton Seigneur » (irǧiʿī ilā rabbiki) renvoie à la mort et la phrase « Entre donc 
avec mes serviteurs » (fa‑udḫulī fī ʿ ibādī) indique que l’âme rejoint aussitôt le paradis ; la preuve 
en est l’emploi du fāʾ qui montre qu’une action succède à une autre sans intervalle de temps 64. 
Il existe aussi diverses traditions prophétiques allant dans ce sens. Parmi elles, il y a tous les 
hadiths évoquant les tourments de la tombe, mais aussi des paroles dans lesquelles le Prophète 
aurait comparé la mort à un simple changement de demeure, comme ici : « Les amis de Dieu 
ne meurent pas, ils sont seulement transférés d’une demeure à l’autre. » 65

La survie de l’âme peut également être établie rationnellement. Al‑Rāzī s’efforce de le prouver 
à travers un ensemble d’arguments qu’il qualifie lui‑même de persuasifs (iqnāʿiyyāt). Selon lui, 
certaines choses qui affaiblissent le corps fortifient l’âme. Par exemple, l’endormissement rend 
le corps inerte, mais cette inertie n’affecte pas l’âme, bien au contraire, puisque celle-ci double 
d’activité durant le sommeil ; comme le prouvent les songes pendant lesquels on voit des 

61.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 166 ; IX, p. 91.
62.  Voir supra. Sur cette solution fondée sur la survie de l’âme, voir Oulddali, 2019, p. 32, 42, 75.
63.  Al-Rāzī, Tafsīr IV, p. 166 ; IX, p. 91.
64.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 91. Sur ces preuves scripturaires, voir aussi, al‑Rāzī, al‑Maṭālib al‑ʿāliya VII, 
p. 129‑137. 
65.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 91. Notons que cette parole est généralement attribuée au maître soufi al‑Ǧunayd 
(m. 298/910), voir al‑Alūsī, Ġāyat al‑amānī II, p. 364. 

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?26

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


choses appartenant au monde de l’invisible (muġayyabāt). Il en est de même de la méditation 
intense qui, pour le corps, peut être périlleuse dans la mesure où elle assèche le cerveau et le 
détruit, alors que, pour l’âme, elle constitue un moyen de perfectionnement, permettant à 
celle-ci d’accéder à la connaissance du monde divin (al‑maʿārif al‑ilāhiyya). Par conséquent, si 
ce qui affaiblit le corps n’affaiblit pas l’âme, cela renforce la présomption que la mort du corps 
n’implique pas la mort de l’âme.

Par ailleurs, les états de l’âme sont différents de ceux du corps. La preuve en est que l’âme 
éprouve de la joie et du bonheur lorsqu’elle est irradiée par les lumières de la connaissance du 
monde invisible, à tel point que la personne à qui cela arrive en vient à oublier de manger et 
de boire et peut même éprouver de l’aversion à l’égard de la nourriture et de la boisson. Les 
sages ayant une connaissance approfondie de Dieu (ʿārifūn), lorsqu’ils sont touchés par de 
telles lumières ou que se dévoilent à eux certains secrets, perdent toute envie de boire ou de 
manger. C’est comme si le bonheur spirituel était l’opposé du bonheur corporel. Tout cela 
tend à prouver que l’âme est une substance séparée et que rien ne la relie au corps. Or, s’il en 
est ainsi, la mort du corps ne doit pas causer celle de l’âme 66.

Dans cette perspective, ajoute al‑Rāzī, certains exégètes affirment que les âmes des martyrs 
sont vivantes et qu’elles s’agenouillent et se prosternent chaque nuit sous le Trône et ce jusqu’au 
jour de la résurrection. Cette opinion s’accorde avec le hadith : « Quand un serviteur s’endort 
pendant la Prière, Dieu s’en vante auprès des anges en disant : “Regardez mon serviteur ! Son 
esprit est auprès de Moi (ʿindī) et son corps m’obéit” » 67. Le verset III, 169 dit la même chose. Les 
martyrs y sont décrits comme étant vivants auprès de Dieu (aḥyāʾ ʿinda rabbihim) 68. En outre, 
le mot ʿinda est également employé pour qualifier les anges, comme dans le verset XXI, 19 : 
« Et ceux qui sont auprès de Lui ne se considèrent pas trop grands pour l’adorer. » Al‑Rāzī 
établit un parallèle subtil entre ces deux passages coraniques. Selon lui, si l’on comprend 
combien est parfait le bonheur que procure aux anges le fait d’être auprès de Dieu, on peut 
aussi comprendre combien est parfait le bonheur qu’éprouvent les martyrs en étant auprès de 
leur Seigneur. Il conclut sa réflexion en disant : « Ces mots ouvrent à la raison les portes de la 
connaissance relative à l’au-delà. » 69

Même s’il considère l’affirmation de la survie spirituelle comme étant la meilleure solution 
au problème eschatologique que suscite le verset III, 169, al‑Rāzī tient à exposer et à discuter 
d’autres interprétations proposées par ses prédécesseurs. Certains exégètes, dit‑il, soutiennent 
qu’après leur mort les corps des martyrs sont ressuscités afin qu’ils puissent recevoir les 
récompenses promises à ceux qui succombent sur le chemin de Dieu. Mais cette opinion est 
inacceptable, car elle contredit les données des sens. Chacun sait en effet que ces corps restent 
parfois longtemps à l’endroit où ils sont tombés et qu’ils finissent par se décomposer ou être 
dévorés par les animaux. Affirmer qu’ils sont vivants revient par conséquent à admettre une 

66.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 92.
67.  Hadith considéré comme faible par la critique, voir al‑Bayhaqī, al‑Ḫilāfiyāt I, p. 260. 
68.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 93.
69.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 93.

ahmed oulddali 27

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


absurdité 70. Cet argument est également utilisé par les exégètes muʿtazilites qui s’opposent 
à l’idée que les martyrs retrouvent une vie dès leur mort, comme l’atteste un passage du 
commentaire d’al‑Ǧišumī 71.

Une autre manière d’interpréter ce verset est de considérer le qualificatif aḥyāʾ comme une 
allégorie. Cette interprétation qu’al‑Rāzī attribue à Abū Bakr al‑Aṣamm ou à al‑Balḫī 72 se 
réfère à l’usage métaphorique de l’adjectif « vivant » dans la langue arabe. Lorsqu’un homme 
connu pour sa grande piété meurt, on peut dire de lui qu’il est vivant, en pensant à la joie et 
au bonheur qui l’attendent dans l’au‑delà. À l’inverse, l’homme ignorant qui n’est utile ni à 
lui‑même ni à autrui peut être qualifié de mort alors qu’il est en vie 73.

Al‑Rāzī mentionne encore deux autres explications. Dans la première, le qualificatif aḥyāʾ 
est compris comme une métaphore exprimant l’idée que les corps des martyrs demeurent 
intacts dans leurs tombes et qu’ils ne subissent aucune détérioration une fois sous terre 74 ; 
et dans la seconde, il est interprété comme signifiant que la toilette mortuaire ne se pratique 
pas sur le šahīd 75.

3.	 Interprétation philosophique et mystique

Nous avons vu que pour al‑Rāzī la clé susceptible de résoudre les questions eschatologiques 
soulevées par le verset III, 169 et d’autres passages coraniques similaires réside dans la théorie 
psychologique consistant à identifier l’homme à son âme, considérée comme une substance 
purement spirituelle, et non à son corps périssable. Cette solution offre un autre avantage : 
celui de mieux comprendre la description coranique de la joie des martyrs. Al‑Rāzī développe 
cette idée dans le commentaire de la suite du verset : « Ils sont pourvus de biens auprès de leur 
Seigneur, ils sont heureux de la grâce que Dieu leur a accordée » (ʿinda rabbihim yurzaqūn, 
fariḥīna bi‑mā ātāhumu llāhu min faḍlihi). Les théologiens, dit‑il, définissent la récompense 
(ṯawāb) comme « un bien pur et perpétuel, associé à la glorification » (manfaʿa ḫāliṣa dāʾima 
maqrūna bi‑l‑taʿẓīm). Par conséquent, Sa parole (qawluhu) : « Ils sont pourvus de biens » 

70.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 93. 
71.  Al-Ǧišumī, Tafsīr I, p. 658. Notons que pour al-Ǧišumī qui, comme nous l’avons déjà souligné, soutient 
la thèse inverse, Dieu est capable de redonner la vie aux martyrs en faisant revivre certaines parties de leurs 
corps, celles dont dépend l’existence de la vie. 
72.  Dans l’édition que nous utilisons, le texte se lit ainsi « Qāla al-Aṣamm al-Balḫī ». Il peut donc s’agir de 
l’un de ces deux auteurs muʿtazilites ou des deux à la fois. 
73.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 93.
74.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 93. Les partisans de cette opinion, souligne al-Rāzī, tirent argument d’un récit selon 
lequel lorsque le calife Muʿāwiya b. Abī Sufyān voulut construire un canal à l’endroit où étaient enterrés des 
martyrs, il ordonna aux gens d’aller déplacer les tombes de leurs proches. Quand celles-ci furent ouvertes, 
on y trouva les corps inchangés, dans l’état où ils avaient été enterrés. 
75.  Selon la tradition, le Prophète aurait ordonné à ses compagnons d’enterrer les corps des martyrs d’Uḥud 
sans toilette. Certains juristes musulmans voient là une règle applicable à tous les martyrs du ǧihād. D’autres 
pensent qu’il s’agit d’une exception ; voir al-Qurṭubī, Tafsīr V, p. 410. 

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?28

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(yurzaqūn), fait allusion au bienfait et Sa parole : « Ils sont heureux » (fariḥīn) se réfère à la 
joie résultant de la glorification reçue de Dieu 76.

Quant aux sages (ḥukamāʾ), ils ont dit : « Lorsque les substances des esprits saints s’illuminent des 
lumières divines, elles se réjouissent pour deux raisons : la première est que leurs essences deviennent 
radieuses et resplendissantes, sous l’effet de ces dévoilements du sacré et de ces connaissances divines ; 
et la seconde est qu’elles contemplent la source de la lumière et le principe de la miséricorde et de 
la majesté. » Ils ont dit que la joie qu’ils éprouvent du fait du second facteur est plus intense que 
celle qu’ils ressentent du fait du premier. Sa parole : « Ils sont pourvus de biens » est une allusion 
au premier degré de joie et Sa parole : « Ils sont heureux » est une allusion au second degré. C’est la 
raison pour laquelle Dieu a dit : « Ils sont heureux de la grâce que Dieu leur a accordée. » Cela signifie 
que leur joie et leur bonheur sont dus, non à la nourriture reçue comme telle, mais au fait qu’elle leur 
soit accordée. Car celui qui se soucie de la nourriture se soucie de lui‑même. Celui [en revanche] qui 
médite sur l’octroi de la nourriture médite sur le Pourvoyeur (al‑rāziq). Et celui qui cherche le Vrai 
(al‑ḥaqq) pour autre chose que Lui‑même est empêché de Le connaître (maḥǧūb) 77.

Al-Rāzī défend ici une doctrine proche de celle que l’on trouve chez les philosophes 
musulmans et de nombreux soufis. Il s’agit de considérer les délices du paradis maintes fois 
décrits dans le Coran comme ne constituant qu’un aspect infime, voire dérisoire, de la félicité à 
laquelle aspirent les élus. En effet, en tant que substance absolument spirituelle, l’âme humaine 
ne saurait rechercher des plaisirs proprement matériels. Il doit donc y avoir une autre sorte de 
bonheurs qui lui convienne et corresponde mieux à sa nature supérieure. Pour les philosophes, 
ces bonheurs suprêmes surviennent lorsque l’âme atteint la perfection qu’elle recherche en 
accédant à la connaissance du divin 78. Al‑Rāzī adopte une position similaire 79.

Au jour du jugement dernier, la source de tous les bonheurs est l’irradiation de l’âme par les 
lumières de la connaissance divine. Et plus ces lumières sont intenses, nettes et débarrassées des 
impuretés résultant de l’attachement [de l’individu] au monde matériel, plus la personne est proche 
du bonheur et capable d’accéder au salut 80.

Ainsi, contrairement aux théologiens trop dépendants du kalām qui ont une conception 
plutôt traditionnelle des récompenses et des châtiments mentionnés dans le Coran, al‑Rāzī se fait 
le défenseur d’une doctrine plus complexe, inspirée des théories psychologique, épistémologique, 
cosmologique et éthique adoptées par les falāsifa 81. C’est en fonction de cette conception qu’il 
interprète les textes coraniques relatifs à la résurrection et à la vie future.

76.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 94. 
77.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 94.
78.  Al-Rāzī, Tafsīr IX, p. 92 ; sur ce sujet, on consultera, par exemple, Sebti, 2021, p. 20, 48 ; Gardet, 1951, p. 131.
79.  Cf. Lagarde, 2008, p. 223. 
80.  Al-Rāzī, Tafsīr X, p. 171 (ad Q IV, Nisāʾ, 69). Voir aussi Oulddali, 2019, p. 75 ; Lagarde, 2008, p. 124. 
81.  Sur cette doctrine, voir Oulddali, 2019, p. 78-82. 

ahmed oulddali 29

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


4.	 Conclusion

Les versets II, 154 et III, 169, tels qu’ils sont interprétés par les exégètes classiques, donnent 
lieu à diverses discussions dans lesquelles interviennent des notions tirées de la tradition, mais 
aussi des idées et des concepts empruntés à d’autres champs de réflexion, comme la théologie 
spéculative, la philosophie et la mystique. La présente étude n’a pas la prétention d’être 
exhaustive, ni d’avoir examiné en profondeur chacune des opinions présentées. Son objectif 
était seulement d’offrir un aperçu des questions suscitées par un texte coranique souvent cité 
dans les écrits et les prêches incitant au ǧihād ou évoquant la rétribution accordée aux martyrs.

Au terme de ce travail, plusieurs points méritent d’être soulignés. D’abord, certaines 
discussions que nous avons relevées débordent le domaine du tafsīr tel que le comprennent 
les savants traditionalistes et, de ce fait, n’intéressent pas tous les commentateurs du Coran. 
Parmi ceux-ci, certains se contentent d’expliquer les termes coraniques en s’appuyant sur la 
philologie et la tradition, sans insister sur les considérations doctrinales, alors que d’autres, 
comme les exégètes muʿtazilites, font de la réflexion théologique leur priorité. Certes, les 
auteurs appartenant à cette seconde catégorie recourent aussi aux matériaux traditionnels, 
mais dans leur analyse des textes sacrés, ils accordent une grande importance aux implications 
dogmatiques, telles qu’elles sont étudiées par la science du kalām, ce qui confère à leur exégèse 
une dimension supplémentaire. Al‑Rāzī, lui, va plus loin dans cette voie, puisqu’en plus 
d’aborder les questions théologiques, il trouve souvent l’occasion d’insérer des développements 
philosophiques ou mystiques. Aussi peut‑on dire que son commentaire du Coran comporte 
une troisième dimension ou un troisième niveau d’analyse.

Appliquée aux versets II, 154 et III, 169, cette démarche exégétique singulière permet à 
al‑Rāzī de dépasser les explications de ses prédécesseurs, notamment en recourant aux diverses 
notions de la falsafa, telles que l’immatérialité et l’immortalité de l’âme, l’irradiation de l’intellect 
par les lumières de la connaissance divine et le bonheur purement spirituel. L’introduction de 
ces éléments dans le débat relatif au sort eschatologique des martyrs génère des possibilités 
interprétatives que l’exégèse narrative et celle des théologiens spéculatifs n’offrent pas.

Cela dit, même s’il fait appel aux idées philosophiques, al‑Rāzī tient à donner à ses 
interprétations une assise scripturaire. Aussi, dans les passages examinés, cite‑t‑il de nombreux 
versets coraniques et hadiths à l’appui des thèses qu’il soutient, comme celle de la survie de 
l’âme. Les exégètes muʿtazilites pratiquent le même mode d’argumentation. Eux aussi font 
appel au Coran pour justifier leurs positions, mêlant ainsi arguments rationnels et preuves 
scripturaires. Mais contrairement à al‑Rāzī qui puise beaucoup de ses idées dans le système 
avicennien, ces auteurs ne disposent pas de modèle philosophique similaire, pouvant leur 
permettre d’expliquer les différents états que traverse l’être humain dans ce monde et dans 
l’au-delà. Leur conception de l’homme repose généralement sur la théorie atomiste. Or, aux 
yeux de Rāzī, celle‑ci ne fournit pas de solutions satisfaisantes aux questions eschatologiques 
pressantes, soulevées par certains passages coraniques, comme les versets relatifs aux martyrs.

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Instruments de travail

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., Brill, Leyde, 
1960‑2007.

              Daiber, Hans, « al‑Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn », X, 
2000, p. 748.

              Juynboll, Gautier H.A. « Tawātur », X, 2000, 
p. 381‑382.

              Kohlberg, Etan « Shahīd », IX, 1999, 
p. 203‑204. 

EQ = Encyclopaedia of the Qurʾān, Brill, Leyde, 
2001‑2006.

              Raven, Wim, « Martyrs », III, 2003, p. 281‑287.

	 Sources

ʿAbd al-Ǧabbār, al-Qāḍī, al‑Muġnī fī abwāb al‑tawḥīd 
wa‑l‑ʿadl, Muḥammad ʿA. al‑Naǧǧār et al. (éd.), 
al‑Dār al‑Miṣriyya li‑l‑taʾlīf wa‑l‑tarǧama, 
Le Caire, 1959‑1965.

Abū Yaʿlā, M. b. al‑Ḥusayn al‑Ḥanbalī, al‑Muʿtamad 
fī uṣūl al‑dīn, Wadīʿ Z. Ḥadād (éd.), 
Dār al‑Mašriq, Beyrouth, 1974.

al-Alūsī, Maḥmūd Šukrī, Ġāyat al‑amānī fī l‑radd ʿalā 
al‑Nabahānī [s. d.].

al-Bayhaqī Abū Bakr, al‑Ḫilāfiyāt bayna l‑imāmayn 
al-Šāfiʿī wa-Abī Ḥanīfa wa-aṣḥābih, 
M. al‑Naḥḥāl et al. (éd.), al‑Rawḍa li‑l‑našr, 
Le Caire, 2015.

al-Dārimī, ʿAbd Allāh, Sunan, 
H.S. Asad al‑Dārānī (éd.), Dār al‑Muġnī, 
Riyad, 2000.

al-Ǧišumī, al-Ḥākim, al‑Tahḏīb fī l‑tafsīr, 
ʿAbd al‑Raḥmān b. Sulaymān al‑Sālimī (éd.), 
Dār al‑Kitāb al-lubnānī, Beyrouth, 2018.

Ibn Abī Šayba, ʿAbd Allāh b. Muḥammad 
b. Ibrāhīm, al‑Muṣannaf, Usāma b. Ibrāhīm 
b. Muḥammad (éd.), al-Fārūq al‑ḥadīṯa 
li‑l‑ṭibāʿa wa‑l‑našr, Le Caire, 2008.

Ibn Ḥanbal, Aḥmad, Musnad, Š. al‑Arnaʾūṭ (éd.), 
Muʾassasat al‑Risāla, Beyrouth [s. d.].

Ibn Kaṯīr, Ismāʿīl b. ʿUmar, Tafsīr al‑qurʾān al‑ʿaẓīm, 
Dār Ibn Ḥazm, Beyrouth, 2000.

Ibn Māǧa, M. b. Yazīd, Sunan, 
M. F. ʿAbd al‑Bāqī (éd.), Dār Iḥyāʾ al‑Kutub 
al‑ʿarabiyya, Le Caire [s. d.].

Muslim b. al-Ḥaǧǧāǧ, Ṣaḥīḥ, Naẓar M. al‑Fāryābī (éd.), 
Dār Ṭayba, Riyad, 2006.

al-Qurṭubī, Muḥammad b. Aḥmad, al‑Ǧāmiʿ 
li‑aḥkām al‑qurʾān, ʿAbd Allāh al‑Turkī (éd.), 
Muʾassasat al‑Risāla, Beyrouth, 2006.

al-Rāzī, Faḫr al-Dīn, al‑Tafsīr al‑kabīr, 
M. Muḥyī l‑Dīn ʿAbd al‑Ḥamīd, ʿAlī Ismāʿīl 
al‑Ṣāwī et al. (éd.), Maṭbaʿat wa‑Maktabat 

ʿAbd al‑Raḥmān Muḥammad, Le Caire, 
1933‑1962.

al-Rāzī, Faḫr al-Dīn, al‑Arbaʿīn fī uṣūl al‑dīn, 
Aḥmad Ḥiǧāzī al‑Saqqā (éd.), Maktabat 
al‑Kulliyāt al‑azhariyya, Le Caire, 1986.

al-Rāzī, Faḫr al-Dīn, al‑Maṭālib al‑ʿāliya fī l‑ʿilm 
al‑ilāhī, Aḥmad Ḥiǧāzī al‑Saqqā (éd.), 
Dār al‑Kitāb al‑ʿarabī, Beyrouth, 1987.

al-Suyūṭī, Ǧalāl al-Dīn, al-Durr al-manṯūr fī l-tafsīr 
al‑maʾṯūr, ʿAbd Allāh al‑Turkī (éd.), 
Markaz Haǧr li‑l‑buḥūṯ, Le Caire, 2003.

al-Ṭabarī, Muḥammad b. Ǧarīr, Ǧāmiʿ al-bayān ʿan 
taʾwīl āy al‑qurʾān, ʿAbd Allāh al‑Turkī (éd.), 
Markaz al-buḥūṯ wa‑l‑dirāsāt al‑islāmiyya, 
Le Caire, 2001.

al-Tirmiḏī, Muḥammad b. ʿĪsā, al‑Ǧāmiʿ al‑kabīr, 
Baššār ʿAwwād Maʿrūf (éd.), Dār al‑Ġarb 
al‑islāmī, Beyrouth, 1996.

	 Études

Arnaldez, Roger, Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Commentateur 
du Coran et philosophe, Vrin, Paris, 2002.

El Omari, Racha Moujir, The Theology of Abū l‑Qāsim 
al‑Balkhī/al‑Kaʿbī (d. 319/931), Brill, Leyde, 
2016.

ahmed oulddali 31

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ess, Josef van, « L’autorité de la tradition 
prophétique dans la théologie muʿtazilite », 
in George Makdisi et al. (éd.), La notion 
de l’autorité au Moyen Âge. Islam, Byzance, 
Occident, PUF, Paris, 1982, p. 211‑225.

Ess, Josef van, Theology and Society in the Second 
and Third Centuries of the Hijra. A History 
of Religious Thought in Early Islam, 
Gwendolin Goldbloom (trad.), Brill, Leyde, 
2018.

Gardet, Louis, La pensée religieuse d’Avicenne, Vrin, 
Paris, 1951.

Gardet, Louis, Dieu et la destinée de l’homme, Vrin, 
Paris, 1967.

Gianotti, Timothy J., Al‑Ghazālī’s Unspeakable 
Doctrine of the Soul: Unveiling the Esoteric 
Psychology and Eschatology of the Iḥyāʾ, Brill, 
Leyde, 2001.

Gimaret, Daniel, La doctrine d’al‑Ashʿarī, Cerf, Paris, 
1990.

Gimaret, Daniel, Une lecture muʿtazilite du Coran. 
Le Tafsīr d’Abū ʿAlī al‑Djubbāʾī (m. 303/915) 
partiellement reconstitué à partir de ses citateurs, 
Peeters, Louvain, Paris, 1994.

Griffel, Frank, Al-Ghazālī’s Philosophical Theology, 
Oxford University Press, Oxford, 2009.

Griffel, Frank, The Formation of Post‑Classical 
Philosophy in Islam, Oxford University Press, 
Oxford, 2021.

Jabre, Farid, Essai sur le lexique de Ghazali, 
Publications de l’Université libanaise, Beyrouth, 
1985.

Jaffer, Tariq, « Bodies, Souls and Resurrection 
in Avicenna’s ar‑Risāla al‑Aḍḥawīya fī 
amr al‑maʿād », in David C. Reisman, 
Ahmed H. al‑Rahim (éd.), Before and after 
Avicenna. Proceedings of the First Conference 
of the Avicenna Study Group, Brill, Leyde, 2003, 
p. 163‑174.

Jaffer, Tariq, Rāzī: Master of Qur’ānic Interpretation 
and Theological Reasoning, University Press, 
New York, 2015.  

Kaukua, Jari, Self‑Awareness in Islamic Philosophy. 
Avicenna and Beyond, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2015.

Lagarde, Michel, Les secrets de l’invisible. Essai sur le 
Grand Commentaire de Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī 
(1149‑1209), Albouraq, Beyrouth, 2008.

Laoust, Henri, La politique de Ġazālī, Librairie 
orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1970.

Masson, Denise (trad.), Le Coran, Gallimard, Paris, 
1967.

Morabia, Alfred, Le Ǧihād dans l’islam médiéval. 
Le « combat sacré » des origines au xiie siècle, 
Albin Michel, Paris, 1993. 

Mourad, Suleiman A., « The Survival of the Muʿtazila 
Tradition of Qur’anic Exegesis in Shīʿī and 
Sunnī tafāsīr », Journal of Qur’anic Studies 12, 
2010, p. 83‑108.  

Oulddali, Ahmed, Raison et révélation en Islam. 
Les voies de la connaissance dans le commentaire 
coranique de Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī (m. 606/1210), 
Brill, Leyde, 2019.

Saleh, Walid, « Ibn Taymiyya and the Rise of Radical 
Hermeneutics: An Analysis of An Introduction 
to the Foundations of Qur’ānic Exegesis », 
in Yossef Rapoport, Shahab Ahmed (éd.), 
Ibn Taymiyya and his Times, Oxford University 
Press, Karashi, 2010, p. 123‑162.

Schöck, Cornelia, « Jahm b. Ṣafwān (d. 128/745‑746) 
and the “Jahmiyya” and Ḍirār b. ʿAmr 
(d. 200/815) », in Sabine Schmidtke (éd.), 
The Oxford Handbook of Islamic Theology, 
Oxford University Press, Oxford, 2016, 
p. 79‑110.

Sebti, Meryem, Avicenne. L’âme humaine, PUF, Paris, 
2000.

Sebti, Meryem, Avicenne. Prophétie et gouvernement du 
monde, Les Éditions du Cerf, Paris, 2021.

Shihadeh, Ayman, The Teleological Ethics 
of Fakhr al‑Dīn al‑Rāzī, Brill, Leyde, 2006.

que  dev ie nnent les  mart yrs  ?32

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 13-32    Ahmad Ouldali
Que deviennent les martyrs ? Débats eschatologiques soulevés par l’exégèse de Coran II, 154 et III, 169
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

