
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 56 (2022), p. 3-12

Mehdi Berriah, Clément Onimus

Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  56   −   2022

Clément Onimus*, Mehdi Berriah**

Depuis quelques décennies, les événements guerriers que connaît le monde musulman 
et la montée du « djihadisme » sont devenus des thèmes majeurs de la recherche en 
sciences politiques et en histoire contemporaine du monde arabe. L’actualité politique 

a suscité un regain d’intérêt pour des thématiques anciennes, dont le questionnement par 
les universitaires du monde entier a été considérablement renouvelé. La majeure partie de la 
production académique sur le thème du ǧihād est l’œuvre de politistes et, dans une moindre 
mesure, de sociologues qui s’intéressent essentiellement aux déclinaisons et aux effets de 
l’idéologie du ǧihād dans les sociétés d’aujourd’hui 1. En conséquence, le ǧihād est devenu 
l’un des sujets les plus présents dans les débats actuels sur l’islam. Comme le soulignait déjà 
Michael Bonner en 2006, aucun autre concept n’est plus évoqué 2. De manière générale, ces 
travaux restent encore trop limités quant à la question du substrat idéologique médiéval qui 
nourrit l’idéologie du djihadisme d’aujourd’hui.

En effet, les idéologues considérés comme appartenant à la mouvance dite djihadiste 3 se 
réfèrent, outre le Coran et la Sunna, à des penseurs et à des textes rédigés par des savants 
médiévaux. Comprendre ces textes dans leur contexte doit permettre d’envisager l’interprétation 
du ǧihād dans toute la complexité de l’univers lexical dans lequel cette notion était engagée 

 *  Clément Onimus, Université Paris 8 Vincennes-Saint-Denis, clement.onimus@univ-paris8.fr
 **  Mehdi Berriah, Vrije Universiteit Amsterdam, m.berriah@vu.nl
1.  Liste non exhaustive : Kepel, 2000 ; Benraad, 2017 ; Khosrokhavar, 2018 ; Micheron, 2020.
2.  Bonner, 2006, voir préface p. xv.
3.  On citera les plus connus : Sayyid Qutb (m. 1966), Abdallah ʿAzzam (m. 1989), Abou Moussab al‑Zarqawi 
(m. 2006), Oussam Ben Laden (m. 2011), Ayman al‑Zawahiri (m. 2022).

Introduction

Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sur le long terme de la période dite de l’Islam classique. Un retour aux sources s’impose donc 
pour réenvisager la question de la guerre dans le monde musulman médiéval.

Sous l’impulsion d’une dynamique amorcée en France au début des années 2000 et menée 
en particulier par Abbès Zouache 4 pour développer l’étude de l’histoire de la conflictualité dans 
l’Islam médiéval, ce volume consacré à la question du ǧihād et de la fitna consiste en la publication 
partielle, mais enrichie, de nouvelles contributions des actes de la journée d’étude internationale 
« Ǧihād et fitna : penser et concevoir la guerre dans le Mašriq médiéval (xie‑xvie siècles) » qui 
s’est tenue à l’université Paris 1 Panthéon‑Sorbonne le 24 février 2018 5. Outre cette thématique 
mettant en regard les notions de ǧihād et de fitna – qui reste sous‑étudiée, notamment en langue 
française –, ce volume se veut novateur par son caractère pluridisciplinaire, en réunissant les 
contributions d’historiens et d’islamologues.

*  *  *

Les deux notions en question trouvent leurs formulations archétypales, auxquelles les 
textes ultérieurs continuèrent de se référer, dans le Coran et les hadiths. L’acception coranique 
de ces termes, voire le signifiant sous lequel ils apparaissent dans le Coran, ne correspond 
toutefois pas avec exactitude aux notions telles qu’elles sont habituellement comprises et 
telles qu’elles apparaissent dans les textes ultérieurs. Le terme ǧihād, par exemple, n’apparaît 
pas dans le texte coranique tel quel, mais comme un verbe de troisième forme soit conjugué 
(ǧāhada), soit substantivé en nom d’action (muǧāhada). Comme le note Alfred Morabia, 
son sens est équivoque, empreint parfois d’une tonalité spirituelle 6 qui contraste avec sa 
signification guerrière 7. Le terme fitna 8 revêt, quant à lui, plus d’une dizaine de significations 
parmi lesquelles : « épreuve », « tentation », « association », « égarement », « châtiment », « châtier 
par le feu », « assassinat », « détourner quelqu’un » 9.

La polysémie et l’évolution sémantique manifeste de termes aussi fondamentaux imposent 
d’interroger le cadre conceptuel et les enjeux lexicaux dans lesquels ils sont engagés à travers ce 
long âge classique de l’Islam. Sur le ǧihād, de nombreux travaux ont été menés et demeurent 
utiles, voire essentiels, mais méritent d’être complétés et renouvelés, telles les œuvres en 

4.  Voir en bibliographie. Liste non exhaustive.
5.  https://www.iremam.cnrs.fr/sites/default/files/2021-06/Programme-journée-d-étude-gihad-et-fitna.pdf
6.  Morabia, 1993, p. 141. Voir aussi Bonner, 2006, p. 21‑22 ; Abbès, 2014a. 
7.  D’autres termes faisant référence de manière explicite à l’idée de combat, au sens propre comme au figuré, 
sont mentionnés dans le Coran, parmi lesquels des dérivés des racines q‑t‑l et ḥ‑r‑b. Coran II, 190, 191, 193, 
216, 217, 218, 244, 246, 279 ; III, 13, 121, 127 ; IV, 47, 77 ; V, 33, 64 ; VIII, 16, 57, 65 ; IX, 107 ; XXXIII, 25 ; 
XXXXVII, 20.
8.  Ce terme est présent à trente‑quatre reprises dans le Texte sacré. Coran II, 102, 191, 193, 217 ; III, 7 ; 
IV, 91 ; V, 41, 71 ; VI, 23 ; VIII, 25, 28, 39, 73, 155 ; IX, 47, 48, 49 ; X, 85 ; XVII, 60 ; XXI, 35, 111 ; XXII, 11, 53 ; 
XXIV, 63 ; XXV, 20 ; XXIX,10 ; XXXIII, 14 ; XXXVII, 63 ; XXXIX, 49 ; LI, 14 ; LIV, 27 ; LX, 5 ; LXIV, 15 ; 
LXXIV, 31.
9.  Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿArab XIII, p. 317‑321.

introduction4

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


français d’Emmanuel Sivan et d’Alfred Morabia 10, ou encore celle de Jean Flori, qui a tenté 
une approche comparative entre ǧihād et croisade 11. Parmi les travaux récemment publiés en 
langue française, seuls quelques articles de Makram Abbès proposent des réflexions basées 
sur une étude fine de la documentation 12. Les travaux récemment parus en anglais sont plus 
nombreux, mais ils ne prennent guère en compte l’approche globale souhaitée en son temps par 
Michael Bonner 13. En effet, l’étude du ǧihād se concentre sur la période des croisades, comme 
le montrent les publications de Niall Cristie et Deborah Gerish 14, de Suleiman A. Mourad 
et James Lindsay 15, et encore plus récemment l’ouvrage de Taef El‑Azhari 16.

Les études sur la fitna sont bien moins nombreuses. Indéniablement, La Grande discorde 
rédigée en 1989 par l’historien tunisien Hichem Djaït, décédé en 2021, est l’œuvre pionnière en 
la matière et qui a fait date. Il y retrace le déroulement de la fitna des débuts de l’islam, au cours 
de laquelle les Compagnons du Prophète se sont combattus, amenant la umma à se déchirer. 
Hichem Djaït met en lumière « la problématique des rapports entre religion et politique, dans 
la dynamique de la Fitna‑Discorde 17 ». Il tente de mettre en exergue que « le religieux et le 
politique sont entremêlés », et que c’est cette relation, voire tension, entre ces deux éléments 
qui a établi et structuré les rapports entre les différentes composantes de la umma des débuts 
de l’islam et les interprétations des différents acteurs prenant part aux événements 18.

Même si l’ouvrage de Hichem Djaït a marqué son temps, il n’a guère fait d’émules. 
Les travaux spécifiquement consacrés au phénomène de fitna dans l’histoire de l’Islam sont 
rares, quoique celle-ci apparaisse dans de très nombreux articles et ouvrages scientifiques. Il faut 
cependant mentionner le dossier de la revue Médiévales, publié par Gabriel Martinez‑Gros et 
Emmanuelle Tixier du Mesnil en 2011, et qui rassemble huit contributions. Il est consacré à la 
fitna dans la partie occidentale du monde musulman médiéval (al‑Andalus, Maghreb et Sicile) du 
ve/xie au viie/xiiie siècle 19. La fitna a donc fait l’objet d’un certain intérêt concernant les espaces 
andalous et maghrébins. Mais elle demeure un objet inégalement étudié pour d’autres espaces. 
Rares sont les études qui mettent l’accent sur la fitna dans l’Orient musulman, quoiqu’elle 

10.  Sivan, 1968 ; Morabia, 1993.
11.  Si la démarche comparatiste a montré tout son intérêt, l’ouvrage pâtit de plusieurs défauts : en particulier 
le fait que l’auteur n’était pas arabisant et connaissait mal les sources arabes qu’il utilise et commente parfois, 
notamment en pensant se baser sur les récits d’al‑Ṭabarī (m. 310/923) d’après l’édition d’Hermann Zotenberg 
(m. 1909). En réalité, cette dernière est la traduction française de l’ouvrage de Balʿamī (m. 363/975) daté du 
xe siècle et écrit en persan, qui est lui-même une traduction persane du Tārīḫ al‑rusūl wa‑l‑mulūk d’al‑Ṭabarī. 
Balʿamī ne se contente pas de traduire al‑Ṭabarī : il modifie en profondeur certains passages en fusionnant 
les différentes versions que rapporte al‑Ṭabarī, retire des informations et en intègre de nouvelles venant 
d’autres sources. Flori, 2002.
12.  Abbès, 2014b ; 2015 ; 2016.
13.  Bonner, 2006 ; 2013. 
14.  Christie, Gerish, 2003 ; Christie, 2014.
15.  Mourad, Lindsay, 2013.
16.  El-Azhari, 2016.
17.  Djaït, 2008, p. 13.
18.  Djaït, 2008, p. 13.
19.  Martinez-Gros, Tixier du Mesnil (dir.), 2011.

clément onimus, mehdi  berriah 5

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


soit un concept clef de plusieurs travaux comme l’ouvrage de Michael Chamberlain sur les 
oulémas damascènes des vie‑viiie/xiie‑xive siècles 20, ou encore diverses recherches axées sur 
la conflictualité au sein du régime mamelouk 21. Les sources sur cette période non seulement 
évoquent une multitude de fitna‑s, mais laissent aussi paraître une confusion sémantique dans le 
terme, révélatrice de la malléabilité de ce concept. Bien loin de la référence à la guerre fratricide 
ayant déchiré la umma deux décennies suivant la mort du Prophète, la fitna que condamne le 
théologien hanbalite Ibn Taymiyya (m. 728/1328) se distingue difficilement du ǧihād, tant elle 
est associée à l’associationnisme et à la tentation vers la mécréance, exercée par les Mongols 
qui persécutaient les musulmans en Syrie dans le cadre de la guerre qui les opposaient aux 
Mamelouks 22. Quelques décennies plus tard, les textes d’Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406) dénotent 
une conception tout à fait différente de ce concept : alors que l’historien tunisien théorise la 
révolte des confins comme le moteur de la dynamique historique par le moyen de la coalescence 
d’une nouvelle ʿaṣabiyya, il n’utilise le terme fitna que pour considérer un ensemble de faits de 
violence dont la finalité, à l’instar d’actes de pillages perpétrés par des nomades ou sédentaires, 
n’est pas l’édification d’un État mais simplement l’accaparement de richesses 23.

L’équivocité du lexème incite à s’interroger sur les significations et l’évolution de ces 
deux termes dont le caractère antithétique affirmé ne résiste pas à l’analyse : l’ambiguïté des 
situations historiques associée à l’imprécision du vocabulaire sacré et à la performativité du 
lexique juridique ont amené les oulémas à employer les mots de fitna et de ǧihād dans des 
sens variés, voire contradictoires. Entre la malédiction religieuse, la description historique et 
la condamnation légale, ǧihād et fitna apparaissent non pas seulement comme deux formes 
opposées de la guerre – contre les impies ou contre les musulmans –, mais aussi comme 
deux façons opposées de juger la guerre – légale ou illégale. Car c’est bien la construction du 
discours sur la guerre, dans une perspective diachronique, qui fait l’objet de cette collection 
d’articles. Comment ce discours a‑t‑il évolué entre le iiie/ixe et le ixe/xve siècle ? Comment 
la construction de ce discours résiste-t-elle à la confrontation entre les textes et ce que l’on 
peut savoir de la réalité factuelle ? Qu’implique la nature des textes sur la perception du 
conflit, en somme quel est le lien qu’entretient le conflit avec le droit, avec la théologie, avec 
l’historiographie ?

*  *  *

Les contributions qui composent ce volume montrent, par la diversité de leurs thématiques 
et la nature des sources étudiées, toute la complexité du sujet. Ahmed Oulddali interroge les 
différentes exégèses de versets coraniques qui annoncent que les martyrs ne sont pas morts. 
Il expose la divergence entre les savants traditionnistes, notamment al‑Ṭabarī (m. 310/923) et 

20.  Chamberlain, 1994.
21.  Clifford, 2013 ; Van Steenbergen, 2006 ; Onimus, 2019, p. 339.
22.  Berriah, 2022, p. 56-57. Voir aussi Hoover, 2020, p. 105.
23.  Martinez-Gros, 2011.

introduction6

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn Kaṯīr (m. 774/1373), et les théologiens dialectiques, en particulier al‑Rāzī (m. 606/1210), 
pour qui le corps ne survit pas, au contraire de l’âme qui survit en tant qu’entité spirituelle et 
immatérielle, d’où une conception philosophico‑mystique de la félicité paradisiaque. L’enjeu 
de telles exégèses consistait à inciter les croyants au combat dans la voie de Dieu qui devait 
mener ses martyrs vers l’immortalité ou la félicité éternelle. De la question théologique sur 
le ǧihād à la construction de l’histoire sacrée des origines de l’islam, la deuxième contribution 
questionne la construction et l’usage historiographique de la « fitna d’Ibn al‑Zubayr » en tant que 
catégorie discursive. Hassan Bouali montre l’imbrication entre la littérature historiographique 
et le droit tant la désignation du califat d’Ibn al‑Zubayr (m. 73/692) en tant que fitna 
était destinée à affirmer l’illégalité et la malédiction. La construction discursive de la fitna 
d’Ibn al‑Zubayr s’accompagne de la présentation du protagoniste comme une figure archétypale 
de rebelle, antithétique d’Ibn ʿUmar (m. 73‑74/693), dont la sédition aurait été suscitée par 
la cupidité et l’immoralité, de façon à donner du sens à cette crise en tant qu’étendard de la 
décadence et de la déviance religieuse. La profanation du sanctuaire qui en découle apparaît 
alors comme l’expression de la malédiction portant sur la fitna. Plusieurs siècles plus tard, 
le discours sur la guerre montre combien le ǧihād comme la fitna demeurent des éléments 
rhétoriques fondamentaux dans le cadre de la légitimation ou la délégitimation de la guerre. 
Camille Rhoné‑Quer l’illustre en interrogeant la mise en récit des affrontements entre les 
émirats irano‑turks des iiie‑ve/ixe‑xie siècles au regard de la réalité géopolitique de ce temps. 
Alors que les émirats frontaliers centre-asiatiques légitimaient leur pouvoir local par la pratique 
du ǧihād, légalisée par le calife, contre les infidèles turcs et indiens – affirmée dans le cas des 
Samanides et bien réelle dans le cas de Ghaznévides –, leurs princes n'hésitaient pas à mener 
leurs troupes vers l’Ouest musulman sous prétexte de guerre légale contre les chiites, mais 
bien souvent en subjuguant des sunnites, voire en menaçant le calife abbasside lui‑même. Les 
sources n’emploient pas pour autant le vocable fitna, sinon très rarement, alors que le discours 
de ǧihād est détourné pour désigner et légaliser la guerre entre musulmans. À la même époque, 
à Bagdad, le terme de fitna est utilisé pour désigner les nombreux troubles urbains que connaît 
la capitale califale. Vanessa Van Renterghem interroge les sources relatant l’année 422/1031 
pour comprendre comment on passe de l’émotion populaire à la fitna. La défaillance du pouvoir 
de l’État est certainement une cause décisive de ces violences, mais ce sont surtout les fractures 
de la société bagdadienne qui sont révélées par ce phénomène – le seul où le commun du 
peuple fait irruption dans les sources. Les fitna-s désignent généralement les multiples conflits 
opposant les populations sunnites et chiites, mais aussi, plus ponctuellement, d’autres types 
de conflits, entre l’armée et le peuple par exemple. Conflit abhorré par les théologiens, la fitna 
apparaît comme un événement révélateur des structures invisibles de la société. Dans le sultanat 
mamelouk pourtant légitimé par le ǧihād, explique Clément Onimus, la guerre interne gagne 
une certaine tolérance sur le plan juridique – et n’est d’ailleurs presque jamais condamnée 
judiciairement en tant que telle mais sous des prétextes par lesquels les oulémas s’inscrivent 
dans le rapport de force entre factions belligérantes. Cette tolérance juridique, en décalage avec 
le discours théologique, s’avère être le symptôme d’une organisation de la société militaire où 
la fitna joue un rôle de cohésion et d’intégration, une pratique conflictuelle légitimée par des 

clément onimus, mehdi  berriah 7

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


normes sociopolitiques destinées à pérenniser l’équilibre entre les maisons militaires, qui devient, 
au ixe/xve siècle, une étape nécessaire de la dévolution du pouvoir. Indéniablement, la légitimité 
des Mamelouks à gouverner provient de leurs succès militaires et de leur capacité à faire face 
à diverses menaces (Mongols, Francs, Arméniens). Assurément l’une des plus puissantes du 
Proche et Moyen‑Orient à l’époque, l’armée mamelouke bahrite a su montrer une efficacité 
redoutable dans l’art de la guerre, notamment dans la poliorcétique. Mehdi Berriah montre 
qu’à cette époque et dès le tournant des viie‑viiie/xiiie‑xive siècles l’artillerie de siège est 
devenue une pièce maîtresse de l’armée mamelouke, autant en nombre d’engins qu’en variété, 
ce qui contribue à expliquer, en partie, leurs succès dans la conquête des forteresses franques 
et arméniennes.

Sans doute des évolutions de long terme se perçoivent-elles à travers ces études ponctuelles. 
Les termes ǧihād et fitna n’ont pas toujours été associés aux mêmes champs sémantiques selon les 
époques et selon la nature des discours qui les ont employés. Un travail philologique consistant 
à désessentialiser la langue et les phénomènes doit être le socle de l’étude de ces concepts. Les 
textes sacrés les engagent dans des réseaux de significations associées à l’eschatologie et à la 
rupture de la communauté, fondamentales dans l’élaboration d’une histoire mythifiée des 
origines dont les auteurs – bien ultérieurs aux événements – eurent la tâche de donner du 
sens, forgeant des actes et des personnages archétypaux, ainsi Ibn al‑Zubayr et Ibn ʿUmar, 
destinés à devenir des modèles et contre-modèles pour la postérité, au prix de l’exactitude 
factuelle. L’historiographie changea de nature lorsqu’elle s’éloigna des origines : un nouveau 
régime d’historicité s’imposa pour abandonner la charge de sacralité que portait le discours sur 
le passé et le lexique qui y était associé. Néanmoins, les textes sacrés ne cessèrent pas d’être 
interrogés par les théologiens des siècles ultérieurs de façon à assurer l’efficacité de la référence 
au Verbe de Dieu et inciter les hommes de leur temps, à savoir l’époque des croisades et de 
l’expansion de l’Islam vers l’Inde dans le cas de Faḫr al‑Dīn al‑Rāzī, à mener la guerre légale 
en assurant les combattants du ǧihād de l’immortalité – sinon corporelle, du moins spirituelle. 
Le discours de ǧihād conserva des siècles durant, avec une constance remarquable, sa fonction 
de légalisation de la guerre. Sans doute la force légitimatrice de ce vocable – et de la pratique 
qui y était associée – fut‑elle réactivée lors de l’éclatement politique du califat. La division 
politique de la umma au ive/xe siècle, l’irruption de populations nouvelles et conquérantes 
dans le Dār al‑Islām au cours du ve/xie siècle et la militarisation progressive du pouvoir 
furent à l’origine de nouvelles formes de conflictualités. Confronté à de nouveaux principes 
de la domination politique, mais aussi à de nouvelles menaces telles que celles représentées 
par les croisés et les Mongols, le Mašriq médiéval connut le développement d’une abondante 
production écrite sur la guerre, tant juridique qu’historiographique ou littéraire, notamment 
d’un discours de ǧihād comme devoir religieux, destiné à inciter les gouvernants à une réaction 
militaire défensive.

Ce contexte dans lequel évoluèrent les sociétés et les États musulmans du Mašriq du ive/xie 
au xe/xvie siècle incita à la construction d’un discours de guerre qui servit à la légitimation par 
les oulémas du pouvoir conquis par les militaires. Dans bien des régimes médiévaux tels que les 
émirats irano‑turks ou le sultanat du Caire, le ǧihād devint le socle de toute légitimité quand 

introduction8

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


bien même la guerre était menée contre des musulmans issus d’un autre courant islamique, 
ainsi entre chiites et sunnites, voire entre princes de la même obédience religieuse. Se pose 
alors la question de la construction idéologique qui permettait la production d’un discours de 
justification destiné à échapper à l’accusation de provoquer des fitna‑s, c’est‑à‑dire une guerre 
non légale : quelles pratiques juridiques étaient engagées dans la légalisation de la guerre ? Au sein 
même de certains de ces régimes, la conflictualité devint structurelle et les fitna‑s se multiplièrent 
ainsi entre les dynastes ayyoubides ou entre les émirs mamelouks. La guerre interne prit des 
formes multiples que les historiographes relatent, justifiant les actions militaires de tel émir, 
condamnant la révolte de tel autre. Les chroniqueurs construisent par la densité des mentions 
de fitna‑s une omniprésence du conflit dans le discours sur l’histoire qui contraste avec le sens 
coranique originel, empreint d’interdit sacré, pour faire entrer ce vocable dans le lexique profane 
du politique. Autour de la construction idéologique et des évocations historiographiques se 
développa une culture guerrière littérarisée dont témoignent les manuels qui prennent pour 
objet la guerre dont les traités de furūsiyya.

Cette culture écrite de la guerre – objet de ce volume qui coordonne des travaux sur des 
textes de diverses natures, théologique, historiographique, juridique, didactique – n’est-elle 
pas l’expression et la manifestation d’une évolution de la conception de la guerre de la part de 
l’élite dirigeante et de celle des hommes de religion ?

L’évolution du discours sur la guerre dans le contexte de la militarisation du pouvoir et 
de l’émergence de nouvelles menaces à l’époque des sultanats ouvre une pléiade de questions, 
à commencer par l’identité sociale et culturelle de ceux qui produisaient ce discours, oulémas 
ou gouvernants. De quelle façon l’utilisaient‑ils comme instrument de propagande politique ? 
Quelles références juridiques, historiques, voire littéraires, et quel substrat théologique étaient 
employés dans la construction du discours sur la guerre ? Quels termes, quelles notions, 
quels arguments étaient convoqués dans cette production textuelle ? Quel jeu métatextuel et 
conceptuel, en somme, était engagé dans la légitimation du pouvoir des militaires et dans la 
justification et la légalisation des conflits et des pratiques guerrières ? Dans quelle mesure ce 
discours s’intégrait-il dans des schémas de pensée préexistants ou construisait‑il une nouvelle 
représentation du conflit et de l’ennemi, voire un renouvellement de la codification des lois du 
ǧihād ? Que révèle l’irruption du conflit dans un État et dans une société et comment exprimer les 
ruptures dont il témoigne ? Voilà de bien vastes questions auxquelles nos modestes contributions 
ne répondront que très partiellement pour tâcher de confronter la réalité sociale et politique 
qu’est le conflit armé avec des textes qui se veulent normatifs, interprétatifs ou descriptifs. 
La guerre apparaîtra non seulement comme une pratique, mais aussi comme un acte textuel 
et lexical aux implications diverses, théologiques, juridiques, pratiques ou encore mémorielles.

clément onimus, mehdi  berriah 9

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Sources

Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿArab, 15 vol., Dār ṣādir, 
Beyrouth, 2009.

	 Études

Abbès, Makram, « Réflexions sur la guerre 
en Islam », Extrême‑Orient Extrême‑Occident 38, 
2014a, p. 219‑233.

Abbès, Makram, « Can we Speak of Just War 
in Islam? », History of Political Thought 35, 2, 
2014b, p. 234‑261.

Abbès, Makram, « Qu’entend‑on par 
jihâd ? », Les Grands dossiers des Sciences 
humaines 4 (hors-série : « La grande histoire 
de l’Islam »), nov.‑déc. 2015, p. 25‑27.

Abbès, Makram, « Pour un djihad contre le 
djihadisme », Esprit 12, 2016, p. 64‑75.

Benraad, Myriam, Jihad : des origines religieuses 
à l’idéologie. Idées reçues sur une notion 
controversée, Le Cavalier Bleu, Paris, 2017.

Berriah, Mehdi, « Ibn Taymiyya’s Conception of Jihad: 
Corpus, General Aspects and Research 
Perspectives », Teosofi 12, 1, 2022, p. 43‑70.

Bonner, Michael, Jihad in Islamic History. Doctrines 
and Practice, Princeton University Press, 
Princeton, Oxford, 2006.

Bonner, Michael, Aristocratic Violence and Holy War: 
Studies in the Jihad and the Arab-byzantine 
Frontier, American Oriental Society, 
New Haven (Conn.), 2013.

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social Practice 
in Medieval Damascus, 1190–1350, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1994.

Christie, Niall, Gerish, Deborah, « Parallel Preachings: 
Urban II and al‑Sulamī », Al‑Masāq 15, 2, 2003, 
p. 139‑148.

Christie, Niall, Muslims and Crusaders. Christianity’s 
Wars in the Middle East, 1095‑1382, from the 
Islamic Sources, Routledge, Londres, New York, 
2014.

Clifford, Winslow W., State Formation and 
the Structure of Politics in Mamluks 
Syro-Egypt, 648–741 AH/1250–1340 CE, 
Stephan Conermann (éd.), Bonn University 
Press, V&R unipress, Gottingen, 2013.

Djaït, Hichem, La Grande Discorde, Religion 
et politique dans l’Islam des origines, Paris, Folio, 
2008.

El-Azhari, Taef, Zengi and the Muslim Response 
to Crusades: The Politics of Jihad, Routledge, 
Londres, New York, 2016.

Flori, Jean, Guerre sainte, jihad, croisade. Violence 
et religion dans le christianisme et l'islam, Seuil, 
Paris, 2002.

Hoover, Jon, Ibn Taymiyya, Oneworld Academic, 
Londres, 2020. 

Kepel, Gilles, Jihad : expansion et déclin de l’islamisme, 
Gallimard, Paris, 2000.

Khosrokhavar, Farhad, Le nouveau jihad en Occident, 
Robert Laffont, Paris, 2018.

Martinez-Gros, Gabriel, « Introduction à la fitna  : 
une approche de la définition d’Ibn Khaldûn », 
Médiévales 60, 2011, p. 7‑15.

Martinez-Gros, Gabriel, Tixier du Mesnil, 
Emmanuelle (dir.), « La fitna : le désordre 
politique dans l’Islam médiéval » 
(dossier thématique), Médiévales 60, 2011.

Micheron, Hugo, Le jihadisme français : quartiers, Syrie, 
prisons, Gallimard, Paris, 2020.

Morabia, Alfred, Le Gihâd dans l’Islam médiéval. 
Le « combat sacré » des origines au xiie siècle, 
Albin Michel, Paris, 1993.

Mourad, Suleiman A., Lindsay, James E., 
The Intensification and Reorientation of Sunni 
Jihad. Ideology in the Crusader Period: 
Ibn ʿAsākir of Damascus (1105–1176) and 
His Age, with an Edition and Translation 
of Ibn ʿAsākir’s The Forty Hadiths for Inciting 
Jihad, Brill, Leyde, Boston, 2013.

Onimus, Clément, Les maîtres du jeu. Pouvoir 
et violence politique à l’aube du sultanat mamlouk 
circassien (784‑815/1382‑1412), Éditions de 
la Sorbonne, Paris, 2019.

Sivan, Emmanuel, L’Islam et la croisade. Idéologie 
et propagande dans les réactions musulmanes aux 
Croisades, Librairie d’Amérique et d’Orient 
A. Maisonneuve, Paris, 1968.

introduction10

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Van Steenbergen, Jo, Order out of Chaos: Patronage, 
Conflict and Mamluk Socio‑Political Culture, 
1341‑1382, Brill, Leyde, 2006.

Zouache, Abbès, « L’armement entre Orient 
et Occident au vie/xiie siècle. Casques, masses 
d’armes et armures », AnIsl 41, 2007, p. 277‑326.

Zouache, Abbès, Armées et combats en Syrie 
de 491/1098 à 569/1174. Analyse comparée 
des chroniques médiévales latines et arabes, 
Presses de l’Ifpo, Damas, 2008.

Zouache, Abbès, « Croisade, mémoire, guerre : 
perspectives de recherche », Bibliothèque 
de l’École des Chartes 168, 2, 2010, p. 517‑537.

Zouache, Abbès, « Une culture en partage : la furūsiyya 
à l’épreuve du temps », Médiévales 64, 2013, 
p. 57‑75.

Zouache, Abbès, « Western vs. Eastern Way of War 
in the Late Medieval Near East: An Unsuitable 
Paradigm: A Review Essay of David Nicolle’s 
Late Mamlūk Military Equipment », MSRev 18, 
2014‑2015, p. 301‑325.

Zouache, Abbès, « Théorie militaire, stratégie, 
tactique et combat au Proche‑Orient 
(ve‑viie/xie‑xiiie siècle). Bilan et perspectives », 
in Abbès Zouache, Mathieu Eychenne (dir.), 
La guerre dans le Proche‑Orient médiéval. État de 
la question, lieux communs, nouvelles approches, 
Ifao, Ifpo, Le Caire, 2015, p. 59‑88.

clément onimus, mehdi  berriah 11

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 56 (2022), p. 3-12    Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Ǧihād et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

