MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 56 (2022), p. 3-12
Mehdi Berriah, Clément Onimus

Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

*

CLEMENT ONIMUS » MEHDI BERRIAH

Introduction

Gibad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre

EPUIS QUELQUES DECENNIES, les événements guerriers que connait le monde musulman

et la montée du «djihadisme » sont devenus des thémes majeurs de la recherche en

sciences politiques et en histoire contemporaine du monde arabe. L'actualité politique
a suscité un regain d'intérét pour des thématiques anciennes, dont le questionnement par
les universitaires du monde entier a été considérablement renouvelé. La majeure partie de la
production académique sur le theme du gihad est I'ceuvre de politistes et, dans une moindre
mesure, de sociologues qui s'intéressent essentiellement aux déclinaisons et aux effets de
l'idéologie du gihad dans les sociétés d’aujourd’hui’. En conséquence, le gihad est devenu
l'un des sujets les plus présents dans les débats actuels sur I'islam. Comme le soulignait déja
Michael Bonner en 2006, aucun autre concept n'est plus évoqué®. De maniére générale, ces
travaux restent encore trop limités quant a la question du substrat idéologique médiéval qui
nourrit I'idéologie du djihadisme d'aujourd'hui.

En effet, les idéologues considérés comme appartenant a la mouvance dite djihadiste? se
réferent, outre le Coran et la Sunna, 4 des penseurs et 4 des textes rédigés par des savants
médiévaux. Comprendre ces textes dans leur contexte doit permettre d'envisager I'interprétation
du gibad dans toute la complexité de I'univers lexical dans lequel cette notion était engagée

* Clément Onimus, Université Paris 8 Vincennes-Saint-Denis, clement.onimus@univ-paris8.fr

** Mehdi Berriah, Vrije Universiteit Amsterdam, m.berriah@vu.nl

1. Liste non exhaustive: Kepel, 2000; Benraad, 2017; Khosrokhavar, 2018; Micheron, 2020.

2. Bonner, 2006, voir préface p. xv.

3. Onciterales plus connus: Sayyid Qutb (m. 1966), Abdallah ‘Azzam (m. 1989), Abou Moussab al-Zarqawi
(m. 2006), Oussam Ben Laden (m. 2011), Ayman al-Zawahiri (m. 2022).

) ) i ) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 56 — 2022
Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus

Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 INTRODUCTION

sur le long terme de la période dite de I'Islam classique. Un retour aux sources simpose donc
pour réenvisager la question de la guerre dans le monde musulman médiéval.

Sous I'impulsion d'une dynamique amorcée en France au début des années 2000 et menée
en particulier par Abbés Zouache* pour développer I'étude de I'histoire de la conflictualité dans
I'Tslam médiéval, ce volume consacré 2 la question du gihad et de la fitna consiste en la publication
partielle, mais enrichie, de nouvelles contributions des actes de la journée d'étude internationale
« Gihad et fitna: penser et concevoir la guerre dans le Masriq médiéval (x16-xv1¢ sitcles) » qui
s'est tenue A 'université Paris 1 Panthéon-Sorbonne le 24 février 2018, Outre cette thématique
mettant en regard les notions de §ihad et de fitna — qui reste sous-étudiée, notamment en langue
francaise —, ce volume se veut novateur par son caractére pluridisciplinaire, en réunissant les
contributions d’historiens et d'islamologues.

Les deux notions en question trouvent leurs formulations archétypales, auxquelles les
textes ultérieurs continuérent de se référer, dans le Coran et les hadiths. L'acception coranique
de ces termes, voire le signifiant sous lequel ils apparaissent dans le Coran, ne correspond
toutefois pas avec exactitude aux notions telles qu'elles sont habituellement comprises et
telles qu'elles apparaissent dans les textes ultérieurs. Le terme gihad, par exemple, n'apparait
pas dans le texte coranique tel quel, mais comme un verbe de troisiéme forme soit conjugué
(gabada), soit substantivé en nom d’action (mugahada). Comme le note Alfred Morabia,
son sens est équivoque, empreint parfois d'une tonalité spirituelle® qui contraste avec sa
signification guerriére’. Le terme fitna® revét, quant a lui, plus d'une dizaine de significations
parmi lesquelles : « épreuve », « tentation », « association », « égarement », « chitiment », « chitier
par le feu », «assassinat », « détourner quelqu'un »°.

La polysémie et I'évolution sémantique manifeste de termes aussi fondamentaux imposent
d'interroger le cadre conceptuel et les enjeux lexicaux dans lesquels ils sont engagés A travers ce
long 4ge classique de I'Islam. Sur le gihad, de nombreux travaux ont été menés et demeurent
utiles, voire essentiels, mais méritent d’étre complétés et renouvelés, telles les ceuvres en

4. Voir en bibliographie. Liste non exhaustive.

5. https://www.iremam.cnrs.fr/sites/default/files/2021-06/Programme-journée-d-étude-gihad-et-fitna.pdf
6. Morabia, 1993, p. 141. Voir aussi Bonner, 2006, p. 21-22; Abbeés, 2014a.

7. D’autres termes faisant référence de maniére explicite 4 1'idée de combat, au sens propre comme au figuré,
sont mentionnés dans le Coran, parmi lesquels des dérivés des racines g-t-l et h-r-b. Coran II, 190, 191, 193,
216, 217, 218, 244, 246, 279; 111, 13, 121, 127; IV, 47, 77; V, 33, 64; VIII, 16, 57, 65; IX, 107; XXXIII, 25;
XXXXVII, 20.

8. Ce terme est présent a trente-quatre reprises dans le Texte sacré. Coran II, 102, 191, 193, 217; III, 7;
1V, 01;V, 41, 71; VI, 23; VIII, 25, 28, 39, 73, 155; I1X, 47, 48, 49; X, 85; XVII, 60; XXI, 35, 111; XXII, 11, 53;
XXI1V, 63; XXV, 20; XXIX,10; XXXIII, 14; XXXVII, 63; XXXIX, 49; LI, 14; LIV, 27; LX, 5; LXIV, 15;
LXXI1V, 31.

9. Ibn Manzar, Lisan al-‘Arab XIII, p. 317-321.

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS, MEHDI BERRIAH

francais dEmmanuel Sivan et d’Alfred Morabia™, ou encore celle de Jean Flori, qui a tenté
une approche comparative entre §ihad et croisade™. Parmi les travaux récemment publiés en
langue francaise, seuls quelques articles de Makram Abbes proposent des réflexions basées
sur une étude fine de la documentation™. Les travaux récemment parus en anglais sont plus
nombreux, mais ils ne prennent guére en compte 'approche globale souhaitée en son temps par
Michael Bonner®. En effet, étude du gihad se concentre sur la période des croisades, comme
le montrent les publications de Niall Cristie et Deborah Gerish', de Suleiman A. Mourad
et James Lindsay’, et encore plus récemment 'ouvrage de Taef El-Azhari'.

Les études sur la fitna sont bien moins nombreuses. Indéniablement, La Grande discorde
rédigée en 1989 par l'historien tunisien Hichem Dijait, décédé en 2021, est 'ceuvre pionniére en
la matiére et qui a fait date. Il y retrace le déroulement de la fitna des débuts de I'islam, au cours
de laquelle les Compagnons du Prophéte se sont combattus, amenant la umma A se déchirer.
Hichem Djait met en lumiére «la problématique des rapports entre religion et politique, dans
la dynamique de la Fitna-Discorde'” ». Il tente de mettre en exergue que «le religieux et le
politique sont entremélés », et que c'est cette relation, voire tension, entre ces deux éléments
qui a établi et structuré les rapports entre les différentes composantes de la umma des débuts
de l'islam et les interprétations des différents acteurs prenant part aux événements’®.

Méme si l'ouvrage de Hichem Djait a marqué son temps, il n'a guére fait d’émules.
Les travaux spécifiquement consacrés au phénomeéne de fitna dans I'histoire de I'Islam sont
rares, quoique celle-ci apparaisse dans de trés nombreux articles et ouvrages scientifiques. Il faut
cependant mentionner le dossier de la revue Médiévales, publié par Gabriel Martinez-Gros et
Emmanuelle Tixier du Mesnil en 2011, et qui rassemble huit contributions. Il est consacré 2 la
fitna dans la partie occidentale du monde musulman médiéval (al-Andalus, Maghreb et Sicile) du
v¢/x1°au vir®/xir® siecle™. La fitna a donc fait 'objet d'un certain intérét concernant les espaces
andalous et maghrébins. Mais elle demeure un objet inégalement étudié pour d’autres espaces.
Rares sont les études qui mettent I'accent sur la fitna dans 'Orient musulman, quoiqu’elle

10. Sivan, 1968; Morabia, 1993.

11. Siladémarche comparatiste amontré tout son intérét, I'ouvrage patit de plusieurs défauts: en particulier
le fait que I'auteur n’était pas arabisant et connaissait mal les sources arabes qu'il utilise et commente parfois,
notamment en pensant se baser sur les récits d’al-Tabari (m. 310/923) d’aprés 'édition d’'Hermann Zotenberg
(m. 1909). En réalité, cette derniére est la traduction francaise de 'ouvrage de Bal‘ami (m. 363/975) daté du
x¢ siécle et écrit en persan, qui est lui-méme une traduction persane du Tarih al-rusal wa-lI-mulak d’al-Tabari.
Bal‘ami ne se contente pas de traduire al-Tabari: il modifie en profondeur certains passages en fusionnant
les différentes versions que rapporte al-Tabari, retire des informations et en intégre de nouvelles venant
d’autres sources. Flori, 2002.

12. Abbés, 2014b; 2015; 2016.

13. Bonner, 2006; 2013.

14. Christie, Gerish, 2003 ; Christie, 2014.

15. Mourad, Lindsay, 2013.

16. El-Azhari, 2016.

17. Dijait, 2008, p. 13.

18. Djait, 2008, p. 13.

19. Martinez-Gros, Tixier du Mesnil (dir.), 2011,

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 INTRODUCTION

soit un concept clef de plusieurs travaux comme I'ouvrage de Michael Chamberlain sur les
oulémas damascénes des vié-viir®/xir®-x1ve siecles®°, ou encore diverses recherches axées sur
la conflictualité au sein du régime mamelouk®. Les sources sur cette période non seulement
évoquent une multitude de fitna-s, mais laissent aussi paraitre une confusion sémantique dansle
terme, révélatrice de la malléabilité de ce concept. Bien loin de la référence a la guerre fratricide
ayant déchiré la umma deux décennies suivant la mort du Prophéte, la fitna que condamne le
théologien hanbalite Ibn Taymiyya (m. 728/1328) se distingue difficilement du gihad, tant elle
est associée 4 I'associationnisme et  la tentation vers la mécréance, exercée par les Mongols
qui persécutaient les musulmans en Syrie dans le cadre de la guerre qui les opposaient aux
Mamelouks??. Quelques décennies plus tard, les textes d'Ibn Haldin (m. 808/1406) dénotent
une conception tout a fait différente de ce concept: alors que I'historien tunisien théorise la
révolte des confins comme le moteur de la dynamique historique par le moyen de la coalescence
d'une nouvelle ‘asabiyya, il n'utilise le terme fitna que pour considérer un ensemble de faits de
violence dont la finalité, 4 I'instar d'actes de pillages perpétrés par des nomades ou sédentaires,
n'est pas I'édification d'un Etat mais simplement I'accaparement de richesses?.

L'équivocité du lexéme incite A s'interroger sur les significations et 'évolution de ces
deux termes dont le caractére antithétique afirmé ne résiste pas a l'analyse: 'ambiguité des
situations historiques associée a I'imprécision du vocabulaire sacré et A la performativité du
lexique juridique ont amené les oulémas 4 employer les mots de fitna et de gihad dans des
sens variés, voire contradictoires. Entre la malédiction religieuse, la description historique et
la condamnation légale, gihad et fitna apparaissent non pas seulement comme deux formes
opposées de la guerre — contre les impies ou contre les musulmans —, mais aussi comme
deux fagons opposées de juger la guerre — légale ou illégale. Car c’est bien la construction du
discours sur la guerre, dans une perspective diachronique, qui fait I'objet de cette collection
d’articles. Comment ce discours a-t-il évolué entre le 111¢/1x¢ et le 1x¢/xv®siécle ? Comment
la construction de ce discours résiste-t-elle A la confrontation entre les textes et ce que I'on
peut savoir de la réalité factuelle ? Qu'implique la nature des textes sur la perception du
conflit, en somme quel est le lien qu'entretient le conflit avec le droit, avec la théologie, avec
I'historiographie ?

Les contributions qui composent ce volume montrent, par la diversité de leurs thématiques
et la nature des sources étudiées, toute la complexité du sujet. Ahmed Oulddali interroge les
différentes exégeses de versets coraniques qui annoncent que les martyrs ne sont pas morts.
Il expose la divergence entre les savants traditionnistes, notamment al-Tabari (m. 310/923) et

20. Chamberlain, 1994.

21. Clifford, 2013; Van Steenbergen, 2006 ; Onimus, 2019, p. 339.
22, Berriah, 2022, p. 56-57. Voir aussi Hoover, 2020, p. 105.

23. Martinez-Gros, 2011.

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS, MEHDI BERRIAH

Ibn Katir (m. 774/1373), et les théologiens dialectiques, en particulier al-Razi (m. 606/1210),
pour qui le corps ne survit pas, au contraire de 'dme qui survit en tant qu'entité spirituelle et
immatérielle, d'ot1 une conception philosophico-mystique de la félicité paradisiaque. L'enjeu
de telles exégéses consistait a inciter les croyants au combat dans la voie de Dieu qui devait
mener ses martyrs vers Iimmortalité ou la félicité éternelle. De la question théologique sur
le gihad 4 la construction de l'histoire sacrée des origines de l'islam, la deuxiéme contribution
questionne la construction et 'usage historiographique de la « fitna d'Ibn al-Zubayr » en tant que
catégorie discursive. Hassan Bouali montre I'imbrication entre la littérature historiographique
et le droit tant la désignation du califat d'Ibn al-Zubayr (m. 73/692) en tant que fitna
était destinée 2 affirmer [illégalité et la malédiction. La construction discursive de la fitna
d'Ibn al-Zubayr s'accompagne de la présentation du protagoniste comme une figure archétypale
de rebelle, antithétique d'Tbn ‘Umar (m. 73-74/693), dont la sédition aurait été suscitée par
la cupidité et I'immoralité, de facon a donner du sens a cette crise en tant qu'étendard de la
décadence et de la déviance religieuse. La profanation du sanctuaire qui en découle apparait
alors comme l'expression de la malédiction portant sur la fitna. Plusieurs siécles plus tard,
le discours sur la guerre montre combien le §ihad comme la fitna demeurent des éléments
rhétoriques fondamentaux dans le cadre de la légitimation ou la délégitimation de la guerre.
Camille Rhoné-Quer lillustre en interrogeant la mise en récit des affrontements entre les
émirats irano-turks des 111°-v¢/1x°-x1° siécles au regard de la réalité géopolitique de ce temps.
Alors que les émirats frontaliers centre-asiatiques légitimaient leur pouvoir local par la pratique
du gihad, 1égalisée par le calife, contre les infidéles turcs et indiens — affirmée dans le cas des
Samanides et bien réelle dans le cas de Ghaznévides —, leurs princes n'hésitaient pas 3 mener
leurs troupes vers 'Ouest musulman sous prétexte de guerre légale contre les chiites, mais
bien souvent en subjuguant des sunnites, voire en menagant le calife abbasside lui-méme. Les
sources n'emploient pas pour autant le vocable fitna, sinon trés rarement, alors que le discours
de gihad est détourné pour désigner et légaliser la guerre entre musulmans. A la méme époque,
a Bagdad, le terme de fitna est utilisé pour désigner les nombreux troubles urbains que connait
la capitale califale. Vanessa Van Renterghem interroge les sources relatant I'année 422/1031
pour comprendre comment on passe de 'émotion populaire 3 1a fitna. La défaillance du pouvoir
de I'Etat est certainement une cause décisive de ces violences, mais ce sont surtout les fractures
de la société bagdadienne qui sont révélées par ce phénomeéne — le seul o1 le commun du
peuple fait irruption dans les sources. Les fitna-s désignent généralement les multiples conflits
opposant les populations sunnites et chiites, mais aussi, plus ponctuellement, d'autres types
de conflits, entre 'armée et le peuple par exemple. Conflit abhorré par les théologiens, la fitna
apparait comme un événement révélateur des structures invisibles de la société. Dans le sultanat
mamelouk pourtant légitimé par le §ihad, explique Clément Onimus, la guerre interne gagne
une certaine tolérance sur le plan juridique — et n'est d'ailleurs presque jamais condamnée
judiciairement en tant que telle mais sous des prétextes par lesquels les oulémas s'inscrivent
dans le rapport de force entre factions belligérantes. Cette tolérance juridique, en décalage avec
le discours théologique, s'avére étre le symptdme d'une organisation de la société militaire ot
la fitna joue un réle de cohésion et d'intégration, une pratique conflictuelle légitimée par des

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 INTRODUCTION

normes sociopolitiques destinées a pérenniser I'équilibre entre les maisons militaires, qui devient,
au 1x°/xv® siécle, une étape nécessaire de la dévolution du pouvoir. Indéniablement, la 1égitimité
des Mamelouks 4 gouverner provient de leurs succes militaires et de leur capacité A faire face
a diverses menaces (Mongols, Francs, Arméniens). Assurément 'une des plus puissantes du
Proche et Moyen-Orient 4 I'époque, I'armée mamelouke bahrite a su montrer une efficacité
redoutable dans l'art de la guerre, notamment dans la poliorcétique. Mehdi Berriah montre
qu’a cette époque et dés le tournant des vir®-vim®/xrc-x1ve siécles l'artillerie de siége est
devenue une piéce maitresse de 'armée mamelouke, autant en nombre d'engins qu'en variété,
ce qui contribue A expliquer, en partie, leurs succés dans la conquéte des forteresses franques
et arméniennes.

Sans doute des évolutions de long terme se percoivent-elles A travers ces études ponctuelles.
Les termes gikdd et _ﬁtna n'ont pas toujours été associés aux mémes champs sémantiques selon les
époques et selon la nature des discours qui les ont employés. Un travail philologique consistant
a désessentialiser la langue et les phénomeénes doit étre le socle de I'étude de ces concepts. Les
textes sacrés les engagent dans des réseaux de significations associées a I'eschatologie et 4 la
rupture de la communauté, fondamentales dans l'élaboration d'une histoire mythifiée des
origines dont les auteurs — bien ultérieurs aux événements — eurent la tiche de donner du
sens, forgeant des actes et des personnages archétypaux, ainsi Ibn al-Zubayr et Ibn ‘Umar,
destinés A devenir des modeéles et contre-modéles pour la postérité, au prix de l'exactitude
factuelle. L'historiographie changea de nature lorsqu’elle s'éloigna des origines: un nouveau
régime d’historicité s'imposa pour abandonner la charge de sacralité que portait le discours sur
le passé et le lexique qui y était associé. Néanmoins, les textes sacrés ne cessérent pas d'étre
interrogés par les théologiens des siécles ultérieurs de fagon  assurer I'eflicacité de la référence
au Verbe de Dieu et inciter les hommes de leur temps, 4 savoir 'époque des croisades et de
I'expansion de I'Islam vers I'Inde dans le cas de Fahr al-Din al-Razi, 4 mener la guerre légale
en assurant les combattants du gihad de 'immortalité — sinon corporelle, du moins spirituelle.
Le discours de §ihad conserva des siécles durant, avec une constance remarquable, sa fonction
de légalisation de la guerre. Sans doute la force légitimatrice de ce vocable — et de la pratique
qui y était associée — fut-elle réactivée lors de I'éclatement politique du califat. La division
politique de la umma au 1v¢/x¢ siécle, lirruption de populations nouvelles et conquérantes
dans le Dar al-Islam au cours du v¢/x1° siécle et la militarisation progressive du pouvoir
furent 4 l'origine de nouvelles formes de conflictualités. Confronté a de nouveaux principes
de la domination politique, mais aussi & de nouvelles menaces telles que celles représentées
par les croisés et les Mongols, le Masriq médiéval connut le développement d'une abondante
production écrite sur la guerre, tant juridique qu'historiographique ou littéraire, notamment
d'un discours de §ihad comme devoir religieux, destiné A inciter les gouvernants A une réaction
militaire défensive.

Ce contexte dans lequel évoluérent les sociétés et les Etats musulmans du Masriq du 1ve/xt®
au x°/xvi1° siécle incita  la construction d'un discours de guerre qui servit a la légitimation par
les oulémas du pouvoir conquis par les militaires. Dans bien des régimes médiévaux tels que les
émirats irano-turks ou le sultanat du Caire, le gihad devint le socle de toute légitimité quand

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CLEMENT ONIMUS, MEHDI BERRIAH

bien méme la guerre était menée contre des musulmans issus d'un autre courant islamique,
ainsi entre chiites et sunnites, voire entre princes de la méme obédience religieuse. Se pose
alors la question de la construction idéologique qui permettait la production d'un discours de
justification destiné & échapper 4 'accusation de provoquer des fitna-s, c’est-a-dire une guerre
non légale : quelles pratiques juridiques étaient engagées dans la 1égalisation de la guerre ? Au sein
méme de certains de ces régimes, la conflictualité devint structurelle et les fitna-s se multipliérent
ainsi entre les dynastes ayyoubides ou entre les émirs mamelouks. La guerre interne prit des
formes multiples que les historiographes relatent, justifiant les actions militaires de tel émir,
condamnant la révolte de tel autre. Les chroniqueurs construisent par la densité des mentions
de fitna-s une omniprésence du conflit dans le discours sur I'histoire qui contraste avec le sens
coranique originel, empreint d'interdit sacré, pour faire entrer ce vocable dans le lexique profane
du politique. Autour de la construction idéologique et des évocations historiographiques se
développa une culture guerriére littérarisée dont témoignent les manuels qui prennent pour
objet la guerre dont les traités de furisiyya.

Cette culture écrite de la guerre — objet de ce volume qui coordonne des travaux sur des
textes de diverses natures, théologique, historiographique, juridique, didactique — n’est-elle
pas l'expression et la manifestation d'une évolution de la conception de la guerre de la part de
I'élite dirigeante et de celle des hommes de religion ?

L'évolution du discours sur la guerre dans le contexte de la militarisation du pouvoir et
de I'émergence de nouvelles menaces 4 I'époque des sultanats ouvre une pléiade de questions,
a commencer par l'identité sociale et culturelle de ceux qui produisaient ce discours, oulémas
ou gouvernants. De quelle fagon l'utilisaient-ils comme instrument de propagande politique ?
Quelles références juridiques, historiques, voire littéraires, et quel substrat théologique étaient
employés dans la construction du discours sur la guerre? Quels termes, quelles notions,
quels arguments étaient convoqués dans cette production textuelle ? Quel jeu métatextuel et
conceptuel, en somme, était engagé dans la légitimation du pouvoir des militaires et dans la
justification et la légalisation des conflits et des pratiques guerriéres ? Dans quelle mesure ce
discours s'intégrait-il dans des schémas de pensée préexistants ou construisait-il une nouvelle
représentation du conflit et de I'ennemi, voire un renouvellement de la codification des lois du
gihad ? Que réveéle lirruption du conflit dans un Etat et dans une société et comment exprimer les
ruptures dont il témoigne ? Voila de bien vastes questions auxquelles nos modestes contributions
ne répondront que trés partiellement pour ticher de confronter la réalité sociale et politique
qu'est le conflit armé avec des textes qui se veulent normatifs, interprétatifs ou descriptifs.
La guerre apparaitra non seulement comme une pratique, mais aussi comme un acte textuel
et lexical aux implications diverses, théologiques, juridiques, pratiques ou encore mémorielles.

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

10

INTRODUCTION

Bibliographie
Sources

Ibn Manzir, Lisan al-‘Arab, 15 vol., Dar sadir,
Beyrouth, 2009.

Etudes

Abbes, Makram, « Réflexions sur la guerre
en Islam », Extréme-Orient Extréme-Occident 38,
20144, p. 219-233.

Abbeés, Makram, « Can we Speak of Just War
in Islam? », History of Political Thought 35, 2,
2014b, p. 234-261.

Abbeés, Makram, « Qu'entend-on par
jihAd 2 », Les Grands dossiers des Sciences
humaines 4 (hors-série: « La grande histoire
de I'Islam »), nov.-déc. 2015, p. 25-27.

Abbes, Makram, « Pour un djihad contre le
djihadisme », Esprit 12, 2016, p. 64-75.

Benraad, Myriam, Jibad: des origines religieuses
a l'idéologie. Idées recues sur une notion
controversée, Le Cavalier Bleu, Paris, 2017.

Berriah, Mehdi, «Ibn Taymiyya’s Conception of Jihad:
Corpus, General Aspects and Research
Perspectives », Teosofi 12, 1, 2022, p. 43-70.

Bonner, Michael, Jibad in Islamic History. Doctrines
and Practice, Princeton University Press,
Princeton, Oxford, 2006.

Bonner, Michael, Aristocratic Violence and Holy War:
Studies in the Jibad and the Arab-byzantine
Frontier, American Oriental Society,

New Haven (Conn.), 2013.

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social Practice
in Medieval Damascus, 11901350, Cambridge
University Press, Cambridge, 1994.

Christie, Niall, Gerish, Deborah, « Parallel Preachings:
Utrban II and al-Sulami», Al-Masaq 15, 2, 2003,
p- 139-148.

Christie, Niall, Muslims and Crusaders. Christianity’s
Wars in the Middle East, 1095-1382, from the
Islamic Sources, Routledge, Londres, New York,
2014.

Clifford, Winslow W., State Formation and
the Structure of Politics in Mamluks
Syro-Egypt, 648—741 AH/1250—-1340 CE,
Stephan Conermann (éd.), Bonn University
Press, V&R unipress, Gottingen, 2013.

Djait, Hichem, La Grande Discorde, Religion
et politique dans I'Islam des origines, Paris, Folio,
2008.

El-Azhari, Taef, Zengi and the Muslim Response
to Crusades: The Politics of Jihad, Routledge,
Londres, New York, 2016.

Flori, Jean, Guerre sainte, jibad, croisade. Violence
et religion dans le christianisme et l'islam, Seuil,
Paris, 2002.

Hoover, Jon, Ibn Taymiyya, Oneworld Academic,
Londres, 2020.

Kepel, Gilles, Jibad: expansion et déclin de Uislamisme,
Gallimard, Paris, 2000.

Khosrokhavar, Farhad, Le nouveau jibad en Occident,
Robert Laffont, Paris, 2018.

Martinez-Gros, Gabriel, « Introduction 2 la fitna :
une approche de la définition d'Ibn Khaldan »,
Meédiévales 60, 2011, p. 7-15.

Martinez-Gros, Gabriel, Tixier du Mesnil,
Emmanuelle (dir.), «La fitna: le désordre
politique dans I'Islam médiéval »

(dossier thématique), Médiévales 60, 2011.

Micheron, Hugo, Le jihadisme francais: quartiers, Syrie,
prisons, Gallimard, Paris, 2020.

Morabia, Alfred, Le Gihad dans U'Islam médiéval.

Le « combat sacré» des origines au x11° siécle,
Albin Michel, Paris, 1993.

Mourad, Suleiman A., Lindsay, James E.,

The Intensification and Reorientation of Sunni
Jibad. Ideology in the Crusader Period:

Ibn “Asakir of Damascus (1105—1176) and

His Age, with an Edition and Translation

of Ibn “Asakir’s The Forty Hadiths for Inciting
Jibad, Brill, Leyde, Boston, 2013.

Onimus, Clément, Les maitres du jeu. Pouvoir
et violence politique & Uaube du sultanat mamlouk
circassien (784-815/1382-1412), Editions de
la Sorbonne, Paris, 2019.

Sivan, Emmanuel, L'Islam et la croisade. Idéologie
et propagande dans les réactions musulmanes aux
Croisades, Librairie d’ Amérique et d'Orient
A. Maisonneuve, Paris, 1968.

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Van Steenbergen, Jo, Order out of Chaos: Patronage,
Conflict and Mamluk Socio-Political Culture,
1341-1382, Brill, Leyde, 2006.

Zouache, Abbés, « L'armement entre Orient
et Occident au vi¢/x11° siecle. Casques, masses

d'armes et armures », Anlsl 41, 2007, p. 277-326.

Zouache, Abbés, Armées et combats en Syrie
de 491/1098 & 569/1174. Analyse comparée
des chroniques médiévales latines et arabes,
Presses de I'Tfpo, Damas, 2008.

Zouache, Abbés, « Croisade, mémoire, guerre:
perspectives de recherche », Bibliothéque
de UEcole des Chartes 168, 2, 2010, p. 517-537.

CLEMENT ONIMUS, MEHDI BERRIAH

Zouache, Abbés, « Une culture en partage: la furisiyya
aI'épreuve du temps », Médiévales 64, 2013,

p. 57-75.

Zouache, Abbés, « Western vs. Eastern Way of War
in the Late Medieval Near East: An Unsuitable
Paradigm: A Review Essay of David Nicolle’s
Late Mamluk Military Equipment», MSRev 18,
2014-2015, P. 301-325.

Zouache, Abbés, « Théorie militaire, stratégie,
tactique et combat au Proche-Orient
(ve-vire/xrt-xirr® siécle). Bilan et perspectives »,
in Abbés Zouache, Mathieu Eychenne (dir.),
La guerre dans le Proche-Orient médiéval. Etat de
la question, lieux communs, nouvelles approches,
Ifao, Ifpo, Le Caire, 2015, p. 59-88.

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 56 (2022), p. 3-12 Mehdi Berriah, Clément Onimus
Introduction. Gihad et fitna, entre pratique du conflit et discours sur la guerre
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

