
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 55 (2021), p. 235-254

Mehdi Ghouirgate

L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  55   −   202 1

•   résumé

Cet article se propose de revenir sur un événement majeur : la prise de Marrakech par les 
Almohades en 541/1147. Pour ce faire, le siège et la prise de la capitale almoravide sont replacés 
dans leur contexte, celui d’une lutte à mort entre deux dynasties qui ambitionnaient d’unifier 
l’ensemble de l’Occident musulman. Il s’agit également d’analyser comment ce tournant est 
appréhendé dans les sources arabes médiévales et d’identifier des différences entre les sources 
favorables aux Almohades et celles qui leur furent hostiles : elles mettent au jour une lutte 
idéologique pour légitimer ou décrier les Almohades. À ce titre, la source la plus substantielle 
relative à ce changement de régime, Ibn ʿIḏārī, fait l’objet ici d’une traduction qui permet de 
rendre compte du modus operandi des chroniqueurs.

Mots-clés : Almohades, Almoravides, Marrakech, massacre, siège, terreur

•   abstract
	 The Year 41: The capture of Marrakesh by the Almohads

This article proposes to take another look at an important event: the taking of Marrakesh 
by the Almohads in 541/1147. The siege and capture of the Almoravid capital are placed in 
their context: a fight to the death between two dynasties which sought to unify the entire 
Muslim West. This article also aims to analyze how this turning point is approached in medieval 

La prise de Marrakech par les Almohades

L’An 41

Mehdi Ghouirgate*

 *  Mehdi Ghouirgate, Université Bordeaux-Montaigne, Institut Ausonius, mehdi.ghouirgate@gmail.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Arab sources, and to identify the differences between sources favorable to the Almohads and 
those which were hostile to them. They bring to light an ideological struggle to legitimize or 
decry the Almohads. The most substantial source on this change of regime, Ibn ʿIḏārī, is the 
subject of a translation which makes it possible give an account of the modus operandi of the 
chroniclers.

Keywords: Almohads, Almoravids, Marrakesh, massacre, siege, terror

 ملخص. 

سنة 41: سقوط مراكش في أيدي الموحدين

يرمي هذا المقال إلى إعادة النظر في الحدث الهام الذي تمثل في استيلاء الموحدين على مراكش سنة 1147/541. 

ولهذا الغرض، يعُاد إدراج حصار عاصمة المرابطين وسقوطها في سياقهما، ألا وهو الصراع حتى الموت بين سلالتين 

إلى تحليل كيفية فهم  المقال  بأكمله. كما يتصدى  الإسلامي  المغرب  توحيد  إلى  حاكمتين ودولتين رامت كل منهما 

للموحدين  المؤيدة  المصادر  بين  الاختلافات  الوسيط والتعرف على  العصر  العربية في  المصادر  التحول الحاسم في  هذا 

وتلك التي كانت معادية لهم. ومن هذا يظهر وجود صراع أيديولوجي بين إقرار شرعية الموحدين أو ذمَهّم. وفي هذا 

الصدد، سيكون المصدر التاريخي الأهم فيما يعني تغير النظام هذا، أي ابن عذاري المراكشي، موضوع ترجمة يتسنى 

منها إدراك أسلوب عمل المؤرخين.

الكلمات المفتاحية: الموحدون، المرابطون، مراكش، مذبحة، حصار، رعب

*  *  *

La prise de Marrakech par les Almohades, en 541/1147, constitue dans les sources  
	 arabo-médiévales un tournant majeur. Loin d’être perçu de manière consensuelle, cet  
	 événement, plus que tout autre, rend compte des profondes divisions que l’œuvre 

almohade suscita dans l’Occident musulman. Thuriféraires et détracteurs de cette dynastie 
sentirent, a posteriori, le besoin de s’en servir soit pour vouer aux gémonies ce mouvement 
ou pour, au contraire, justifier ses agissements. Ce faisant, les sources jettent une lumière 
crue, jusqu’à un certain point, sur le siège qui aboutit la prise de la capitale des Almoravides. 
C’est, en effet, ce cadre jalonné par la controverse qui amena les sources à être exceptionnellement 
détaillées. Deux chroniqueurs, al‑Bayḏaq (m. après 1160) et Ibn ʿIḏārī (m. vers 1312), présentent 
ainsi des récits circonstanciés du siège en adoptant des stratégies discursives qui divergent autant 
que les buts poursuivis par leurs narrations. C’est à ces stratégies que cet article s’intéresse.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades236

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Au préalable, il est nécessaire de revenir sur le contexte politique et militaire dans lequel 
le siège et la prise de Marrakech s’inscrivait, dans la mesure où les Almohades eurent besoin 
de près de vingt ans pour atteindre ce qui était leur objectif prioritaire.

1.	 Al‑Buḥayra (1128) : la première tentative almohade 
pour prendre Marrakech

De retour d’Orient, vers 1116-1117, un faqīh originaire du Sūs, Ibn Tūmart, se serait posé en 
censeur des mœurs, incarnant de manière virulente le puritanisme à composante ascétique qui 
avait la faveur des habitants du Maghreb. Dès 1120, il aurait reproché aux Almoravides leur 
corruption, leur hérésie et leur anthropomorphisme. Le point de départ du mouvement ne 
réside donc pas dans une aspiration d’origine généalogique alide ni dans une conception chiite 
de l’imâmat, mais dans la réforme des mœurs, des pratiques juridiques et dans la contestation 
de la pratique almoravide du pouvoir. Cette contestation du pouvoir des Almoravides initiée 
par Ibn Tūmart se fit au nom d’une vision austère et rigoriste des normes sociales d’une part, 
de l’autorité légitime de l’autre. Devant les troubles provoqués par Ibn Tūmart, l’émir régnant 

ʿAlī Ibn Yūsuf (r. 1106‑1143) et ses oulémas auraient exprimé leur volonté de débattre de sa 
doctrine avec le fondateur du mouvement almohade. Ce dernier, après avoir mis à mal le 
souverain almoravide et ses conseillers, se serait réfugié à Īgīlīz son hameau natal, près de 
Taroudant : c’est « sa première hégire ». Là, devant ses partisans, il se serait proclamé et aurait 
été reconnu « guide » (imām) et mahdi, manifestant ainsi des aspirations tant politiques que 
spirituelles et religieuses, et organisant tout à la fois ses troupes, la conquête du pouvoir almora-
vide et le système idéologique du tawḥīd (dogme de l’unicité). De là date la haine inextinguible 
qu’Ibn Tūmart et ses partisans nourrirent à l’encontre de Marrakech, siège d’un pouvoir impie 
qui avait obstinément refusé de reconnaître la Cause (daʿwa), seule à même de conduire les 
croyants sur la voie du salut.

À partir de là, Ibn Tūmart, accompagné d’une petite escorte, chercha à réunir autour de 
sa personne les tribus Maṣmūda du Haut Atlas occidental et de l’Anti Atlas. Il dut faire face 
à différentes expéditions menées depuis Taroudant par le gouverneur almoravide du Sūs, qui, 
malgré des renforts venus de Marrakech, ne put empêcher la plus puissante tribu Maṣmūda, 
les Hintāta, de rejoindre la Cause almohade. Pourtant, Ibn Tūmart et ses fidèles ne purent 
s’emparer durablement de la riche plaine du Sūs, grande productrice de sucre. Ils parvinrent 
cependant à se rallier une partie de la confédération des Haskūra qui contrôlaient la route de 
Siǧilmāsa, alors principal port caravanier du nord du Sahara. À la suite d’une blessure reçue au 
cours des combats qui émaillèrent cette période, Ibn Tūmart renonça à diriger personnellement 
ses troupes, laissant ce soin à d’autres, en particulier à ʿAbd Allāh b. Muḥsin al‑Wanšarīsī, 
surnommé al‑Bašīr. Une fois les garnisons almoravides du Sūs neutralisées et après s’être 
assuré le concours des tribus du piémont, c’est à al‑Bašīr qu’incomba la responsabilité de tenter 
une sortie en plaine et de prendre d’assaut la capitale almoravide Marrakech. À ce stade, il est 
incontestable qu’Ibn Tūmart sut jouer avec brio du ressentiment des montagnards à l’endroit 
d’une capitale qui les ponctionnaient d’impôts et où étaient entreposés les biens que l’on leur 

mehdi  ghouirgate 237

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


avait extorqué depuis des années. C’était un lieu‑commun que l’on retrouve jusque dans la 
chronique d’Ibn al‑Aṯīr (m. 1233) :

Un jour, son attention [d’Ibn Tūmart] se porta sur le fait que beaucoup d’enfants à Tinmal étaient 
roux et avaient les yeux bleus, tandis que leurs pères étaient généralement bruns. Or une troupe 
nombreuse de mamelouks francs et rūm‑s, appartenant au Prince des musulmans, ʿAlī b. Yūsuf 
b. Tašfīn, et généralement roux, pénétraient une fois par an dans la montagne pour prélever ce qui 
leur revenait sur les sommes qui leur étaient assignées au nom du Prince ; à cette occasion, ils s’ins-
tallaient dans les demeures des habitants après en avoir expulsé les maîtres. Le Mahdī (Ibn Tūmart) 
demanda aux pères, pourquoi ils étaient bruns tandis que leurs enfants étaient roux et avaient 
les yeux bleus. Ils lui racontèrent la conduite des mamelouks et, comme il leur reprochait d’être 
lâches de souffrir une pareille indignité, ils lui répondirent : “Mais comment donc pourrions-nous 
y échapper ? Ils sont les plus forts 1”. 

En 1126, face à la menace croissante que représentait le mouvement almohade basé à 
Tinmal, dans le Haut Atlas occidental, le souverain almoravide ʿAlī Ibn Yūsuf fit ériger à 
Marrakech une enceinte de 9 km de long, percée de neuf portes, autour de l’ensemble du 
noyau urbain. Cette enceinte polygonale coupait symboliquement la ville de son arrière-pays 
et des ruraux, ce qui contribua à la cristallisation d’une conscience urbaine. Pour compléter ce 
dispositif défensif, le pouvoir almoravide fit édifier une série de forteresses afin d’interdire aux 
Almohades de déboucher sur la plaine et de menacer les principales cités et axes caravaniers 
d’al‑Maġrib al‑Aqṣā. Preuve de l’importance de cette question, al‑Bayḏaq, compagnon 
supposé d’Ibn Tūmart, établit une liste précise de ces forteresses almoravides construites 
dans les années 1120. Cet inventaire constitue un chapitre à part entière de son ouvrage inti-
tulé, dans l’optique militante et pro-almohade qui était la sienne : « Les forteresses bâties par 
les Anthropomorphistes [Almoravides] pour y placer leur cavalerie et leur infanterie, afin 
qu’ils puissent s’y retrancher, mais sans aucune efficacité grâce à Dieu (al‑ḥuṣūn allatī banāhā 
al‑muǧassimūn li‑yaǧʿalū fīhā ḫaylahum wa‑riǧālahum wa‑yataḥaṣṣanū fīhā) ». Point d’orgue de 
cette politique d’endiguement, ʿ Alī Ibn Yūsuf fit bâtir à Tasġīmūt une forteresse qui, avec une 
superficie de 72 ha, reste la plus grande jamais bâtie au Maghreb 2. Dorénavant et pour près 
de deux siècles, c’est à Marrakech que se joua l’avenir des dynasties régnantes.

En 1128, les Almohades décidèrent de porter le coup de grâce aux Almoravides en annihilant 
les forteresses almoravides situées entre Tinmal et Marrakech ainsi que la garnison de la cité 
d’Aġmāt, qui était composée d’esclaves noirs. Une fois débarrassé de ces verrous défensifs, 
les Almohades firent le choix d’assiéger Marrakech plutôt que de pénétrer de vive force dans 
la cité. Les Almohades ne purent ou ne surent exploiter l’effet de surprise provoqué par la 
déroute des troupes almoravides venues, en toute hâte, se porter à leur rencontre sur la route 
d’Aġmāt. Les Almohades portèrent leurs efforts sur la partie méridionale de la capitale, où se 

1.  Ibn al-Aṯīr, Annales, p. 304.
2.  Cressier, 2013, p. 222.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades238

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


trouvaient les jardins impériaux d’al‑Buḥayra qui jouxtaient le complexe palatial almoravide 3. 
Le lendemain au soir, les Almohades se trouvèrent pris en tenaille entre une sortie des assiégés, 
des renforts almoravides et des troupes hammâdides venues de Bougie. La plupart des compa-
gnons d’Ibn Tūmart trouvèrent la mort au cours de l’affrontement et seul un nombre réduit 
d’Almohades parvint à regagner leur base de Tinmal. Ibn Tūmart ne tarda pas à décéder 
peu après. Il laissait un vide difficile à combler. La supériorité de la cavalerie et de l’archerie 
almoravide avait contribué à remporter la décision. Ainsi, le souverain almoravide avait réussi à 
sauver son trône en provoquant l’intervention d’une armée de secours et en réussissant à rompre, 
grâce à la garnison de la capitale assiégée, le blocus en enfonçant les lignes des Almohades.

2.	 La campagne de sept ans (1140‑1147) :  
l’isolation graduelle de Marrakech

Tirant les leçons de la déroute de la Buḥayra et de l’impossibilité de vaincre la cavalerie des 
mercenaires chrétiens dirigés par le noble catalan Reverter Guislaber de la Guardia 4 (m. 1145) 
pour le compte des Almoravides, les Almohades renoncèrent dorénavant aux batailles frontales. 

ʿAbd al‑Muʾmin (r. vers 1130‑1163), compagnon d’Ibn Tūmart, qui mit sans doute plusieurs 
années à prendre l’ascendant sur les autres Almohades, prit le titre de calife. Néanmoins, son 
pouvoir était corrélé à sa capacité à vaincre définitivement les Almoravides.

ʿAbd al-Muʾmin prit probablement une part majeure à l’élaboration d’une nouvelle stra-
tégie de grande envergure s’étalant sur plusieurs années. Décision fut prise d’isoler Marrakech, 
en évitant autant que possible la plaine et en longeant les piémonts du Haut et du Moyen Atlas. 
Cette séquence est désignée, dans les sources, comme la « campagne de sept ans », de 1140 
à 1147. Les Almohades commencèrent par s’assurer de la collaboration des populations locales, 
auxquelles ʿAbd al‑Muʾmin promettait systématiquement d’abolir les taxes extra-coraniques 
qui étaient d’autant plus mal perçues que jamais avant la fin du xie siècle et au début du 
xiie siècle, les populations rurales du Maghreb ne s’étaient acquittées durablement de l’impôt 5. 
Ensuite, une fois les populations gagnées, les Almohades attaquaient une à une les forteresses 
restées fidèles aux Almoravides, comme la Qalʿa du Fazāz ou Tādlā. L’évitement des grandes 
batailles sur terrain ouvert et la guerre de razzia permirent aux Almohades de vaincre les 
nombreuses garnisons almoravides préalablement isolées.

Cette guerre d’usure porta ses fruits. Les Almohades purent progressivement s’assurer de la 
maîtrise du Haut Atlas central et du Moyen Atlas, afin de menacer directement Fès et Meknès. 
Là encore, ils évitèrent la plaine et n’assiégèrent pas les villes. Dans un premiers temps, ils pré-
férèrent gagner à leur cause la tribu des Ġumāra, maîtresse du nord d’al‑Maġrib al‑Aqṣā. Le but 
était de couper les communications entre la région du Détroit de Gibraltar et les cités de Fès, 
Salé et Marrakech, rendant quasi impossible les liaisons avec al‑Andalus. Le soulèvement des 

3.  Ṣidqī Azaykū, 2004, p. 32‑36. 
4.  Clément, 2003.
5.  Sur ce tournant de la fin du xie siècle, il faut consulter le chapitre almoravide de Ghouirgate, 2014.

mehdi  ghouirgate 239

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


populations locales et leur collusion avec les Almohades réduisirent à l’impuissance les garni-
sons almoravides des châteaux de Banū Tāwdā et d’Amargū. Dès lors, les troupes almoravides 
avaient définitivement perdu l’initiative stratégique. Elles étaient acculées à ne jouer qu’un rôle 
défensif qui consistait à entraver l’offensive almohade en se retranchant dans des forteresses et 
des remparts de conceptions et de tailles inédites au Maġrib. Le cas échéant, les Almoravides 
attendaient de lancer des contre-attaques et de décimer les chefs almohades, ce qu’ils avaient 
réussi à réaliser sous les murailles de Marrakech une dizaine d’années auparavant. La flotte 
almoravide, pourtant de grande valeur, sous le commandement de l’amiral Ibn Maymūn, se 
révéla inutile dans ces combats terrestres : elle était dans l’impossibilité de coordonner ses 
actions avec les troupes terrestres. De plus, en al‑Andalus, Séville et Cordoue, ainsi que des 
régions entières comme l’Algarve, qui sentaient le pouvoir almoravide vaciller, se révoltèrent ; 
quant aux royaumes chrétiens ibériques, ils profitèrent de ces troubles pour avancer vers le 
sud en s’emparant de Tortose, de Lisbonne et même d’Almeria.

Les Almohades portèrent alors leurs efforts, à l’Est, sur la trouée de Taza, point de passage 
obligé à l’est entre le Maghreb Extrême et le Maghreb Central, ainsi que sur le Rif oriental, où 
ils conquirent la plupart des ports, tels Hoceima et Melilla. Dès 1144, les Almohades parvinrent 
à détacher certaines tribus zénètes du pouvoir almoravide, d’abord en capturant des otages, 
puis en les intéressant au partage du butin.

Les Gazūla furent les premiers membres de la confédération almoravide à faire défection. 
Le coup asséné était d’autant plus rude que cette tribu était installée dans al‑Maġrib et à 
al‑Andalus afin de faire régner l’ordre almoravide dans des places clés comme le Détroit de 
Gibraltar. En outre, les Almohades parvinrent à éliminer la cavalerie chrétienne de Reverter, 
après l’avoir isolée du reste de l’armée de l’émir des Almoravides Tāšfīn (r. 1143‑1145) avant 
de l’entrainer dans un défilé de montagne où la cavalerie ne put se déployer ; ils défirent éga-
lement une troupe hammâdide dans le massif montagneux surplombant Tlemcen. Acculé 
et abandonné par ses généraux, l’émir almoravide Tāšfīn se retrancha avec quelques proches 
dans la forteresse d’Oran où il mourut alors qu’il tentait de s’enfuir. Démoralisés par la mort 
de leur souverain, de nombreux chefs militaires almoravides changèrent de camp, tels l’amiral 
Ibn Maymūn, Anagmār ou al‑Ḥāǧǧ al‑Takrūrī al‑Gnāwī. Ces défections accélérèrent d’autant 
la désagrégation du pouvoir almoravide. Les sources attribuent d’ailleurs la prise de Fès, la plus 
importante des cités du Maghreb, à la trahison du mušrīf, intendant chargé des affaires finan-
cières de la région, Ibn al‑Ǧayānī, qui conserva son poste sous les nouveaux maîtres. Après les 
conquêtes de Fès, de Meknès, de Tlemcen, de Ceuta et de Salé, la seule ville demeurée fidèle 
aux Almoravides fut Marrakech.

La stratégie poursuivie par les Almohades visait à couper Marrakech de son arrière-pays 
afin de l’asphyxier en rendant quasi impossible toute forme d’approvisionnement. En effet, 
comme le souligne le chroniqueur Ibn ʿIḏārī, la vocation historique de Marrakech était de-
puis sa fondation que la vallée du Nafīs soit son verger, la plaine atlantique de Dukkāla son 
champ, et que l’émir puisse tenir en main le Djebel Darn (Haut Atlas) 6. Plus significatif encore, 

6.  Ibn ʿIḏārī, al-Bayān, IV, G.‑S. Colin et É. Lévi‑Provençal (éd.), p. 10.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades240

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un sous-groupe de la région céréalière de Dukkāla 7, habitant la région d’Azemmour et connu 
sous le nom de Ṣanhāǧa de Tīsġart, aurait, d’après al‑Bayḏaq, envoyé au calife ʿ Abd al‑Muʾmin 
une gerbe de blé en lui donnant le conseil suivant :

Hâte-toi [de prendre le contrôle de notre région] avant que la récolte des Dukkāla ne soit acheminée 
à Marrakech, sinon jamais tu ne t’empareras de cette capitale 8 !

Au moment où débute le siège de Marrakech le 1 muḥarram de 541 (13 juin 1146), le blocus 
de la ville était total. Nul secours de l’extérieur n’allait lui venir en aide.

3.	 La prise de Marrakech selon Ibn ʿIḏārī

Pour appréhender cet événement capital qui vit, en 1147, la chute des Almoravides et la 
prise du pouvoir par les Almohades dans l’Occident musulman, nous sommes tributaires, pour 
l’essentiel, des écrits d’Ibn ʿIḏārī (m. 1312). Ils constituent de loin la source la plus substantielle 
sur le sujet. Alors que les autres auteurs d’époque mérinide comme Ibn Ḫaldūn ne consacrent 
que quelques lignes à ce basculement, Ibn ʿIḏārī lui dédie plusieurs pages. Cet auteur, qui 
exerça la charge de grand cadi de Marrakech sous les Mérinides, vécut à l’époque d’un régime 
almohade déclinant et d’un pouvoir mérinide ascendant. Il faut souligner que d’une façon 
assez originale et dans la continuité des chroniqueurs pro-almohades, al‑Bayḏaq et Ibn Ṣāḥib 
al‑Ṣalāt en tête, Ibn ʿIḏārī mentionne des expressions employées par le menu peuple (sūqa) 
pour scander le temps.

En outre, il compila quatre sources (les écrits d’Ibn Buǧayr, Ibn al‑Ašīrī, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt et 
al‑Bayḏāq) dont deux, rédigées par Ibn Buǧayr et Ibn al‑Ašīrī, sont aujourd’hui perdues et une, 
la chronique d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt 9, n’est que partiellement conservée. Ce faisant, Ibn ʿIḏārī ne 
craignait pas de livrer des versions dissonantes, voire contradictoires, de la prise de Marrakech 
en citant de larges passages des auteurs précités. Il donna aussi de nombreux détails sur la stra-
tégie adoptée par les Almohades pour isoler la capitale almoravide. Le contraste est saisissant 
avec des sources rédigées plus tardivement, au xive siècle. De fait, Ibn Ḫaldūn et Ibn Simāk, se 
contentèrent de compiler ces sources pro-almohades, en ne consacrant à cet événement majeur 
que quelques lignes. En revanche, le caractère décisif de la prise de la capitale almoravide est 
particulièrement mis en avant dans le récit d’Ibn ʿIḏārī.

Pour bien souligner le caractère exceptionnel de la prise de la ville, il utilise l’expression 
An 41 pour bien marquer la singularité de cet événement. Ce faisant, il se sert de la date 541 
de l’hégire (1147) qu’il raccourcit en 41, preuve de son importance. C’est là un procédé usuel 

7.  Comme cela était au courant au Maghreb central et occidental, un nom peut être tout à la fois un toponyme, 
un ethnonyme, un nom de région, de ville, de cours d’eau ou de montagne. Dans la façon d’appréhender 
l’espace, cette confusion était courante. Dukkāla relève, comme Tādlā ou Aġmāt, de ce cas de figure. 
8.  Lévi-Provençal, 1941, p. 23.
9.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, Tārīḫ al‑mann bi‑l‑imāma.

mehdi  ghouirgate 241

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de l’auteur du Bayān pour scander le temps en fonction de ces années particulières qui servent 
de repère. Ainsi il signale qu’en raison de deux années consécutives de sécheresse, 615/1218 
et 616/1219, qui débouchèrent sur une crise de cherté, les tribus Maṣmūda nommèrent la seconde 
par une expression mi‑arabe mi‑berbère : l’année du pauvre (sanat waglīl) 10. Il est probable 
que cette façon de procéder correspondait aux expressions populaires qu’Ibn ʿIḏārī est un des 
rares auteurs de cette époque à conserver. On peut donc avancer l’hypothèse suivant laquelle 
« l’An 41 » correspond à une expression usuelle que les habitants de Marrakech eux-mêmes 
utilisaient pour se référer à cette époque de crise. Au vu de son caractère exceptionnel, tant 
de par sa forme et son contenu que de par sa longueur, nous proposons la traduction de cet 
extrait du Bayān d’Ibn ʿIḏārī relatif à l’An 41. L’extrait est très riche. L’information y abonde. 
Il est d’un nombre significatif d’extraits de chroniques aujourd’hui perdues :

[Le récit d’Ibn Buǧayr continue ainsi] : 
Le prince Abū Muḥammad ʿ Abd al-Muʾmin avait envoyé Abū Ḥafṣ ʿUmar b. Yaḥyā al‑Hintātī à la 
tête d’une troupe contre les Barġawāta ; celui-ci les conquit, les soumit au pillage avant de s’en revenir 
vers ʿAbd al‑Muʾmin. Les deux hommes, montés à cheval, se rencontrèrent. Il [ʿAbd al‑Muʾmin] 
distribua le butin aux Almohades et marcha avec ses troupes jusqu’aux confins de Marrakech. 
Un grand rassemblement [de troupes] des Lamtūna sortit [pour les affronter]. Mais un effroi in-
sufflé par Dieu les saisit et ils se réfugièrent derrière leur muraille après avoir subi de nombreuses 
pertes humaines. ʿAbd al‑Muʾmin eut alors vent de la mobilisation des armées des Lamṭa dans 
les plaines de Marrakech. Leur chef Isḥāq leur donna l’ordre de s’approcher de cette ville. Mais les 
Almohades partirent à leurs trousses, en tuèrent un grand nombre et firent un butin de quelques 
quatre-vingts mille dromadaires, selon al-Ašīrī. Après cette victoire, un [compte‑rendu] écrit de 
Abū [Muḥammad] ʿAbd Allāh al‑Ǧayyānī fut envoyé, contenant ce vers :
Les jours s’illuminèrent et le succès arriva 
     alors que la fortune ne présentait qu’un sombre visage.

ʿAbd al-Muʾmin b. ʿAlī, que Dieu soit satisfait de lui, lui répondit [en vers] :

C’est la victoire dont l’exégèse ne saurait en déchiffrer l’opacité
     elle affligea de chagrins les tenants de l’anthropomorphisme [Banī al-taǧsīm]
La bonne nouvelle nous vint soudainement
     grâce à une troupe dont la promesse fut l’aube.

En l’an 541, ʿAbd al-Muʾmin campa [avec son armée] au mont Īgīlīz. Il entreprit le siège de 
Marrakech le premier de muḥarram de l’an 541, qui dura neuf mois et dix‑huit jours. Les troupes 
s’étoffèrent. Des notabilités du pays vinrent à lui, dont Abū al‑Ġamr b. ʿAzzūn, le révolté de Jerez, 
Ibn Ḥamdīn et bien d’autres. Les Almoravides (al‑Lamtūniyyūn), murés à l’intérieur de Marrakech, 
s’étaient préparés avec leurs grands [seigneurs] et les quelques troupes qui restaient. Leur chef, Isḥāq, 

10.  Ibn ʿIḏārī, al-Bayān, M. Kattānī et al. (éd.), p. 262.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades242

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


qui était encore un jeune enfant, leur ordonna de partir pour combattre les assaillants. Prompts à en 
découdre, ils sortirent alors avec quelques cinq mille cinq cents cavaliers et des fantassins tellement 
nombreux qu’on ne saurait les dénombrer. Cette troupe arriva jusqu’au campement des Almohades 
où ʿAbd al‑Muʾmin avait donné l’ordre aux siens de se mettre en embuscade et de se tenir cachés. 
Au milieu de la journée, les armées almoravides, sûres de leur fait, furent surprises par les hommes 
dissimulés et aussitôt vaincues. Elles battirent en retraite, poursuivies par les troupes almohades 
qui les décimèrent à coups de sabre dans les reins. Celles-ci les assaillirent jusqu’à la porte des 
Dukkāla (Bāb Dukkāla), saisissant environ trois mille chevaux et tuant un nombre incalculable 
de cavaliers et de fantassins. Telle est la version d’Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt.

Il poursuit ainsi :

Lorsque le siège traîna en longueur soit neuf mois et dix‑huit jours, les habitants moururent de 
faim au point de se nourrir de charognes, les prisonniers en venant à se manger les uns les autres. 
Il n’y avait plus d’animaux ni de farine et Isḥāq explora les entrepôts de son père qu’il trouva vides. 
Abū Ubayd Allāh b. ʿUbayda, le secrétaire du précité Isḥāq, rapporta ce qui suit : « Les troupes 
almoravides (al‑Lamtūniyyūn) furent dans l’impossibilité de se défendre faute d’hommes en nombre, 
d’équipement [militaire] et, surtout, à cause de cette extrême pénurie. Et Marrakech fut alors conquise. »

Mention de la prise de Marrakech, que Dieu la garde, de l’entrée des Almohades pour s’en emparer 
et de la mise à mort d’Isḥāq, le chef des Almoravides (Lamtūna) et autres récits.
Le samedi huit du mois de šawwāl de l’an 541 (mars 1147), ʿAbd al‑Muʾmin donna l’ordre de 
s’approcher de la ville. Ils [les guerriers almohades] l’encerclèrent, dressèrent leurs échelles contre 
la muraille, l’escaladèrent et entrèrent de vive force par la porte d’Aylān (Bāb Aylān). Ils massa-
crèrent tous ceux des Almoravides qu’ils purent attraper. Le prince Isḥāq avec les notables (šayḫ) 
almoravides, dont Sīr b. al‑Ḥāǧǧ et Sīr Ibn Yintān, ainsi qu’un certain nombre de personnalités, se 
réfugièrent à l’intérieur de leur citadelle connue sous le nom de Bāb al‑Ḥaǧar. Abū Muḥammad 

ʿAbd al‑Muʾmin s’en empara ce jour-là par force en vainquant tous ceux qui y étaient retranchés. 
Mais certains se réfugièrent dans une pièce située vers la porte de la demeure de ʿAlī Ibn Yūsuf et 
sollicitèrent qu’on leur accorde grâce (amān). Mais leur demande resta sans suite et ils demeurèrent 
à la merci du Prince [ʿAbd al‑Muʾmin] et des Almohades. Plusieurs furent tués alors que d’autres 
eurent plus de chance et en réchappèrent. Parmi les rescapés, il y eut les fils de Yintān, car celui-ci 
avait dit du bien d’al-Mahdī qui avait recommandé de le bien traiter, lui et ses fils. Quant au mal-
heureux Isḥāq, il fut découvert dissimulé sous un tas de charbon dans une chambre de la demeure 
précitée. On le conduisit au Prince qui le prit en pitié à cause de son jeune âge, puisqu’il n’avait que 
seize ans. Il était sur le point de le gracier en lui évitant la mort pour seulement l’emprisonner. Mais 
certains dignitaires (šayḫ) insistèrent pour qu’il fût mis à mort et finirent par lui trancher la tête, que 
Dieu l’ait en sa miséricorde ! Ainsi il en fut fini du règne des Seigneurs du voile (Umarāʾ al‑liṯām) 
et il fut déclaré licite de tuer, durant trois jours, tous les Almoravides présents à Marrakech. 
Ensuite, Abū Muḥammad ʿAbd al‑Muʾmin, magnanime, les gracia, les acheta aux Almohades et les 
libéra. Il s’empara ensuite des considérables trésors de Tāšfīn et des princes almoravides.

mehdi  ghouirgate 243

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn al-Ašīrī rapporte les faits de ladite conquête de manière succincte en disant :

En plein siège de Marrakech, fut également accomplie la conquête d’Aġmāt. Le rebut resté avec 
Isḥāq à Marrakech, quelques jours après l’offensive contre eux, se laissant aveugler, sortit avec les 
habitants de cette ville dans la plaine de Bāb Dukkāla. Les Almohades les attaquèrent de toutes 
parts, les tuèrent, leur infligeant la pire des défaites. Le prince ʿAbd al‑Mu’min ordonna de couper 
la tête des hommes tués et de procéder au relevé du butin de guerre : les chevaux étaient au nombre 
de huit cents, les boucliers et autres armes ne sauraient être dénombrés. Les habitants de Marrakech 
se sentirent avilis et furent certains que leur fin était proche. Le camp almohade se déplaça vers 
Dār al‑Fatḥ [Résidence du prince almoravide et de sa suite dans la partie sud-ouest de la capitale] 
au milieu du jardin impérial (al‑Buḥayra) à la mi‑šawwāl de l’an 41 [41/fin mars 1147]. Il y demeura 
alors que l’état de la ville ne cessait de se dégrader jour après jour, jusqu’à ce samedi dix‑sept du 
mois de šawwāl qui vit la conquête de Marrakech et l’entrée des Almohades.

[Et voici] le récit d’al-Baydaq 11 :

Abū Muḥammad ʿ Abd al-Muʾmin ordonna qu’on dispose les échelles contre la muraille. Il répartit 
les troupes selon les tribus. Les Hintāta et Tinmal entrèrent par Bāb Dukkāla, les Ṣanhāǧa et les 
esclaves de l’État (ʿabīd al-maḫzan) par Bāb al-Dabbāġīn. Les Haskūra et les autres tribus péné-
trèrent par Bāb Yintān. Tous attaquèrent la ville armés de sabres. Les combats durèrent depuis le 
matin jusqu’au début de l’après‑midi. Il [ʿAbd al‑Muʾmin] n’entra dans le palais qu’après la mort 
de Fānū, fille de ʿ Umar b. Yintān, qui partait au combat en tenue d’homme. Les Almohades s’émer-
veillaient de sa façon de combattre. Elle était vierge. Lorsqu’il entra au palais, on fit sortir les fils 
[des souverains] qui s’y trouvaient, de la descendance de ʿ Alī Ibn Yūsuf, pour les emmener jusqu’au 
camp du Mont Îgîlîz, accompagnés de leurs proches, de leurs serviteurs et de toute leur domesticité. 
Ibn Waǧǧāǧ les tua jusqu’au dernier. Ne restèrent que le souverain [Isḥāq] Ibn ʿAlī Ibn Yūsuf et 
certains enfants. Isḥāq implora Abū Muḥammad ʿ Abd al‑Muʾmin en disant : « Ce n’était pas à moi 
que revenait la conduite des affaires [de l’État]. » Son page lui rétorqua : « Taisez-vous ! Avez-vous 
déjà vu un roi suppliant un autre roi ? » ʿAbd al‑Muʾmin voulut alors l’épargner lui et les enfants. 
Ce qui provoqua la colère d’Ibn Waǧǧāǧ qui harangua les Almohades en disant : « ʿ Abd al‑Muʾmin 
s’est retourné contre nous, parce qu’il veut élever les lionceaux parmi nous ! » ʿAbd al‑Muʾmin 
quitta la séance irrité par ces paroles. Les autres Almohades le suivirent sauf Ibn Waǧǧāǧ et 
Abū Ḥafṣ. Ibn Waǧǧāǧ se saisit alors d’Isḥāq et lui trancha la tête. Il s’empara de Ṭalḥa pour 
le tuer. Mais celui-ci était armé d’une dague et assena un coup mortel à Ibn Waǧǧāǧ. Et Ṭalḥa 
fut exécuté aussitôt. On amena après Abū Bakr b. Tīzmt devant ʿAbd al‑Muʾmin. Il s’adressa à 

ʿAbd al‑Muʾmin en ces termes : 

11.  À partir de là, ce récit a été traduit par É. Lévi‑Provençal. Néanmoins, nous nous sommes écartés de 
cette traduction.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades244

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ne saviez-vous pas que j’étais un adversaire de ʿAlī b. Yūsuf ? 
ʿAbd al-Muʾmin lui répondit qu’il le savait. 
– Pourquoi alors me tuer ? 
– Parce que tu as porté la main sur al‑Mahdī pour l’emmener en prison ! Te tuer est donc licite. 
– Puisque vous êtes décidés à me tuer, je vous informe que je possède deux marmites 12 remplies d’or 
et je crains de devoir en rendre compte [le jour du jugement dernier] si je les laissais ainsi [celées].

ʿAbd al-Muʾmin choisit huit hommes de confiance pour l’accompagner [chez lui], deux par tribu 
almohade. Il partit avec eux jusqu’à sa demeure, les fit entrer et les y enferma tout en s’isolant à 
son tour. Il avait à sa disposition une dague dissimulée dans une canne. Il les mit en confiance pour 
qu’ils soient sûrs qu’il allait leur remettre l’or promis. Il dégaina la dague de sa canne et les tua tous 
par traitrise, sauf un seul homme. Onze hommes furent ainsi tués. D’autres hommes l’attaquèrent 
chez lui alors qu’il était retranché dans une chambre. Il les combattit jusqu’à ce qu’ils aient démoli 
la pièce et ils le tuèrent. Ils le traînèrent jusqu’au Mont Îgîlîz. Marrakech resta trois jours au cours 
desquels personne n’entrait ni ne sortait. Les Almohades s’interdirent d’y entrer car al‑Mahdī avait 
ordonné : « Pas avant qu’elle ne soit purifiée ! » On consulta les juristes à ce propos qui affirmèrent : 
« Vous devriez construire des mosquées et en restaurer d’autres. » Ce qu’ils firent.

ʿAlī Ibn Yūsuf avait un certain nombre d’enfants dont :
Abū Bakr, qui est [son aîné], né alors qu’il avait seize ans ; Abū Bakr était connu sous le surnom de 
Bakkūr. Il était plein de cran et de hardiesse. C’est lui qui fut mis aux fers par son père et enfermé 
à Algésiras (al‑Ǧazīra) jusqu’à sa mort ; 
ʿUmar le Grand ;
Sīr, le prince héritier, mort du vivant de ʿAlī b. Yūsuf ; 
Tāšfīn, Tamīm et Ibrāhīm qui avait accompli le pèlerinage de La Mecque ;
Isḥāq qui trouva la mort lors de la prise de Marrakech par ʿAbd al‑Muʾmin ;
Muḥammad, Bārān, Dāwūd, ʿUmar le jeune, Mazdalī et Yintān qui était le dernier.

Revenons au récit d’Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt :

Lorsque ʿ Abd al-Muʾmin entra à Marrakech en conquérant, il revint aussitôt à son camp, non sans 
avoir nommé ses hommes de confiance sur les portes de la ville pour deux mois. On récolta butin 
et argent. Puis il distribua les demeures de la ville aux Almohades et les conquêtes se poursuivirent 
alors partout. Ce fut la prise de la citadelle (qaṣaba) de Tlemcen, le quinze šawwāl (mi‑janvier 1147) 
de la même année de la prise de Marrakech, trois journées seulement ayant séparé les deux conquêtes. 
Était présent dans le camp avec les Almohades Yaḥyā Ibn Isḥāq al‑Massūfī, connu sous le nom 
d’Angmār. Il avait embrassé la doctrine des Almohades et il quitta Tlemcen en compagnie des 
siens lorsqu’il en était le gouverneur. On respecta sa femme Zaynab, la fille de ʿAlī b. Yūsuf, et on 
interdit qu’elle fût vendue [en esclave], de même que tous les enfants de ses compagnons et ses 

12.  Al-Bayḏaq utilise le mot al‑burma qui est propre à l’arabe maghrébin.

mehdi  ghouirgate 245

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sœurs. Sa maison ne fit pas partie des prises de guerre (fayʾ). Lorsque ʿAbd al‑Muʾmin s’installa 
à Marrakech, ladite Zaynab réunit son argent et ses trésors et en fit part […] 13 calife. Celui‑ci or-
donna qu’on ne vendît point les filles […] 14. Mais les deux frères d’al‑Mahdī, ʿĪsā et ʿAbd al‑ʿAzīz, 
passèrent outre le décret du calife et s’emparèrent de deux filles. Après cette grandiose victoire et 
une fois ce puissant règne bien assis, un homme se révolta dans le pays de Sūs, dont nous relaterons 
les faits de manière succincte, avec la force de Dieu le Très‑Haut 15.

4.	 L’oubli des sources almohades

Le récit rapporté par Ibn ʿIḏārī est une compilation de plusieurs sources qui sont encore 
perdues ou qui l’ont été jusqu’au xxe siècle. Cela ne relève pas du hasard dans la mesure où 
toutes ces sources ont pour point commun d’avoir été rédigées par des partisans des Almohades 

– des serviteurs de cette dynastie et de sa cause, qui étaient aussi contemporains ou presque 
des événements qu’ils rapportent. Leur témoignage dénote une volonté de glorifier la geste 
almohade et de conforter la légitimité du premier calife ʿ Abd al‑Mu’min [r. 1132‑1163] à régner. 
Par la suite, sous les Mérinides et dans le cadre de la malikisation du Maghreb 16 voulue par 
la dynastie régnante, ces sources pro-almohades encore connues au xive siècle disparurent. 
En effet, au xive siècle, elles servirent encore de base à la rédaction des quatre grandes chro-
niques d’époque mérinide, al‑Bayān al‑muġrib d’Ibn ʿIḏārī, le Rawḍ al‑Qirṭās d’Ibn Abī Zarʿ, 
le Kitāb al‑ʿibar d’Ibn Ḫaldūn et al‑Ḥulal al‑mawšiyya d’Ibn Simāk. Par la suite, les sources 
pro-almohades disparurent avec le triomphe de la malikisation et de la chérifisation, c’est‑à‑dire 
qu’elles ne participèrent qu’indirectement et partiellement, sous la forme de citations, à l’éla-
boration de l’histoire du Maghreb. De fait, aucun auteur postérieur au xive siècle ne fit plus 
allusion aux sources pro-almohades, pas même le thuriféraire de la dynastie hafside al‑Zarkašī 
(m. 1526), qui ne semble pas s’en être servi dans son Tārīḫ al‑dawlatayn qui ambitionnait pourtant 
de faire l’apologie des Hafsides et des Almohades. Rien d’étonnant à cela : al‑Zarkašī rédigea 
sa chronique à un moment où la malikisation du Maghreb avait triomphé.

À partir du xixe siècle, lorsque suite à la conquête de l’Algérie par la France, les Européens 
s’intéressèrent au « Passé de l’Afrique du nord » dans l’optique de produire un savoir sur les so-
ciétés colonisées, ils consultèrent, imprimèrent et traduisirent les ouvrages faisant alors autorité 
auprès des élites locales, soit les sources d’époque mérinide. C’est ainsi que le Rawḍ al‑qirṭās 17 
ou le Kitāb al‑ʿIbar 18 furent traduits en français sous le second Empire. Ce n’est qu’à partir des 
années 1920 et la découverte par Évariste Lévi‑Provençal du Legajo de l’Escorial, que certaines 
sources pro-almohades, al‑Bayḏaq, Ibn al‑Qaṭṭān, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt et Ibn ʿAmīra al‑Maḫzūmī, 
furent tirées de l’oubli. En particulier, al‑Bayḏaq et Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt furent édités à partir 

13.  Un blanc dans les manuscrits.
14.  Un blanc dans les manuscrits.
15.  Ibn ʿIḏārī, M. Kattānī et al. (éd.), p. 26‑30.
16.  Sur ce concept, voir Alloua, 2015.
17.  Ibn Abī Zarʿ, Roudh.
18.  Ibn Ḫaldūn, Histoire des Berbères.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades246

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de manuscrits unicum conservés dans des bibliothèques européennes. Bien qu’aucune ne soit 
complète, ces sources pro‑almohades permettent de jeter un éclairage nouveau sur l’histoire des 
empires berbères. Il faut cependant remarquer que même les fragments de sources almohades 
connues sous le nom de Documents inédits d’histoire almohade s’inscrivent dans ce contexte 
de réécriture de l’histoire almohade à l’époque mérinide. En effet, la chronique attribuée à 
al‑Bayḏaq, l’un des compagnons d’Ibn Tūmart, a été compilée à l’époque mérinide en 714/1314 
par un certain Ibrāhīm b. Mūsā b. Muḥammad al‑Harġī. Si nous ne savons rien sur ce dernier, 
il semblerait qu’il s’agisse d’un lettré originaire du sud d’al‑Maġrib al‑Aqṣā ; le nom Harġī 
laisse à penser qu’il était un contribule, deux siècles après, d’Ibn Tūmart. Le propos de ce 
Harġī consistait probablement, dans un contexte mérinide, à défendre l’orthodoxie almohade 
en faisant état de l’histoire sainte de la genèse du mouvement et en entretenant la mémoire 
sacralisée de son fondateur. En cela, les ouvrages compilés par al‑Harġī contrastaient avec ceux 
des chroniqueurs d’époque mérinide qui souvent expurgèrent leurs ouvrages des éléments de 
langage trop explicitement pro-almohades, comme l’a démontré Émile Fricaud 19.

Laissons de côté Ibn Buǧayr que nous n’avons pas réussi à identifier et qui n’apparaît dans 
aucune source. En revanche, Ibn al‑Ašīrī est bien connu grâce à une notice que lui consacra 
Ibn al‑Abbār. Tout comme al‑Bayḏaq, Ibn al‑Ašīrī fut un partisan des Almohades et un témoin 
des événements qu’il narre. Ce juriste, natif de Tlemcen, était issu d’une famille originaire de 
la ville fondée par Zīrī Ibn Mānād (m. 972) au sud‑est d’Alger. Il alla se former en al‑Andalus, 
notamment à Almérie, alors l’un des ports les plus prospères de Méditerranée et pôle culturel 
de renom. Rien n’indique quand il s’en retourna exactement au Maghreb. Seul al‑Bayḏaq 
précise qu’il était présent au moment où les Almohades s’emparèrent, en 1146, de sa ville natale 
Tlemcen ; il était alors un des lettrés membre qui faisaient partie de la suite de ʿ Abd al-Muʾmin. 
Moins fiable, Ibn Abī Zarʿ semble indiquer qu’Ibn al‑Ašīrī assista, à Tinmal, au premier serment 
d’allégeance prêté à ʿAbd al‑Muʾmin par les Almohades vers 1130. D’après Ibn al‑Abbār 20, 
Ibn al‑Ašīrī était l’auteur de trois ouvrages :

– Maǧmūʿ fī ġarīb al-Muwwaṭṭāʾ (une compilation du lexique rare du célèbre ouvrage de 
Mālik Ibn Anas) ;

– Muḫtaṣar fī al-tārīḫ (un abrégé d’histoire) ;
– Nuẓm al-laʾālī fī futūḥ al‑amr al‑ʿalī (« Collier de perles à propos des conquêtes de la 

Haute Autorité [almohade] »).

Le titre de ce dernier ouvrage caractérise le parti pris de l’auteur. Il fonctionne comme 
un paradigme enveloppant les événements rapportés en reprenant la phraséologie caractéris-
tique avec laquelle les Almohades se désignaient dans les lettres de chancellerie al-Amr al-ʿalī 21. 
De même, on retrouve la notion de Nuẓm (« Ordre ») dans le titre d’une autre chronique 
partiellement conservée, elle aussi rédigée par un obligé des Almohades, Ibn al‑Qaṭṭān : 

19.  Fricaud, 1997. 
20.  Ibn al-Abbār, Takmila, I, p. 218.
21.  Fricaud, 2002.

mehdi  ghouirgate 247

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Nuẓm al‑ǧumān (« L’ordre des perles »). D’autres ouvrages perdus d’Ibn al-Qaṭṭān portaient 
également le terme nuẓm dans leur titre. On peut y discerner une cohérence certaine dans 
la mesure où les Almohades étaient animés par la volonté d’ordonner et d’ordonnancer un 
ensemble civilisationnel, le Maghreb qui jusque‑là n’avait été que peu étatisé. Preuve en est la 
fréquence avec laquelle on retrouve, dans les écrits qui les concerne, les mots dérivés de la racine 
N Ẓ M et de la racine R T B que ce soit sous une forme verbale ou nominale (tartīb, marātib 
ou rutba). Ces deux racines renvoient à l’idée de mettre en ordre, de disposer, de réglementer, 
d’ajuster, d’aménager, voire de hiérarchiser.

Ainsi, le titre de la chronique d’Ibn al-Ašīrī (Nuẓm al‑laʾālī fī futūḥ al‑amr al‑ʿalī) et sa 
visée apologétique sont tout à fait comparables au titre de l’ouvrage d’un autre thuriféraire 
des Almohades, lui aussi largement cité par Ibn ʿIḏārī, Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt. Cet ouvrage 
porte le titre de « Don de l’imamat à ceux qui étaient humiliés avant que Dieu n’en fasse des 
guides et des héritiers ; l’apparition d’al‑Mahdī à la tête des Almohades contre les Voilés » 
(al‑Mann bi‑l‑imāma ʿ alā al‑mustaḍʿafīn bi‑an ǧaʿalahum Allāh aʾimma wa‑ǧaʿalahum al‑wāriṯīn 
wa-ẓuhūr al‑imām al‑Mahdī bi‑l‑muwaḥḥidīn ʿalā al‑mulaṯṯamīn) 22.

Le titre choisi par Ibn al-Ašīrī illustre sa volonté de revenir aux origines de l’Ordre almohade 
(Naẓm), à savoir leur conquête (futūḥ) de l’Occident musulman. En agissant ainsi, Ibn al‑Ašīrī 
escomptait répondre à la controverse entachant la prise de pouvoir par les Almohades. En effet, 
les opposants aux Almohades, comme par exemple al‑Idrīsī (m. 1165) qui servit le Roger II 
de Sicile, leur reprochaient d’être sortis de la légalité islamique en commettant l’un des pires 
forfaits qui soient : l’asservissement des musulmans libres lors, notamment, de la prise de 
Marrakech. Cet épisode pendant lequel les habitants de la capitale furent réduits en esclavage 
constitue le point nodal d’une argumentation anti‑almohade. Il restait aux zélateurs de la 
dynastie almohade de donner une réponse appropriée à cette accusation en (ré‑)écrivant une 
histoire correspondant aux besoins a posteriori du pouvoir almohade, réécriture qui se devait de 
rendre cet épisode conforme aux velléités eschatologiques d’un mouvement considéré comme 
la seule voie possible à emprunter pour sauver l’humanité.

Pour comprendre les raisons qui amenèrent Ibn ʿIḏārī à citer de larges extraits d’ouvrages 
pro‑almohades, il convient de prendre en compte la fonction qui était la sienne, c’est‑à‑dire 
celle de grand cadi de Marrakech, sous les Mérinides. Il exerçait cette fonction dans une 
capitale marquée au fer rouge par l’expérience almohade, au sein d’une population probable-
ment restée fidèle à l’almohadisme. Or les Mérinides se ménagèrent parmi les tribus du sud 
du Maġrib al‑Aqṣā des alliances en composant avec elles ; dans ce contexte, les Mérinides 
permirent donc à l’almohadisme et au pèlerinage de Tinmal de fonctionner comme naguère 23. 
De surcroît, le gouvernorat mérinide de Marrakech constituait quasiment une vice‑royauté qui 
aspirait à une forme d’indépendance vis‑à‑vis de la nouvelle capitale, Fès, et nombreux furent 
les princes mérinides qui depuis Marrakech cherchèrent à faire sécession. Il pouvait donc 
être tentant pour ces émirs en rupture avec Fès de s’appuyer sur les habitants restés fidèles à 

22.  Fierro, 2003, p. 291‑293. 
23.  Ibn Ḫaldūn, al-ʿIbar, p. 287‑290. 

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades248

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


leurs anciennes croyances almohades. Ibn ʿIḏārī s’inscrivait peut-être dans cette voie médiane, 
entre l’ancien pouvoir almohade et le fragile ordre mérinide. Il livrait à titre de témoignage les 
voix de l’ancien Empire almohade, quitte à les restituer sous la forme dissonante de plusieurs 
versions différentes là où les sources d’époque almohade n’en donnaient qu’une. Au vu des 
rapports étroits qu’entretenait nécessairement le grand cadi avec le gouverneur de la cité, il 
est inimaginable qu’il ait pu rédiger une œuvre aussi importante qu’al‑Bayān sans que ce qu’il 
écrivait ne correspondît à ce que l’administration mérinide de la ville de Marrakech souhaitait.

5.	 L’Ordre almohade et le massacre des habitants de Marrakech

Le point de vue défendu par Ibn ʿIḏārī dans le Bayān diffère de celui disséminé dans d’autres 
sources qui, en particulier, sont beaucoup plus disertes sur la question du sort réservé aux 
habitants de la capitale lors de l’An 41. D’ailleurs, de manière générale, il existe une différence 
marquée entre les sources favorables aux Almohades et les autres sources, notamment dans 
la façon de faire part des souffrances endurées par la population de Marrakech au cours du 
siège et des violences qui suivirent sa prise.

L’ensemble de ces sources défavorables aux Almohades insiste sur les conséquences tra-
giques des combats sur les populations, qui souffrirent de la famine provoquée par la rupture 
des communications entre la capitale et son arrière‑pays, survenue avant que les moissons de 
l’année eussent été engrangées. La consommation de cadavres d’animaux et le cannibalisme 
des prisonniers constituèrent le paroxysme des tourments endurés par les populations civiles. 
Car si le sort de l’aristocratie almoravide, essentiellement militaire, est rarement évoqué dans 
des textes qui abondent dans le sens d’une forme de « Vae victis (Malheur aux vaincus) », 
il  n’en va pas de même des populations civiles. Les sources pro‑almohades, telles que celles 
que cite Ibn ʿIḏārī, ne s’attardent guère sur leur sort. Tout au plus y est-il signalé, comme le 
fait al‑Bayḏaq dans al‑Bayān, que la cité fut fermée et livrée au bon vouloir des vainqueurs 
pendant trois jours. Ce traitement allait à l’encontre de la légalité malikite, suivant laquelle 
les populations civiles auraient dû être épargnées. Mais les Almohades considérèrent que 
les habitants de Marrakech étaient liées au pouvoir almoravide, pouvoir qui ne pouvait être 
considéré comme musulman :

Les Maṣmūda (les Almohades) avaient pillé, tué et même vendu des hommes libres, au nom d’une 
doctrine qui leur est propre et qui leur fait croire que ces actes sont licites 24.

La Nuzha d’al-Idrīsī n’est pas le seul texte à mentionner que la prise de la ville de Marrakech 
occasionna d’indescriptibles souffrances à la population. C’est également ce que semble indiquer 
l’auteur du début de la période mérinide Ibn ʿAbd al‑Malik al‑Marākišī (m. 1303). Auteur 
d’un des plus célèbres dictionnaires biobibliographiques de cette période, al‑Ḏayl wa‑l‑takmila, 

24.  Al-Idrīsī, Nuzha, p. 76‑77.

mehdi  ghouirgate 249

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn ʿAbd al‑Malik évoque les épreuves endurées lors de la prise de la ville par les Almohades 
à travers la notice consacrée à un personnage lettré dénommé Abū al‑ʿAbbās Aḥmad 
b. ʿAbd al‑Raḥmān b. Ṣaqar (m. 1164). Il vécut ces événements :

… Il occupa la fonction d’imam à la mosquée-cathédrale [édifiée par ʿ Alī Ibn Yūsuf] jusqu’à la prise 
de Marrakech par ʿAbd al‑Muʾmin et son parti (ḥizb), le samedi 18 šawwāl 541 (23 mars 1147), qui 
est la date connue de tous. La tête de tous les mâles majeurs fut mise à prix. Seuls en réchappèrent 
ceux qui se dissimulèrent dans des impasses ou dans une pièce ou dans toute autre cachette. Leur 
mise à mort dura trois jours. Après, on annonça dans les artères de la ville qu’il serait fait grâce 
aux rescapés de cette ravageuse et terrible expédition punitive. Alors apparut un petit nombre 
d’hommes dont on dit qu’ils étaient 70. Ils furent alors vendus comme les esclaves infidèles, avec 
femmes et enfants. Il [ʿAbd al‑Muʾmin] en gracia certains et ledit Abū al‑ʿAbbās fut parmi ceux 
qui eurent le respect de Abū Muḥammad ʿAbd al‑Muʾmin 25 (le calife almohade).

Ibn ʿ Abd al-Malik servit un pouvoir ennemi des Almohades, à savoir les Mérinides. D’ailleurs, 
il trouva la mort en accompagnant le sultan mérinide Abū Yaʿbūb Yūsuf (r. 1286‑1307) lors du 
siège de Tlemcen en 1303. Par ailleurs, Ibn ʿAbd al‑Malik se démarque nettement de l’ancien 
pouvoir almohade en le qualifiant de parti (ḥizb), assimilant ainsi les Almohades à une secte. 
Il est aussi un des rares auteurs à aborder avec quelques détails la question du massacre et de 
l’asservissement des habitants de Marrakech par les Almohades en 1147. Les habitants de la 
capitale almoravide étaient considérés comme ayant servi à un titre ou à un autre les dynastes 
sahariens, ou tout du moins comme leur ayant porté concours et assistance. Une source 
pro‑almohade, le Nuẓm al‑ǧumān d’Ibn al‑Qaṭṭān, indique que le peuple de Marrakech (sūqa) 
prêta main forte à une expédition dirigée par le souverain ʿ Alī Ibn Yūsuf contre les Almohades 
peu avant la bataille d’al‑Buḥayra en 1128 et que déjà ils subirent, sous les murailles de la capitale, 
les foudres des Almohades 26. À l’évidence, la population de Marrakech entretenait des liens 
étroits avec ses gouvernants sahariens, lesquels avaient fondé cette cité et la dirigeaient depuis 
plus d’un demi-siècle. De ce fait, les habitants de Marrakech qui n’avaient pas fait défection 
aux Almoravides ne pouvaient attendre au moment de la prise de la ville aucun merci de la part 
des Almohades. En outre, la terreur dont fut victime la cité en l’An 41, procédait probable-
ment de la purification rituelle qu’évoque al‑Bayḏaq dans son récit sans toutefois mentionner 
explicitement les massacres qui en découlèrent.

Seule exception, le calife ʿAbd al‑Muʾmin, qui était toujours à la recherche de personnes 
aptes à le servir, épargna certaines personnalités, probablement des lettrés qu’il prit à son service. 
Ce fut le cas, par exemple, d’Abū al‑ʿAbbās, ou encore du futur vizir Ibn ʿAṭiyya (m. 1155). 
À l’évidence, le pouvoir almohade éprouvait un besoin criant de personnes compétentes et aptes 
à servir ses ambitions califales. À cette fin, il n’hésita pas à employer Abū al‑ʿAbbās, qui avait 

25.  Ibn ʿAbd al-Malik al-Marākišī, Ḏayl, p. 228.
26.  Ibn al-Qaṭṭān, Nuẓm al-ǧumān, p. 159.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades250

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


pourtant assumé la fonction d’imam de la mosquée centrale de Marrakech de ʿAlī Ibn Yūsuf, 
et Ibn ʿAṭiyya qui était le fils d’un Andalou, l’un des plus éminents hommes de plume almo-
ravide, lequel d’ailleurs fut assassiné en 1147 27.

La capitale almoravide était vouée au chaos le temps que les nouveaux maîtres de céans en 
prissent possession. Le camp où se tenaient les assiégeants en constituait le pendant. En effet, 
lorsque les Almohades s’apprêtaient à assiéger une cité, ils construisaient juste en face un camp, 
qui était assimilée à une nouvelle ville. Au moment où la victoire était à sa portée, le pouvoir 
almohade dotait le camp où résidaient le souverain et ses troupes de structures urbaines dignes 
de ce nom, avec une grande mosquée, des murailles et la résidence du souverain. Les Almohades 
voulaient de la sorte se prémunir contre toute velléité de coup de main, notamment grâce aux 
remparts et au minaret qui permettaient de surveiller les environs. En outre, les assiégeants 
s’installaient ainsi dans la durée et amenaient les témoins à comparer les deux entités. Il y avait 
d’une part la ville assiégée, symbole d’un pouvoir impie qu’il fallait abattre, et d’autre part sa 
rivale, le camp des assiégeants destiné à constituer la vitrine du nouvel ordre et à être appré-
hendé comme la promesse de l’avènement d’un pouvoir qui cherchait à imposer la « vraie foi ». 
Il était donc essentiel pour les assillants de se doter de structures capables de rivaliser en beauté 
et en ordre avec celles des assiégés 28.

Le siège de Marrakech par ʿAbd al‑Muʾmin est un cas emblématique. Le souverain fit 
édifier une ville sur les hauteurs d’Īgīlīz 29. C’est à partir de cette « ville » que le calife orchestra 
la répartition du butin, tant mobilier qu’immobilier 30 fait à Marrakech et c’est aussi dans cet 
espace, qui était déjà depuis des mois « terre almohade », et que les principaux notables almo-
ravides furent amenés, dont le propre sultan Isḥāq [r. 1145‑1147], pour y être exécutés devant 
un parterre composé du calife et des cheikhs almohades 31. Les lettres almohades qui relatent 
ces évènements témoignent aussi du fait que les tours de siège étaient considérées comme 
une excroissance de l’Āfrāg (camp califal). À ce titre, ils méritaient tout comme le reste du 
camp l’épithète de béni mubārak, ce dont on trouve trace par exemple lors du premier siège 
de Gafsa en 1176.

En plus de la mosquée, l’enceinte et la répartition spatiale en tribus inhérente aux divi-
sions de l’armée almohade, c’est toute la structure urbaine qui était reproduite, comme en 
témoigne une mention se rapportant à Abū al‑ʿAbbās al‑Sabtī. Ce dernier se serait rendu de 
sa Ceuta natale à Īgīlīz pendant le siège de Marrakech par les Almohades 32. L’information 
selon laquelle immédiatement après la prise de la ville, il devint enseignant au sein du complexe 

27.  Ibn ʿAṭiyya, Fihrist, p. 13.
28.  La ville de Santa Fe que firent construire les rois catholiques lors du siège de Grenade procède de la 
même économie de pouvoir.
29.  Ibn Simāk, al-Ḥulal, p. 137.
30.  Ibn Simāk, al-Ḥulal, p. 143. Ibn Simāk s’appuie sur un fragment aujourd’hui égaré de l’ouvrage de 
Ibn Ṣāḥīb al‑Ṣalāt. Nous avons évoqué un partage du butin immobilier, car il est manifeste que les Almohades 
se répartirent les demeures des Almoravides avant même d’avoir pris la cité.
31.  Ibn ʿIḏārī, M. Kattānī et al. (éd.), p. 28.
32.  Ibn al-Zayyāt al-Tādilī, al-Tašawwuf, p. 459.

mehdi  ghouirgate 251

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


palatial 33, laisse penser qu’il offrit ses services au représentant de la nouvelle autorité, qui 
était elle-même soucieuse d’agréger des hommes de plume à l’État embryonnaire. De même, 
le célèbre hagiographe al‑Tādilī rapporte qu’en 540/1146, soit pendant le siège, on conseilla 
à un saint personnage d’Aġmāt de venir se plaindre à la montagne d’Īgīlīz, soit au camp des 
assiégeants, de la destruction des maisons attenantes à la mosquée de cette cité 34. Ainsi, les 
sujets pouvaient venir se plaindre au camp califal des abus dont ils avaient été victimes avant 
même la prise de Marrakech. Le camp fonctionnait donc comme un palais avec ses structures, 
ses hommes de lettre et la possibilité pour les sujets de se plaindre auprès du calife des abus 
et des confiscations opérées par les autorités.

Si le camp almohade établi au cours du siège de Marrakech de 1146‑1147 disposait 
d’infrastructures importantes, on ignore si un nom propitiatoire lui fut octroyé. Cela est hau-
tement probable. À titre de comparaison, Abū al‑Ḥasan le Mérinide (r. 1330‑1348) nomma la 
ville qu’il fit édifier dans l’optique d’assiéger et de prendre Tlemcen, al‑Qāhira (la Victorieuse). 
Concernant le siège de Marrakech, il est possible que les Almohades évitèrent de rendre compte 
du nom octroyé au camp qu’ils avaient bâti parce qu’ils ne souhaitèrent pas renommer et 
encore moins raser la cité almoravide ou lui ôter son statut de capitale. Cependant, le lieu-dit, 
où les Almohades se tenaient pour assiéger la ville, portait exactement le même nom que celui 
du village d’origine d’Ibn Tūmart, Īgīlīz 35. On pourrait attribuer ce choix soit à une action 
volontariste du souverain almohade désireux de coller à la geste d’Ibn Tūmart au moment de 
vérité qui parachevait une action au long cours, soit au caractère commun de ce toponyme 36. 
La dimension particulière que revêtait pour les Almohades l’éperon rocheux d’Īgīlīz où fut 
levé le camp du siège de l’An 41, apparaît dans une anecdote narrée par Ibn ʿIḏārī. En effet, 
au retour d’Alarcos et à l’automne de sa vie, le calife almohade al‑Manṣūr (r. 1184‑1199) se 
tint un moment dans sa capitale sans vouloir y pénétrer, afin de dédommager les tribus lésées 
lors de l’édification de la cité. Dès que cette injustice fut réparée, il fit une entrée triomphale 
auréolée par son succès sur les Castillans lors de la bataille d’Alarcos 37.

6.	 Conclusion

À n’en pas douter, l’année 541/1147 marqua un tournant majeur dans l’histoire de l’Occident 
musulman. Cette année fut à ce point capitale que le chroniqueur Ibn ʿIḏārī, peut-être à l’ins-
tar d’une expression vernaculaire, la désigna comme l’An 41. Les Almohades qui avaient lutté 
pendant plus de vingt ans pour s’emparer du pouvoir, réussirent enfin à prendre d’assaut la 
capitale almoravide, symbole d’un ordre honni et voué aux gémonies. Ce faisant, ils prirent 
bonne note de leur échec initial, toute tentative pour prendre directement la ville s’avérant 

33.  Ibn al-Zayyāt al-Tādilī, al-Tašawwuf, p. 455.
34.  Ibn al-Zayyāt al-Tādilī, al-Tašawwuf, p. 149.
35.  Van Staëvel, Fili, 2006.
36.  Tous les noms Igli, Igiliz, etc. se rapportent en berbère à des éperons rocheux.
37.  Ibn ʿIḏārī, M. Kattānī et al. (éd.), p. 230.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades252

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vaine. Les Almohades, avec à leur tête ʿAbd al‑Muʾmin, firent d’abord la conquête d’une large 
partie du Maghreb avant d’engager la bataille finale à Marrakech et ainsi donner le coup de 
grâce à une dynastie almoravide chancelante. Le dénouement de ce combat à mort fut ponctué 
par le massacre et l’asservissement d’une grande partie de la population civile de Marrakech 
qui, du point de vue almohade, était liée au pouvoir « impie » des Almoravides. Les sources 
plutôt favorables aux Almohades cherchèrent à taire cet épisode peu glorieux alors même que 
les sources qui leur étaient hostiles insistèrent sur ce point. Il n’en demeure pas moins que les 
Almohades non seulement firent de Marrakech leur capitale, mais ils lui donnèrent un lustre 
jamais atteint auparavant.

	 Bibliographie

	 Sources

Ibn al-Abbār, al-Takmila li-Kitāb al-ṣila, 4 vol., 
B. ʿAwād Maʿrūf (éd.), Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, 
Tunis, s. d.

Ibn ʿAbd al-Malik al-Marākišī, al-Ḏayl wa-l-takmila, 
M. Ben Chérifa et al. (éd.), Académie Royale, 
Rabat, 1984.

Ibn Abī Zarʿ, Roudh el‑kartas. Histoire des souverains 
du Maghreb et annales de la ville de Fès, 
A. Beaumier (éd. et trad.), Imprimerie 
impériale, Paris, 1860.

Ibn al-Aṯīr, Annales du Maghreb et de l’Espagne, 
E. Fagnan (trad.), Alphonse Jourdan, Alger, 
1898.

Ibn ʿAṭiyya, Fihrist Ibn ʿAṭiyya, Moḥammad 
Abū al‑Aǧfān, Moḥammad al‑Zāhī (éd.), 
Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, Beyrouth, 1980.

Ibn Ḫaldūn, Histoire des Berbères et des dynasties 
musulmanes de l’Afrique septentrionale, 
W. Mac Guckin de Slane (trad.), 
Paul Geuthner, Paris, 1852.

Ibn Ḫaldūn, Kitāb al-ʿibar, vol. 6, ʿĀ. Ibn Sāʿd (éd.), 
Dār al‑Kutub al‑ʿIlmiya, Beyrouth, 2010.

Ibn ʿIḏārī, al-Bayān al-muġrib fī aḫbār al-Andalus 
wa-l-Maġrib, M. Kattānī et al. (éd.), 
Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, Dār al‑Ṯaqāfa, 
Casablanca, Beyrouth, 1985.

Ibn ʿIḏārī, al-Bayān al‑muġrib fī aḫbār 
al‑Andalus wa‑l‑Maġrib, G.‑S. Colin 
et É. Lévi‑Provençal (éd.), Dār al-Kutub 
al‑ʿIlmiyya, Beyrouth, 2009.

Ibn al-Qaṭṭān, Nuẓm al-ǧumān, M. A. Makkī (éd.), 
Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, Beyrouth, 1990.

Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt, Tārīḫ al-mann bi‑l‑imāma, 
ʿA. al‑Tāzī (éd.), Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, 
Beyrouth, 1987.

Ibn Simāk, al-Ḥulal al-mawšiyya, S. Zakkār 
et A. Zmāma (éd.), Dār al‑Rašād al-Ḥadīṯa, 
Casablanca, 1978.

Ibn al-Zayyāt al-Tādilī, al-Tašawwuf ilā riǧāl 
al-taṣawwuf, A. Toufiq (éd. et trad.), 
Publications de la faculté des Lettres de Rabat, 
Université Mohammed V, Rabat, 1997.

al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, Hadj Sadok (éd. et trad.), 
Publisud, Paris, 1983.

mehdi  ghouirgate 253

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Études

Alloua, Amara, « La malikisation du Maghreb central 
(iiie siècle‑vie siècle/ixe siècle‑xiie siècle) » 
in Cyrille Aillet et Bulle Tuil‑Leonetti, 
Dynamiques religieuses et territoires du sacré au 
Maghreb médiéval : éléments d’enquête, CSIC, 
Estudios árabes e islámicos, monografías, 
Madrid, 2015, p. 25‑50.

Clément, François, « Reverter et son fils, deux officiers 
catalans au service des sultans de Marrakech », 
Medieval Encounters 9, 1, 2003, p. 76‑106.

Cressier, Patrice, « Une Forteresse almoravide : 
le Tasghimout » in Pascal Buresi 
et Mehdi Ghouirgate (dir.), Histoire 
du Maghreb médiéval (xie‑xve siècles), 
Armand Colin, Paris, 2013, p. 207‑210.

Fierro, Maribel, « El título de la crónica almohade de 
Ibn Ṣāḥib al‑Ṣalāt », al-Qanṭara 24, 2, 2003, 
p. 291‑293.

Fricaud, Émile, « Les Ṭalaba dans la société 
almohade », al-Qanṭara 18, 2, 1997, p. 331‑387.

Fricaud, Émile, « Origine de l’utilisation privilégiée 
du terme de Amr chez les Mu’minides 
almohades », al-Qanṭara 23, 1, 2002, p. 93‑121.

Ghouirgate, Mehdi, L’Ordre almohade (1120-1269) : 
une nouvelle lecture anthropologique, PUM, 
Toulouse, 2014.

Lévi-Provençal, Évasriste, « Un recueil de lettres 
officielles almohades. Étude diplomatique 
et historique », Hespéris 28, 1941, p. 1‑80.

Ṣidqī Āzāykū, ʿAlī, Namāḏiǧ min asmāʾ al‑aʿlām 
al‑ǧuġrāfiyya wa‑l‑bašariyya al‑maġribiyya, 
CEHE‑IRCAM, Rabat, 2004.

Van Staëvel, Jean-Pierre et Fili, Abdallah, 
« “Wa-waṣalnā ʿalā barakat Allāh ilā Īgīlīz” : 
à propos de la localisation d’Īgīlīz des 
Harġa, le Ḥiṣn du Mahdī ibn Tūmart », 
al‑Qanṭara 27, 1, 2006, p. 155‑197.

l’an 41  :  la  prise  de  marrakech par les  almohades254

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 55 (2021), p. 235-254    Mehdi Ghouirgate
L’An 41: la prise de Marrakech par les Almohades
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

